
HAL Id: tel-00198078
https://theses.hal.science/tel-00198078

Submitted on 16 Dec 2007

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

“ Vannerie et vanniers ”Approche ethnologique d’une
activité artisanale en Guyane française

Damien Davy

To cite this version:
Damien Davy. “ Vannerie et vanniers ”Approche ethnologique d’une activité artisanale en Guyane
française. Anthropologie sociale et ethnologie. Université d’Orléans, 2007. Français. �NNT : �. �tel-
00198078�

https://theses.hal.science/tel-00198078
https://hal.archives-ouvertes.fr


 
 

       
UNIVERSITÉ D'ORLÉANS      

POUR OBTENIR LE GRADE DE 

RSITÉ D’ORLÉANS 

 
Discipline : Anthropologie sociale, E

 

 
 

« Vannerie et vanniers » 
Approche ethnologique d’une activité artisanale  

en Guyane française 

hèse 

ans 

RIKSON Philippe        Maître de conférences à l’Université de Paris X-Nanterre Examinateur 

COLLOMB Gérard       Chargé de recherche au CNRS  Examinateur 

 
 

 
THÈSE  

PRESENTÉE  

À L’UNIVERSITÉ D’ORLÉANS 

DOCTEUR DE L’UNIVE

thnologie 

 
DAVY Damien 

 
 
 
 
 
Soutenue le : 26 novembre 2007 
 
MEMBRES DU JURY: 

GRENAND Pierre         Directeur de recherches à l’IRD  Directeur de t

BAHUCHET Serge        Professeur au MNHN Rapporteur 

DUPUY Francis              Maître de conférences à l’Université de Poitiers Rapporteur 

NEMO François              Professeur à l’Université d’Orlé Examinateur 

E



 2



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

          À Didy… 
            
  À mes parents… 

       À mes grands-parents… 
 

 3



 4



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
“All peoples surround 

themselves with material objects 
that express their individual 

identity within a social category” 
(Graburn, 1976: 23) 

 
 
 

“Les principales 
manifestations artistiques des 

Indiens de l’Amazonie ne relèvent 
ni de la taille, ni du modelage, 

mais bien du tressage et du 
ligaturage (Schoepf, 1971 : 17) 

 

 5



 
 

 6



Sommaire 

Remerciements 

Introduction générale 

Méthodologie et contexte de l’étude 

Partie I   L’Homme et la vannerie 

Chapitre 1   La vannerie : l’artisanat masculin par excellence 

Chapitre 2   Des techniques et des formes comme identité ethnique 

Chapitre 3   De l’Anaconda à l’Urubu :  Essai sur l’iconographie des vanneries guyanaises 

Partie II   Un artisanat de cueillette : ethnobotanique de la vannerie guyanaise 

Chapitre 4    Les aroumans, un genre emblématique 

Chapitre 5    Lianes, palmiers et autres :  une grande diversité de plantes secondaires 

Chapitre 6    Une ressource à gérer 

Partie III  Mutation d’une culture matérielle 

Chapitre 7    La vannerie aujourd’hui en Guyane : une production disparate 

Chapitre 8     Le végétal et le plastique : mutation d’une culture matérielle 

Conclusion générale 

Bibliographie 

Table des cartes 

Table des tableaux 

Table des illustrations 

Table des matières 

 

 7



 

 

 8



Remerciements 
 
 
 
 

Je tiens tout d’abord à remercier chaleureusement tous les vanniers et les vannières 

ayant accepté avec enthousiasme de s’entretenir avec moi ainsi que tous les habitants des 

villages où j’ai travaillé. Partout, j’ai été très bien accueilli, ils se sont tous prêtés au jeu des 

entretiens et m’ont fait partager leur savoir avec sincérité. Je ne peux les citer tous (on 

trouvera leur nom dans les tableaux du chapitre 7) mais qu’ils soient tous très sincèrement 

remerciés, car cette thèse n’existerait pas sans eux. 

Je remercie également tous les gens qui m’ont accueilli lors de mes missions et dont 

nombre sont devenus des amis : Manuel Ioio et Reinart Tapoka mes initiateurs à la vannerie, 

Tasikale Alupki, Aïku Alemin, Antonio Labonté, Cécile Kouyouri, Brigitte Wyngaard, Pierre 

Alounawale, Jean-Michel Misso, James Panapuy, Benoît Amaïpoti, Claude Yapata, Hervé 

Tolinga, ainsi que les autres relais parc qui m’ont aidé dans mon travail. 

Merci à la Mission pour la Création du Parc de Guyane d’avoir financé une partie de 

ce travail et tout particulièrement Patricia Caristan, Pascale Salaün et Jean-François Orru. 

Merci également au Muséum National d’Histoire Naturelle de Paris et à Serge Bahuchet 

d’avoir financé certaines de mes missions. 

Merci à l’IRD de Cayenne de m’avoir accueilli ainsi qu’à Marie Fleury et Christian 

Moretti de l’US Biodival de l’IRD pour leur appui technique, financier et scientifique, merci 

également à Christophe Mahuzier pour son aide technique. Je remercie tous les membres de 

l’Herbier de Guyane et surtout les botanistes Marie-Françoise Prévost, Françoise Crozier et 

Jean-Jacques DeGranville qui m’ont grandement aidé à déterminer les plantes 

échantillonnées. 

Merci au Musée de l’Homme de Paris, au Rijksmuseum voor Volkenkunde de Leiden 

(Pays-Bas), au Världskulturmuseet de Göteborg (Suède) ainsi qu’au Musée des Cultures de 

Guyane de m’avoir ouvert les portes de leurs collections et de m’avoir si bien accueilli. 

Cette thèse n’aurait pas le même attrait si Laurence Billault n’avait pas dessiné tous les 

magnifiques motifs de vannerie. Qu’elle reçoive ma très sincère gratitude. 

Ma gratitude va également à Francis Dupuy, Gérard Collomb, Philippe Erikson, 

François Nemo et Serge Bahuchet qui ont accepté de participer à la constitution du jury.  

 9



Merci à Denis Chartier, Eliane Camargo et Daniel Trillon qui ont participé à la 

relecture de cette thèse. 

Merci à tous les amis de Cayenne, d’Orléans ou d’ailleurs : David, Vincent, Alexis, 

Nicolas, Claire, Laurence, Joseph, Flora, Julien, Manu, Cédric, Tanguy, Yann, Nasser, 

Gervais, Tchantsia, Kenji, Christophe, Alexandre… 

Et puis, un grand merci particulier à Pierre et Françoise Grenand qui m’ont offert la 

chance de travailler en Guyane et qui par leur générosité, leur compétence et leur sincérité 

m’ont permis de mener à bien cette thèse.  

Enfin merci à mes parents, mes frères et sœurs, mes grands-parents et à ma femme 

chérie de m’avoir soutenu tout au long de ce travail. 

 

 10



Introduction générale 

 

  

Les ressources de la forêt tropicale amazonienne et plus spécifiquement celles du 

Plateau des Guyanes sont utilisées de multiples façons. Ce que l’on appelle les Produits 

Forestiers Non Ligneux (PFNL) ou Non Woody Forest Products (NWFP) ont fait, depuis 

presque 20 ans, l’objet de nombreuses études. Au début ils étaient considérés comme des 

ressources mineures de la forêt (Arnold et Perez, 1996) mais depuis le Sommet de Rio en 

1992, ils subissent un regain d’intérêt. On a considéré au départ que l’utilisation de ces 

ressources contribuerait à éviter la conversion des terres forestières à d’autres utilisations, 

sous-entendu le logging et autres utilisations intensives de la forêt (Gentry, 1992; Arnold et 

Perez, 1996; Aubertin, 1996). Peters (1996) explique cependant qu’il existe des exploitations 

de PFNL non soutenables dégradant le milieu et appauvrissant la biodiversité. Bahuchet 

(2000b) souligne qu’une surexploitation des PFNL peut être dommageable pour le milieu et 

en premier lieu pour l’espèce elle-même. Un autre argument pro - PFNL est avancé, celui 

d’une source de revenus pour les habitants forestiers. En tout cas l’utilisation de ces 

ressources comme facteur de développement et de valorisation des savoirs autochtones reste 

d’actualité. 

Ces PFNL ont été rangés en catégories. Prance et al. (1995) par exemple les divisent 

en fonction de leur usage : aliments, matériaux de constructions, matériaux techniques, 

médicaments, produits commerciaux. Evidemment ces catégories sont artificielles mais elles 

facilitent néanmoins la comparaison avec d’autres études (Andel, 2000a, b). Les études ont 

surtout porté sur les médicaments, les produits alimentaires ou commerciaux mais rarement 

sur les matériaux techniques et de construction. En effet, les enjeux marchands ne sont pas les 

mêmes entre ces deux groupes. Les derniers chiffres concernant le marché des PFNL fournis 

par la FAO dans son édition de l’État des forêts mondiales de 2005 montrent que la valeur de 

l’importation globale des NWFP référencés comme produits simples dans la catégorie des 

produits végétaux à usage pharmaceutique, insecticide et de parfumerie s’élève à 777 980 000 

$US soit 28,5 % du marché global des NWFP. Ce sont de loin les premiers usages des PFNL 

sur le marché mondial. Alors que les catégories bambou et rotin utilisés pour le tressage sont 

loin derrière, représentant à peine 2% chacune. Beaucoup d’études ont été menées sur le rotin, 

 11



ressource qui connaît un marché à dimension mondiale depuis un demi-siècle mais peu ont été 

consacrés aux produits à vannerie d’Amérique Tropicale.  

La vannerie de Guyane faisant l’objet de cette thèse puise l’intégralité de ses matières 

premières dans la forêt tropicale. Activité de cueillette par excellence, tous les matériaux 

entrant dans la confection de ces objets tressés sont des PFNL. Si mon étude s’est d’abord 

inscrite dans un programme plus global financé par le contrat de plan État-Région et par le 

MEDD, intitulé « L’homme et les produits forestiers non ligneux en Guyane », piloté par 

Serge Bahuchet (MNHN) et Pierre Grenand (IRD), et porte sur les ressources forestières 

utilisées par les hommes de cette région, il s’est vite avéré que, plus qu’une étude 

ethnobotanique, une approche plus largement ethnologique s’avérait indispensable. 

Un constat s’impose, l’évolution que connaît la Guyane française contemporaine 

bouleverse les différentes cultures présentes sur son territoire. Ces sociétés diverses avaient en 

commun de puiser leurs moyens de subsistance dans la forêt à la fois source de nourriture, de 

matériaux ou de médicaments. Aujourd’hui encore, mais à des degrés divers, ces sociétés 

vivent toujours de la forêt même si d’autres moyens de subsistance sont apparus. Or, peu 

d’études globales ont porté sur la transformation de la culture matérielle de ces peuples 

guyanais. Cette culture tourne autour de quelques grandes catégories : la poterie, le travail du 

bois, du coton, des plumes ou anciennement de la pierre et de l’os ainsi que la vannerie.  

La poterie demeure la culture matérielle la plus étudiée en Guyane, elle est 

principalement amérindienne et est très prisée par les archéologues qui ont grâce à sa 

durabilité une multitude d’artéfacts à étudier. Si aujourd’hui cette activité n’est plus guère 

pratiquée dans un but domestique, elle a été très importante, jusqu’à un passé récent, dans les 

sociétés amérindiennes guyanaises. Elle servait pour l’alimentation, la conservation, les 

festivités ou les funérailles. De nombreuses études de la céramique amérindienne 

contemporaine ou archéologique ont été menées (Cornette, 1985; Rostain, 1990; Rostain et 

Leroux, 1990; Rostain, 1994; Van Den Bel, 1995; Barone et al., 2002a; Barone et al., 2002b; 

Collomb, 2003; Tricornot de, 2005). 

Le travail du bois est lui aussi très important pour la construction, le mobilier, l’art, le 

transport, l’alimentation, les rituels… Toutes les communautés guyanaises travaillent le bois 

encore aujourd’hui et de nombreuses études ont été menées tant sur les sculptures, les 

pirogues, l’archerie, la construction… (Hurault, 1970; Boichot, 1983; Grenand P., 1995; 

Cousseau, 1999; Jabin, 2003; Price et Price, 2005). 

 12



Le travail de  la pierre a entièrement disparu mais a eu son âge d’or chez les sociétés 

amérindiennes avant l’introduction du fer par les Européens. Là encore l’archéologie s’est 

penchée sur cette activité (Rostain et Wack, 1987). 

Par contre la vannerie, vivace dans la culture matérielle des Amérindiens jusqu'à nos 

jours, a été largement ignorée comme objet d’étude en soi de même que celle des Créoles et 

des Marrons. Or certains pensent que « la vannerie est un indicateur important de la diversité 

et de la complexité culturelle et elle justifie un plus grand intérêt de la part des chercheurs » 

(Turner, 1996: 79). 

Certes, la vannerie est évoquée ça et là dans les travaux ethnographiques réalisés sur 

les différents groupes de la Guyane. Pourtant, cette activité de vannerie est essentielle, dis-je, 

non pas car elle va faire l’objet de cette thèse et qu’elle tient une place importante dans ma vie 

depuis 5 ans mais parce qu’elle est primordiale pour transformer l’aliment de base de la 

Guyane, et plus largement de l’Amazonie, le manioc amer. En effet, quasiment tous les outils 

nécessaires à transformer ce tubercule en aliment sont tressés. De même, on tresse des hottes 

pour transporter le produit des récoltes, de la chasse ou de la collecte. On tresse pour stocker, 

pour faire sécher, pour fabriquer les parures de danses, pour confectionner des coffrets utiles 

aux rites… Bref, on tresse des objets qui participent de tous les moments de la vie.  

Ainsi, la vannerie, à l’instar de la poterie, tient une place centrale dans la culture 

matérielle des peuples guyanais de même qu’elle est très présente dans leurs rituels et dans 

leurs représentations (cf. chapitre 1). 

Je me propose donc dans cette thèse à travers une étude exhaustive de cet artisanat 

chez les différents groupes ethniques de cette région d’étudier le changement de cette activité 

à l’aune du changement sociétal existant. La mutation de cette activité me semble un bon 

marqueur de ce changement en cours dans ces sociétés. En  prenant la vannerie comme porte 

d’entrée afin d’étudier le rapport des différentes sociétés rurales guyanaises avec le monde 

moderne, je montrerai que l’étude exhaustive d’une activité artisanale permet d’appréhender 

ces changements culturels. À travers l’étude de l’évolution que subit cet artisanat aujourd’hui 

en Guyane, nous nous rendrons compte de différents processus à l’œuvre, plutôt contrastés 

selon les communautés (cf. chapitre 7). En effet, la vannerie est une activité permettant 

d’appréhender différents champs de connaissance des sociétés. Les matériaux pour tresser 

doivent être prélevés dans la nature et font appel à une connaissance fine de l’environnement 

et à une bonne maîtrise des savoirs botaniques (cf. partie 2). Cela nécessite également une 

connaissance technique élaborée, fruit de cultures anciennes et complexes, ainsi qu’une 

grande dextérité pour confectionner une grande gamme d’objets (cf. chapitre 2). Comme je le 

 13



montrerai dans le chapitre 3, un large corpus iconographique est utilisé pour décorés les 

différentes vanneries ; ces motifs sont inspirés du milieu naturel mais surtout de la mythologie 

et du conte qui nous font pénétrer dans le monde surnaturel de ces sociétés. D’autres études 

en Amazonie ont déjà montré l’imprégnation du monde surnaturel dans l’artisanat de vannerie 

(Guss, 1989; Van Velthem, 1998, 2003). La vannerie fait ainsi appel à divers savoirs, qu’ils 

soient botaniques, techniques ou mythologiques sans oublier qu’elle est productrice d’outils 

essentiels pour la préparation et la transformation du manioc amer en aliment. Une activité 

aussi importante dans une société est ainsi vectrice d’une identité culturelle forte comme je le 

montrerai tout au long de ce travail. Avec N. Turner (1996) nous pensons que la vannerie est 

un indicateur important de la diversité et de la complexité culturelle.  

Dans un contexte de modernité grandissante, l’étude s’attache à montrer et 

comprendre comment la vannerie évolue en Guyane française. Toutes les communautés 

guyanaises : Amérindiens (Arawak, Kali’na, Palikur, Teko ou Emerillon, Wayana et Wayãpi), 

Créoles, Noirs Marrons (Aluku et Ndjuka) pratiquant encore la vannerie seront appréhendées. 

Cette activité a été étudiée tant d’un point de vue de l’utilisation de la vannerie que du savoir 

qui lui est lié, car elle a tenu et tient encore dans certaines localités une place centrale dans les 

activités de production. En plus de son implication dans le processus de transformation du 

manioc amer, elle est aussi utile pour beaucoup d’autres activités comme la chasse, la pêche 

ou la transformation du coton. De plus, je montrerai que la vannerie tient une place 

importante dans les processus identitaires de tous ces peuples que ce soit au niveau des 

différentes formes des vanneries que des motifs qu’elles portent ; les chapitres 2 et 3 traiteront 

largement de cet aspect. 

Cette activité qui était et est toujours essentielle dans la fabrication d’outils 

domestiques devient aussi productrice d’un artisanat marchand ; cette évolution fera l’objet 

d’une troisième partie. La vente d’artisanat permet aujourd’hui à un nombre grandissant 

d’artisans de se constituer un revenu complémentaire. Deux types de marché de l’artisanat 

sont présents aujourd’hui dans ce département, un marché de masse de qualité médiocre et un 

marché d’artisanat jouant sur le caractère « authentique » ; je discuterai de cet aspect dans le 

chapitre 7. Certaines communautés produisent même des vanneries uniquement pour la vente 

(Davy, 2002). Depuis une vingtaine d’années, il a existé différents essais afin de structurer 

une filière de vente d’artisanat traditionnel. Récemment une coopérative d’acheteurs a été 

montée à Cayenne pour tenter d’organiser un marché d’artisanat de qualité dans une démarche 

éthique. La vannerie entre en quantité non négligeable dans ce commerce.  Au final, si cet 

 14



artisanat change de destination et a subi de profondes mutations, il n’en reste pas moins qu’il 

est toujours aussi important en Guyane (cf. chapitre 8). 

Ainsi, c’est une véritable étude comparative de toute la vannerie guyanaise dans une 

optique synchronique et diachronique que je propose afin de montrer comment une culture 

matérielle évolue dans un contexte de modernité. En replaçant cette activité artisanale dans 

son contexte social, culturel et historique je montrerai son ancrage profond dans les cultures 

amérindiennes et tenterai d’évaluer les chances d’une possible revalorisation de l’artisanat 

traditionnel à travers la commercialisation de la vannerie (cf. chapitre 8). 

Mais avant d’entrer dans le vif du sujet, je me propose de resituer la vannerie dans son 

cadre géographique, c'est-à-dire de présenter succinctement la pratique de la vannerie en 

Amazonie. 

 

La vannerie : un art amazonien 
 

Les différents peuples de l’Amazonie se sont rendus maîtres dans l’art de la vannerie, 

et comme le spécifie Schoepf (1971a: 17) « les principales manifestations artistiques des 

Indiens de l’Amazonie ne relèvent ni de la taille, ni du modelage, mais bien du tressage et du 

ligaturage ». Quand cet auteur évoque le ligaturage, il entend par là l’art d’agencer avec 

minutie les plumes en de magnifiques parures dont l’extrême richesse en Amazonie n’est plus 

à démontrer. L’exposition « Brésil Indien » aux Galeries nationales du Grand Palais de Paris 

en 2005 l’a très bien illustré de même que plusieurs études (Ribeiro, 1957; Ribeiro et Ribeiro, 

1957; Schoepf, 1971b; Ferraro Dorta, 1986; Ribeiro B. G., 1986b; Verswijver, 1992b; 1992c). 

Outre l’art de la plume, le tressage de fibres végétales est une activité faisant montre d’une 

grande minutie et d’un sens de l’esthétique très poussé chez nombre de populations 

amazoniennes, que ce soit chez les Ye’kwana1  (Hames et Hames, 1976; Guss, 1989), les 

Baniwa (Ricardo, 2001), les Kayabi (Ribeiro B. G., 1979) ou les Panaré (Henley et Mattei 

Muller, 1978) pour ne citer que quelques études parmi beaucoup d’autres. Par ailleurs, les 

vanneries participent à tous les moments de la vie des peuples amazoniens. Elles servent à 

transporter, stocker, pêcher, filtrer, presser, éventer, sécher, dormir, se parer ou bien tout 

simplement à jouer. Bref, elles contribuent aux activités de production2 de ces sociétés dans 

                                                 
1 La carte n° 1, située à la fin de l’introduction, repertorie toutes les ethnies citées dans ce travail. 
2 « On appelle système de production l’ensemble des activités mises en œuvre pour la subsistance d’une 
communauté et pour la satisfaction de tous ses besoins physiologiques et psychologiques. Cela intègre donc les 
activités de production proprement dite (chasse, pêche, piégeage, collecte, agriculture, etc.), mais également les 
modes de distribution, l’économie et la circulation des produits dans la communauté et en dehors de celle-ci » 
(Bahuchet, 2000b: 43). 

 15



toute leur diversité. Il n’existe pas un peuple en Amazonie qui ne tresse pas au minimum un 

panier, une poche ou une hotte ; même un peuple aussi frustre d’un point de vue matériel que 

les chasseurs-cueilleurs yuqui, du groupe linguistique tupi-guarani et habitant le Chaparé 

bolivien, tressent des hottes et des poches temporaires en pinnules de palmier  (Stearman, 

1989: 50). 

Une grande majorité des vanneries concerne le procès de production du manioc amer 

et ce dans toute l’Amazonie. En premier lieu, chaque femme d’Amazonie possède une hotte 

pour rapporter ses tubercules ou du bois de feu. Il existe deux grands types de hotte en 

Amazonie : une ouverte de type sac à dos et une fermée dite en cloche, ces deux formes 

pouvant être tressées en pinnules de palmier, en arouman ou en liane. La première, dite de 

type Guarayu d’après Nordenskiöld (1924: carte 21), connaît une très grande répartition et 

elle est présente dans toute l’Amazonie notamment chez les Wayana, les Wayãpi, les Palikur, 

les Teko, les Waiwai (Yde, 1965), les Tilio (Frikel, 1973), les Taulipang (Pemon) (Koch-

Grünberg, [1924] 1982: 96), les Urubu Ka’apor (Balée, 1994), les Tapirapé (Baldus, 1970: 

256), les Karaja (ibid.), les Panaré (Mattei Muller, 1994), les Tenetehara (Wagley et Galvão, 

1961), les Auetö (Métraux, 1928: 252), les Maué (Pereira, 1954), les Piaroa (Sieni, 1988) ou 

les Guaibo (ibid.). La hotte fermée dite en cloche, tantôt ajourée comme chez les Kali’na ou 

tantôt à mailles serrées comme chez les Yanomami (Sieni, 1988; Grupioni et al., 2005), 

semble connaître une répartition plus restreinte ; elle est notamment tressée par les Arawak-

Lokono, les Kali’na, les Warao (Wilbert, 1975), les Kurripaco-Kurrin (Sieni, 1988), les 

Ye’kwana (Guss, 1989), les Baniwa (FOIRN/ISA, 2000), les Paresi (Ribeiro, 1989: 175), ou 

encore les Tenetehara (Wagley et Galvão, 1961).  

Ensuite, pour transformer les tubercules de manioc amer, base de l’alimentation de 

nombreuses populations amazoniennes, toute une batterie de vanneries-outils, allant du tamis 

en passant pas les presses à manioc et les corbeilles à farine, contribue à cette opération. Une 

des vanneries les plus connues est peut être la fameuse guapa des Baniwa (FOIRN/ISA, 

2000), des Kayabi (Ribeiro B. G., 1979), des Ye’kwana (Guss, 1989), des Panaré (Mattei 

Muller, 1994), des Kurripaco (Sieni, 1988) ou des Piaroa (ibid.), sorte de plateau, oval ou 

circulaire, orné de beaux motifs bicolores (cf. planche 1). Dans le chapitre deux, je détaillerai 

tous les objets qui, bien au-delà de la Guyane française, constituent la majeure partie du 

mobilier des foyers amérindiens (Ribeiro B. G., 1986a). 

Les activités de prédation et de cueillette nécessitent également diverses formes de 

vannerie. Ainsi, pour la chasse et la collecte de fruits, d’œufs, d’arthropodes divers paniers, 

poches ou hottes servent de contenant. Et, pour certains peuples, comme ceux du rio Negro 

 16



Planche 1   

Planche 1 – Les vanneries amazoniennes 
 
 
 

 1)  2) 
 

 3)            4) 
 
 
1) Femmes maku tamisant de la farine de fruit de palmier (Bactris gasipaes) ; 2) Hotte yanomami en liane ;  
3) Femme kraho avec une natte en pinnules de palmier ; 4) Vanneries wayana en arouman 
 
 
 



Planche 1   

 

 5) Guapa ye’kwana en arouman, Musée de Göteborg 
 
 
 

 6) Arouman, Ischnosiphon obliquus 
 
 
 
 
Crédits : 1) & 3) tiré de Harald Schultz, 1963 ; 2) tiré de Grupioni et al. éds., 2005 ; 4) Photo de Jean Hurault, 
années 60. 
Toutes les photographies où le crédit n’est pas mentionné ont été prises par l’auteur. 



(Ribeiro, 1986 : 306), comme les Desana du Vaupès (Reichel-Dolmatoff, 1985), les Patamona 

(Roth, 1924: 336) ou encore les Taulipang (Pemon) (Koch-Grünberg, [1924] 1982: 73), de 

grandes nasses en vannerie associées à des barrages permettent de piéger toutes sortes de 

poissons. En Guyane, des nasses beaucoup plus petites sont également employées et les 

femmes se servent encore couramment d’épuisettes en vannerie afin de collecter les poissons 

« saouls » lors des pêches à la nivrée3. 

Les paniers et corbeilles constituent également des objets de choix pour stocker fruits, 

tubercules, farine, piments, coton, mollusques, fléchettes au curare… Certains groupes, tels 

que les Kali’na et les Palikur de Guyane (Froger, 1698; Barrère, 1743; Grenand et Grenand, 

1987; Fauque, [1736] 1840), ont utilisé des paniers ajourés comme récipient funéraire afin 

d’exposer les os des défunts, souvent peints de roucou ; de même, les Yuqui, quelque temps 

après avoir enterré le mort dans des nattes de palmier, récupéraient les os et le crâne du 

cadavre (mais uniquement quand il appartenait à un adulte de statut supérieur), les peignaient 

avec du roucou et les mettaient dans un panier qu’ils conservaient jusqu’à ce que les os se 

décomposent (Stearman, 1989: 101). Les Bororo opéraient, comme chez les Yuqui, une 

double inhumation : ils nettoyaient les ossements, issus d’un cadavre préalablement putréfié, 

les peignaient et les ornaient de plumes collées avant de les immerger dans un panier au fond 

d’un lac ou d’un cours d’eau (Lévi-Strauss, 1955: 371). Les Guajajara enfermaient les 

cadavres dans un panier et les coiffaient d’une petite corbeille (Métraux, 1928: 274).  

Pour ces paniers et corbeilles il existe une très grande diversité de formes : cylindrique 

à fond carré, rond ou pointu, au corps bombé, platiforme, gamelliforme, boursiforme, en 

forme de bouteille ou de cigare… De même, de nombreux peuples tressent des coffres ou des 

petites boîtes dans lesquels, principalement les hommes, conservent précieusement leurs 

plumasseries (diadèmes, couronnes, cimiers…), leurs ornements (labrets, colliers, 

bracelets…), mais aussi divers petits matériels pour confectionner leurs armes ou leurs 

parures. Deux grands types de coffre existent, ceux tressés en brins d’arouman, 

caractéristiques des peuples karib et arawak, et ceux faits de fibres de palmier (appartenant 

essentiellement au genre Orbignya), que l’ont rencontre le plus souvent chez les Tupi ou les 

                                                 
3 La pêche à la nivrée est une technique de pêche très commune en Amazonie (barbasco dans les pays 
hispaniques et timbo en portugais du Brésil) employant des lianes (Lonchocarpus spp.) et autres plantes 
(Tephrosia spp., Clibadium spp.) ichtyotoxiques servant à « enivrer » les poissons, c'est-à-dire les asphyxier afin 
de pouvoir les flécher ou les ramasser aisément (Moretti et Grenand, 1982). 

 17



Gé ; j’en discuterai au chapitre deux. Ces coffres participent souvent de la panoplie des 

chamanes ou piayes4 comme chez les Kali’na ou les Warao (Suarez, 1968).  

Des appliqués de vannerie peuvent également orner des armes telles que les massues 

de guerre ou de prestige comme chez les Wayana, les Kayabi ou les Karaja  (Ribeiro, 1989: 

178), mais aussi servir de couronne, de casque permettant d’y ficher des plumes multicolores, 

parures ornant magnifiquement les danseurs lors de grandes fêtes. Des treillis de vannerie, 

zoomorphes, en forme d’éventail ou tous simplement de bande dans lesquelles sont fichées 

des fourmis ou des guêpes participent également des rites de passage chez les Arawak-

Lokono, les Wayana, les Apalai, les Kali’na, les Wayãpi ou les Piaroa ; les Satéré-Mawé, les 

Ararandeuara (Métraux, 1928: 263), les Munduruku, les Parintintin ou les Amanayé utilisent 

quant à eux des gants ou des manchons de vannerie (Césard, 2005: 73). 

De nombreux peuples tressent également des nattes en pinnules de palmier comme 

chez les Wayana ou les Kraho par exemple (Schultz, 1963). 

Ce rapide tour d’horizon de la diversité des vanneries amazoniennes montre son 

importance dans la vie de ces peuples forestiers, importance allant certes en diminuant même 

si l’on peut quand même constater une réelle persistance des formes les plus importantes ou 

les plus emblématiques chez certaines populations ; j’en discuterai dans la troisième partie de 

cette thèse.  

Pour tresser toutes ces formes, l’extraordinaire diversité végétale de l’Amazonie offre 

aux vanniers un large panel de matériaux. Ainsi de nombreuses plantes telles que des lianes 

(Aracées, Cyclanthacées …), des palmiers, des graminées, des joncs ainsi que des roseaux de 

la famille des Marantacées fournissent des fibres permettant de confectionner toutes sortes de 

formes ; les chapitres quatre et cinq montreront la diversité spécifique, essentiellement 

végétale, entrant dans la confection des vanneries guyanaises. 

Au Brésil, Berta Ribeiro (1985, 1986a) avance que la vannerie est caractérisée par 

deux grands macro-styles en fonction de la matière première utilisée : « palha e tala ». Le 

terme portugais palha fait référence aux fibres souples tirées des pinnules des feuilles pennées 

de palmier (Ribeiro B. G., 1986a: 319), tala signifie éclisse5 ou brin, évoquant les éclisses ou 

lames semi-rigides que l’on peut tirer d’un pétiole de palmier, d’une tige de Marantacée 

(aroumans, Ischnosiphon spp.) ou de Graminée (ibid. : 320). Ces végétaux auxquels il 

convient d’ajouter les lianes, que de nombreux peuples amazoniens emploient pour 
                                                 
4 Le piaye ou paje est aux populations amazoniennes ce que le chamane est aux Toungouse. Le terme piaye est 
aujourd’hui entré dans le français de Guyane via le créole guyanais. 
5«  L’éclisse ou clisse est un lien de tressage de petite section, généralement moins d’un centimètre. On l’oppose 
à la latte qui est, elle, au sens propre du terme, une clisse large, de plus d’un centimètre » (Bertrand, 2006: 42). 

 18



confectionner des vanneries résistantes le plus souvent employées pour les travaux agricoles 

ou la pêche, constituent les matériaux d’excellence de la vannerie amazonienne. 

Cette ethnologue brésilienne (Ribeiro B. G., 1986a: 283-284) esquisse trois grandes 

tendances stylistiques corrélées avec le milieu environnemental habité par ces populations 

(forêt de bord de fleuve, forêt des interfluves et savanes). Le premier style appartient aux 

peuples des familles linguistiques tupi-guarani, karib, arawak, pano et tukano tressant 

généralement des brins tirés des tiges de Marantacées, les aroumans (Ischnosiphon spp.) (cf. 

Planche 1), ainsi que des fins pétioles de palmier-bâche (Mauritia flexuosa), ces groupes 

vivant principalement dans le nord et l’ouest de l’Amazonie. D’ailleurs 79 % des vanneries du 

Rio Negro sont confectionnés avec des éclisses semi-rigides (ibid. : 285). Le type majoritaire 

consiste en des vanneries nattées et décorées de motifs bicolores. Comme le lecteur pourra le 

constater tout au long de ce travail, la vannerie de Guyane française, et même plus largement 

du Plateau des Guyanes, appartient résolument au premier style défini par Berta Ribeiro, les 

formes les plus communément tressées appartenant au style natté (cf. chapitre 2). Dans le 

chapitre trois, on se rendra compte de l’incroyable diversité des motifs géométriques, 

figuratifs ou stylisés, ornant ces vanneries guyanaises.  

Le deuxième style est caractérisé par des vanneries nattées et spiralées. La matière 

première principalement employée se compose de fibres tirées des pousses de feuilles du 

palmier-bâche déjà cité ou du babaçu (Orbygnia phalerata) entre autres. D’ailleurs environ 

80 % des vanneries kanela, kraho, karaja ou bororo emploient des fibres de palmier (ibid. : 

285). Ces types de vannerie ne sont que très rarement décorés de motifs, ceux-ci étant 

principalement monochromes quand ils existent. Ce style est l’apanage des ethnies du groupe 

macro-Gé comme les Kayapo, les Timbira, les Chavante… ceux-ci vivant principalement 

dans les savanes. Enfin, la vannerie en liane de type clayonné correspond à un troisième style, 

plus rare et plus restreint géographiquement. Celui-ci concerne les Yanomami et les Maku en 

Amazonie. Cette technique est beaucoup plus présente en dehors de l’Amazonie comme dans 

le Chaco par exemple, et bien sûr l’Amérique du Nord. 

Cette classification rend assez bien compte des grandes tendances stylistiques que l’on 

rencontre en Amazonie et dans le Plateau des Guyanes. Cependant, force est de constater que 

ces différentes techniques de tressage transcendent cette classification lorsque les 

observations se font plus précises à l’échelle régionale ou locale. En effet, la vannerie en liane 

existe aussi chez les groupes karib de Guyane comme chez les Wayana ou les Kali’na même 

si elle y est marginale. De même, les Tupi-Guarani comme les Teko ou les Wayãpi emploient 

les fibres tirées des pinnules de palmier, bien que dans une proportion moindre que les 

 19



groupes Gé ou même que la moyenne des groupes brésiliens. En effet, il ressort de l’étude 

comparée de 452 vanneries appartenant à 20 groupes ethniques brésiliens, que 69 % de ces 

formes sont tressées avec une matière première provenant des palmiers (ibid. : 285). La 

grande majorité de ces vanneries (90 %) sont confectionnées avec les fibres tirées des 

pinnules, alors que celles faites avec des lames tirées des pétioles ne représentent que 10 % 

des formes répertoriées.  En tous cas on peut avancer que plus on va vers le nord de 

l’Amazonie et le Plateau des Guyanes, moins la proportion des palmiers employés dans la 

vannerie est grande. La deuxième partie (chapitre quatre et cinq), consacrée à 

l’ethnobotanique de cet artisanat, montrera l’importance de l’utilisation des aroumans dans la 

vannerie de cette région : 80 % des formes y sont tressées en aroumans, la Guyane française 

étant résolument la région où ces plantes sont emblématiques. Enfin, on pourra ajouter que 

dans les régions où les aroumans sont abondants, principalement le Plateau des Guyanes et le 

nord de l’Amazone comme je le montrerai dans les chapitres 2 et 4, les populations ont 

tendance à favoriser son usage alors même que les palmiers restent très présents. De fait, les 

populations n’utilisant que très peu l’arouman habitent bien souvent dans des zones où ces 

Marantacées sont rares ou absentes comme c’est le cas dans les savanes arborées (cerrados). 

L’arouman semble bien être la plante la plus appréciée et la plus adéquate pour tresser la 

vannerie en Amazonie, pendant du rotin, du raphia ou de l’osier dans d’autres parties du 

globe. Bien sûr cet argument déterministe, marquant l’importance de l’influence du milieu sur 

les techniques (Leroi-Gourhan, [1945] 1973 : 276), sous-estime les aspects culturels et 

symboliques. Je pense cependant que cet argument de la disponibilité est un facteur explicatif 

relativement satisfaisant dans le cas précis de la vannerie en Amazonie. 

Comme je le montrerai plus avant, si l’aspect utilitaire est indéniable quant aux choix 

des matériaux, il n’en reste pas moins que l’aspect esthétique lié aux affirmations identitaires 

est tout aussi important dans le développement de l’art de la vannerie. Comme le souligne     

N. Turner, « la vannerie de chaque groupe se distingue par une combinaison particulière de 

techniques et de matériaux, mais elle reflète aussi les liens sociaux qui se sont créés au sein 

du groupe et entre les peuples, par le commerce et les communications, les mariages et les 

autres formes d’échange » (Turner, 1996: 60). De tout cela nous discuterons abondamment 

dans la première partie. 

 20



 

 
 
Ethnies amazoniennes citées :  
 
 
Achuar – 1  
Akawai – 2  
Akuryo – 3  
Aluku – 4  
Amanayé – 5  
Apapokuva (hors carte) : Guarani du Sud Brésil 
Aramisho † - 6  
Ararandeuara = Amanayé 
Arawak Kurripaco-Kurrin – 7  
Arawak-Lokono – 8  
Arawété – 9  
Arekuna – 10   
Ashéninka (Kampa) – 11 
Asurini – 12  
Auetö – 13  
Baniwa – 14 
Bara (Tukano orientaux) – 15  
Bororo – 16  
Caduveo – 17  
Caraïbes insulaires (Hors carte) : Petites Antilles 
Cashinaua – 19  
Chachi – 20  
Chacobo – 21  

 
 
Chavante – 22  
Chukahamay (Kayapo) – 23  
Cocama – 24  
Desana (Tukano orientaux) – 25  
Embéra – 26  
Gorotire (Kayapo) – 27  
Guahibo – 28  
Guajajara – 29  
Guarani (hors carte) : sud du Brésil, Paraguay 
Guarayu – 30  
Guayaki (hors carte) : Paraguay oriental 
Indiens Uaça – 31  
Jurimagua † - 32  
Juruna – 33  
Kaikushian † - 34  
Kali’na (= Carib) – 35   
Kanela – 36  
Karaja – 37  
Kayabi – 38  
Kayapo cf. Gorotire, Chukahamay, Mentuktire et 
Xikrin 
Kofán – 39  
Kraho – 40  



Krikati – 61  
Maku – 41  
Makusi – 42  
Matis – 43  
Maue cf. Satéré-Mawé 
Mayongong cf. Ye’kwana 
Mehinaku – 44  
Mentuktire (Kayapo) – 45  
Ramkokamekra-Canela cf. Kanela 
Mosetene – 46  
Munduruku – 47  
Nambicuara – 48  
Ndjuka – 49  
Omagua – 50  
Orejones – 51  
Palikur – 52  
Panaré – 53  
Paresi – 54  
Parintintin – 55  
Patamona – 56  
Pauserna – 57  
Piaroa – 58  
Piriu † - 59  
Piro – 60  
Saramaka – 62  
Satéré-Mawé – 63  
Sherente – 64  
Shipibo-Conibo – 65  
Siona – 66  
Tapirapé – 67  
Tatuyo (Tukano orientaux) – 68  
Taulipang – 69  
Tchikão – 70  
Teko – 71  
Tembé – 72  
Tenetehara cf. Guajajara 
Tiatinagua – 73  
Tikuna – 74  
Tilio – 75  
Timbira cf. Kanela, Kraho, Krikati 
Trumai – 76  
Tsimane – 77  
Tucuna cf. Tikuna 
Tukano (Tukano orientaux) – 78  
Tukano orientaux (Terme générique) cf. Bara, 
Desana, Tatuyo, Tukano, Tuyuka, Wanano 
Tupi-Kawahib – 79  
Tupinamba † (hors carte) : côte orientale du Brésil 
Tuyuka (Tucano orientaux) – 80  
Urubu Ka’apor – 81  
Waiwai – 82  
Wanano – 83  
Waorani – 84  
Wapishana – 85  
Warao – 86  
Warekena – 87  
Wayana-Apalai – 88  
Wayãpi – 89  
Wayãpi-Puku – 90  
Witoto – 91  

Wounana – 92  
Xikrín (Kayapo) – 93  
Yagua – 94  
Yamamadí – 95  
Yanomami – 96  
Yawalapití – 97  
Ye’kwana – 98  
Yukuna – 99  
Yuqui – 100  
Yuracare – 101 



Méthodologie et contexte de l’étude 

 

 

1) Une étude pluridisciplinaire 
 

Cette thèse s’articule autour de la confrontation de la culture matérielle de sociétés 

forestières rurales amazoniennes de la Guyane française avec le monde moderne. Partant du 

constat que dans cette région, d’une part la vannerie est une activité emblématique de la 

production artisanale masculine et qu’elle possède encore une certaine vitalité contrairement à 

d’autres activités artisanales comme la poterie et, que d’autre part, aucune étude globale de ce 

volet de la culture matérielle n’a jamais été menée dans ce département contrairement aux 

pays voisins, il est intéressant d’essayer de comprendre pourquoi la vannerie perdure et 

comment elle évolue au contact de la société occidentale. Ainsi, je me propose de comprendre 

comment cet artisanat s’insère dans les différentes cultures guyanaises. De plus, le 

département dans son ensemble abrite des communautés plus ou moins isolées et en contact 

depuis plus ou moins longtemps avec le monde occidental. Nous pourrions inférer qu’une 

activité artisanale comme la vannerie serait davantage conservée dans les groupes plus isolés 

et en contact depuis moins longtemps avec l’Occident. La situation n’est pas si simple et je 

montrerai qu’elle mérite d’être nuancée. L’effritement ou la conservation de ce savoir 

artisanal n’est pas uniquement lié au contact avec le monde contemporain, d’autres facteurs 

entrent en jeu. 

 

Pour répondre à ce questionnement et appréhender cette activité complexe qu’est la 

vannerie, il m’a semblé nécessaire d’utiliser les outils de différentes sciences humaines, dont 

l’anthropologie sociale et culturelle, l’ethno-esthétique, la technologie culturelle, 

l’ethnohistoire et bien sûr l’ethnobotanique. Celle-ci demeure incontournable quand une étude 

porte sur la vannerie, activité de cueillette par excellence. Chacun de ces champs 

disciplinaires permettra de comprendre pourquoi et comment cet artisanat persiste 

aujourd’hui, en dépit d’une confrontation inégale entre une société mondialisée et des 

cultures, des groupes minoritaires, issue de 500 ans de colonisation.  

 

 21



Les techniques d’enquêtes apportées par l’ethnographie telles que Mauss les a 

explicitées dans son vade-mecum que constitue son Manuel d’Ethnographie (1947) permettent 

de recueillir les mythes, les rituels, les rapports sociaux entretenus entre les individus, entre 

les groupes. J’ai ainsi mené des entretiens avec 175 artisans et passé de multiples séjours 

pendant presque trois ans avec un grand nombre de communautés rurales de Guyane afin de 

recueillir les matériaux nécessaires. Une fois ce corpus récolté, les approches de 

l’anthropologie sociale et culturelle permettent de mettre à jour les fonctions sociales de la 

vannerie en montrant les connections existant entre cet artisanat et les représentations de ces 

peuples. La littérature véritablement ethnologique, existant depuis le début du XXe siècle sur 

les différents peuples du Plateau des Guyanes et du Bassin Amazonien met à notre disposition 

un corpus important permettant d’apporter la profondeur comparative nécessaire à une 

meilleure compréhension des échanges culturels, des origines linguistiques ou des 

représentations liées à la vannerie et, tout particulièrement, les représentations graphiques qui 

tiennent une place centrale dans cet artisanat.  

La conception du beau existant chez ces populations sera aussi prise en compte, les 

aspects esthétiques et symboliques d’une activité artisanale vus par l’œil des artisans et des 

populations étudiées étant essentiels. Ainsi avec Berta Ribeiro (1989), je pense qu’une 

approche ethno-esthétique de cette activité est fondamentale, les arts et techniques étant 

indissociable d’un système plus ample incluant les adaptations écologiques, le langage, les 

structures sociales, la religion et les mythes. Et, comme elle le précise, “the symbols and signs 

imbedded in the indigenous objects carry messages that can only be scrutinized and 

decodified in the light of the cultural matrix as a whole” (Ribeiro, 1989 : 140). Il est 

cependant important d’ajouter à l’approche ethnographique des outils et des concepts 

développés par ce que l’on nomme la technologie culturelle et l’ethnobotanique. 

Une technique met en jeu quatre éléments : « une matière sur laquelle elle agit, des 

objets, des gestes ou des sources d’énergies et des représentations particulières » (Julien et 

Rosselin, 2005: 47 citant Lemonnier). Ainsi, cet artisanat faisant appel à des techniques bien 

particulières ne doit pas être déconnecté des phénomènes socioculturels qui le sous-tendent. 

Au sens de Cresswell (1996), la technologie culturelle tente d’établir des rapports entre les 

techniques et les phénomènes socioculturels. Et avec Digard (1979), je pense que cette 

science continue d’être indispensable pour étudier finement  l’artisanat et ses techniques. 

Afin d’appréhender cet artisanat, une analyse aussi précise que possible des techniques 

utilisées a été réalisée. Pour ce faire, les chaînes opératoires telles que définies par Leroi-

Gourhan ([1943] 1992) ont été décrites. Les matériaux employés, les outils et les 

 22



représentations forment système et sont « le lieu de multiples interactions et de constant 

ajustements entre ses éléments » (Lemonnier, 1986: 154). On essaiera ainsi de démêler la part 

d’emprunts et de diffusions dans les formes, techniques ou motifs.  

Pour l’étude de cet artisanat tirant sa matière première uniquement du végétal, les 

approches développées par l’ethnobotanique sont utiles afin de mieux comprendre les liens 

étroits existant entre la matière première, les objets ainsi que les hommes et les femmes les 

fabriquant et les utilisant ; en n’oubliant pas les raisons ayant guidés le choix de ces matériaux 

végétaux. Ainsi, de nombreux herbiers ont été constitués et déterminés à l’aide des botanistes 

de l’Herbier de Guyane. De trop nombreuses études anthropologiques ayant pour sujet la 

culture matérielle ne sont pas assez rigoureuses sur la correspondance entre taxonomie 

scientifique et vernaculaire, empêchant une véritable vision comparative. Si les populations 

connaissent une taxonomie si fine, c’est qu’elle est sous-tendue par des raisons bien précises 

tant techniques que symboliques. Ainsi, l’ethnologue se doit d’être rigoureux quand il évoque 

des noms d’animaux ou de plantes pour éviter que tout un pan de cette pensée sauvage chère 

à Lévi-Strauss ne lui échappe. Aussi, dans la deuxième partie, l’importance d’une 

détermination scientifique, la plus précise possible, de chacun des taxons cités par les 

informateurs sera montrée. Cette rigueur permettra de mieux comprendre l’usage de telle ou 

telle plante.  

Des entretiens autour des plantes, des savoirs techniques et rituels ont été menés avec 

les artisans et les « anciens ». Afin d’évaluer l’impact que peut engendrer cette activité sur la 

régénération de la matière première, j’ai également recueilli les discours des artisans et les ai 

comparés avec la littérature scientifique traitant de l’écologie des principales plantes 

ressources. Toutes les identifications botaniques sont issues de déterminations, les plus 

précises possibles, d’échantillons d’herbier prélevés avec plusieurs informateurs de chaque 

groupe étudié. Ce travail n’aurait pas été possible sans la précieuse collaboration des 

botanistes de l’Herbier de Guyane (M.-F. Prévost, J.-J. De Granville, F. Crozier) ou les 

connaissances botanique de P. Grenand, S. Mori et J.-F. Molino. 

 

 Une approche ethno-historique à échelle élargie est aussi utile pour mieux 

comprendre l’importance des échanges interculturels ayant pu exister. Il est en effet 

indispensable pour mieux comprendre l’art de la vannerie de ces différents peuples 

d’employer une démarche diachronique. Ainsi, il est utile de consulter la littérature historique, 

de recenser et de décrire les pièces collectées par les différents voyageurs au cours des siècles 

passés et de comparer ce corpus de connaissance aux discours des anciens. Pour ce faire, je 

 23



me suis rendu dans les principaux musées possédant des collections de vannerie provenant de 

la Guyane française ou des pays voisins comme le Surinam et le Brésil. J’ai ainsi travaillé au 

Musée du Quai Branly6, au Musée des Cultures Guyanaises de Cayenne, au Musée 

d’Ethnographie de Leiden (Pays-Bas) et au Musée des Cultures du Monde de Göteborg 

(Suède). La consultation de la collection personnelle de Pierre et Françoise Grenand ainsi que 

la compilation de leurs fiches techniques élaborées en 1991 lors de la campagne de collecte 

d’objets destinés au Musée des Cultures Guyanaises de Cayenne a également apporté de 

précieuses informations plus récentes sur les cultures matérielles de Guyane française. La 

description et le recensement dans une base de données de toutes les informations relatives à 

ces vanneries ont permis de rassembler le matériel indispensable à une étude diachronique de 

cette activité. 

La littérature historique ou littérature de voyages, de valeur très inégale, apporte 

néanmoins de précieux témoignages linguistiques et ethnographiques permettant de mieux 

comprendre l’origine ou des usages oubliés de tel ou tel objet. Elle nous apporte aussi des 

renseignements ethnobotaniques, même s’il est nécessaire de prendre quelques précautions 

avec les déterminations botaniques données ou suggérées par ces voyageurs, surtout quand 

ces récits datent d’avant la mise en place de la nomenclature linnéenne au XVIIIe siècle. 

Ainsi, en comparant les données et en les interprétant à la lumière des connaissances 

contemporaines, un corpus de données non négligeable a pu être rassemblé. Un tour d’horizon 

des documents et travaux ethnologiques existant permettra aussi d’apporter l’approche 

synchronique et comparative nécessaire. 

En effet, les souvenirs des anciens et les sources historiques, qu’elles soient littéraires 

ou muséographiques, sont les seuls témoignages existant sur les usages ou la présence de 

vannerie dans différents lieux et différentes cultures. Le recours à l’archéologie demeure 

compromis lorsqu’on étudie un artisanat dont la matière première est végétale et donc 

éminemment périssable. Ainsi, j’aborderai dans le premier chapitre la littérature de voyage 

ainsi que les documents et travaux ethnologiques à notre disposition. 

 

Enfin, pour embrasser une filière artisanale de plus en plus sujette à la 

commercialisation, des enquêtes socio-économiques ont été menées afin de recenser les 

acteurs, de l’artisan à l’acheteur en passant par le vendeur. Outres les entretiens menés avec 

                                                 
6 Ce musée, inauguré en Juin 2006, détient les collections ethnographiques du Musée de l’Homme et du Musée 
des Arts d’Afrique et d’Océanie. Les collections des Guyanes proviennent uniquement du Musée de l’Homme 
où j’ai pu travailler avant sa fermeture. 

 24



plus de 170 vanniers dans toute la Guyane, j’ai également rencontré les commerçants 

proposant des vanneries dans leurs boutiques, répertorié toutes les vanneries vendues et noté 

leur prix. Chacune de ces boutiques a été visitée à plusieurs reprises et à différents moments 

de l’année entre 2003 et 2005. Ces différentes enquêtes permettent de dresser le profil des 

artisans vanniers et des commerçants afin de les caractériser. Elles aident à comprendre 

quelles mutations connaît aujourd’hui l’artisanat de vannerie en Guyane et à mieux cerner la 

place de cette activité chez les différentes sociétés guyanaises. Ne nous cachons pas que cette 

partie sera plus sociologique qu’économique, les aspects économiques nécessitant une étude 

sur le long terme avec des méthodologies que je ne maîtrise pas.  

 

Avant d’entrer plus avant dans ce travail,  il est temps de camper le contexte humain et 

géographique du lieu d’étude. 

 

 

 25



2) La Guyane, une mosaïque culturelle 
 

Une présentation succincte du département apportant les données sociales, 

démographiques, géographiques ou historiques me semble importante afin de mieux 

comprendre le contexte sous-tendant ce travail. Les différentes localités de l’étude seront 

indiquées par la suite.  

 

Le département/région de Guyane française est très hétérogène tant dans sa répartition 

démographique que par la nature de ses différentes communautés, faisant de ce territoire de 

84 000 km2 une mosaïque multiculturelle. On y parle en effet près d’une vingtaine de langues 

tant amérindiennes, au nombre de sept, que créole guyanais ou haïtien et les langues 

marronnes au nombre de quatre, en passant par le portugais du Brésil ou le français jusqu’au 

chinois ou au hmong. Les différentes populations habitant la Guyane représentent le visage 

multiethnique de ce département. 

 

Encart n° 1 
Quelques considérations sur le terme ethnie… 

 
Dans ce travail, j’emploierai souvent le terme ethnie en parlant des différents groupes culturels 

guyanais. Il me semble important ici de préciser ce que j’entend par ethnie, car « depuis toujours 
et partout, les groupes humains ont une singulière tendance à se différencier les uns des autres en 
se référant à divers aspects autres de leur culture, même si celle-ci est partiellement partagées par 
leurs voisins. Le concept d’ethnie me paraît toujours utile pour cerner cette propension 
universelle » (Heusch, 2002: 54). 

En Guyane en effet, les différentes communautés quelles soient amérindiennes, marronnes ou 
créoles se définissent comme autant de groupes partageant une langue, une culture et une histoire 
particulière ainsi qu’un lieu de vie bien souvent circonscrit géographiquement. Processus 
d’ethnicisation d’autant plus important qu’avec Collomb (1999: 1), je pense que la Guyane 
connaît aujourd’hui un processus d’affirmation d’identité ethnique singulière s’inscrivant dans des 
espaces et des temporalités spécifiques. Le facteur temporel est essentiel si on entend parler 
d’ethnie en Guyane ; car il faut toujours garder à l’esprit que tous les groupes contemporains sont 
issus d’un processus de fusions et de reconstitutions ethniques (Grenand et Grenand, 1987; 
Grenand, 2006) entraînant de nouvelles constructions identitaires (Collomb, 2000). Le déclin 
démographique et les migrations engendrés par la colonisation de l’Amazonie ont profondément 
bouleversé ces sociétés indigènes. Ainsi, les communautés que nous connaissons aujourd’hui en 
Guyane française et ailleurs en Amazonie, constituent des ethnies recomposées possédant une 
culture ayant agrégé des traits culturels divers et parfois hétérogènes, ceux-ci finissant pas être 
considérés par eux-mêmes et leurs voisins comme leur pattern ethnique. 

 

 

La majorité de la population est urbaine et vit sur le littoral dans l’agglomération 

cayennaise comprenant les communes de Cayenne, de Rémire-Montjoly et de Matoury. Celle-

ci représente à elle seule 54 % de la population de la région Guyane.  La deuxième commune 

 26



la plus peuplée de Guyane est celle de Kourou. Ces deux agglomérations concentrent 

quasiment 70 % de la population de ce département qui s’élève officiellement à 157 2137 

habitants d’après le dernier recensement de 1999. Mais, avec un taux de croissance 

démographique de 3,4 % par an8 (INSEE, 2004), la population doit déjà avoir allègrement 

dépassée la barre des 200 000 habitants. Certains avancent le chiffre de 250 000 dont 30 % de 

personnes d’origine étrangère (Brésiliens, Surinamiens, Haïtiens…). Sur ce total, les 

populations amérindiennes ne sont fortes que de 7 000 individus environ répartis en six 

ethnies (Grenand et Grenand, 2005: 157). Cependant,  une cinquantaine d’Apalai cohabitent 

avec les Wayana sur le haut Maroni (E. Camargo, com. pers.). Après les deux agglomérations 

principales, vient la commune de St-Laurent-du-Maroni, à la frontière avec le Surinam, avec 

plus de 20 000 habitants. Elle a connu un très fort accroissement depuis les années 1990 suite 

à une forte immigration du Surinam voisin. Celui-ci a été déchiré par une violente guerre 

civile faisant fuir de nombreuses populations noires marronnes (Ndjuka et Saramaka) et 

amérindiennes (Kali’na et Arawak) qui se sont réfugiées notamment à St-Laurent et dans 

toute la Guyane.  

À l’est, la commune de St-Georges-de-l’Oyapock, ville frontière avec le Brésil, est 

relativement peu peuplée (2 153 habitants en 1999) mais sa croissance est actuellement forte, 

notamment grâce à la venue de Brésiliens. 

Au regard de celles du littoral, les populations vivant à l’intérieur du département sur 

les deux grands fleuves frontières que sont l’Oyapock et le Maroni sont numériquement 

faibles.  

À l’ouest, elles sont réparties tout le long du Maroni, avec des concentrations plus 

fortes autour des bourgs d’Apatou, de Grand Santi, de Papaïchton et surtout de Maripasoula. 

En 1999, la population du Maroni, hors commune de St-Laurent-du-Maroni, était évaluée à  

11 850 habitants. C’est le lieu de vie des Noirs Marrons Paramaka, Ndjuka (les plus 

nombreux) et Aluku. Au-delà de Maripasoula, nous entrons dans ce que d’aucuns appellent le 

Pays Indien avec sa population de Wayana et de Teko-Emerillon. 

 À l’est, le fleuve Oyapock est beaucoup moins peuplé avec 1 082 habitants en 1999. 

Ses populations essentiellement amérindiennes se répartissent dans les bourgs de Camopi et 

de Trois-Sauts. 

                                                 
7 L’essentiel des chiffres avancés ici est issu de l’Atlas de Guyane (Barret éd., 2001). 
8 Parmi les 10 premiers mondiaux ! 

 27



Au centre de la Guyane uniquement accessible par une liaison aérienne journalière, la 

commune de Saül avec sa centaine d’administrés est composée de Créoles, de Métropolitains9 

et de Hmong. 

Remarquons enfin que la population totale officielle de la Guyane est fortement sous-

estimée : un nombre important de personnes vivent clandestinement sur le territoire 

alimentant de fréquents mouvements de population venant des deux pays limitrophes. 

 

Le mode de vie des différentes communautés est très disparate suivant qu’elles vivent 

dans les grandes villes du littoral ou dans les communes isolées. De plus, le niveau de vie est 

largement dépendant de la possession ou non d’une carte d’identité ou d’un titre de séjour. 

Bien sûr, la majorité des habitants ne possédant pas la nationalité française sont arrivés 

récemment sur le territoire comme c’est le cas de Brésiliens, d’Haïtiens ou de Surinamiens. 

Mais, il existe aussi de nombreux sans papier que l’on peut considérer comme autochtones, 

vivant depuis très longtemps à cheval entre la Guyane et les pays frontaliers. Du côté 

brésilien, c’est le cas des Amérindiens palikur et du côté surinamien celui des Amérindiens 

wayana, apalai et kali’na ainsi que des Noirs Marrons ndjuka et saramaka. Ceux-ci n’ont pas 

eu la « chance » d’être dans le train des francisations des années 70 et ont depuis, beaucoup de 

mal à se voir régulariser, tant à cause de leur difficulté à se dépêtrer dans les méandres de 

l’administration française qu’en raison de la mauvaise volonté de certaines personnes dont 

pourtant le métier consiste à les aider. Il existe néanmoins certains individus, véritables 

transfrontaliers, qui ne semblent pas forcément intéressés par la nationalité française.  

 Avoir ces papiers conditionne l’obtention des aides sociales, bien souvent seules 

sources de revenu pour nombre de personnes dans les communes isolées. Est ainsi apparu une 

disparité de niveau de vie dans des communautés où ces différences n’existaient pas et où 

l’échange et l’entraide étaient parmi les fondements de l’organisation sociale. Face aux 

transformations engendrées par la départementalisation et la francisation, entraînant 

scolarisation et monétarisation de la société, ces communautés ont vu en une génération leur 

culture bouleversée, leurs repères sociaux chamboulés sans pour autant être assimilées à la 

République.  

Ces sociétés amérindiennes, maronnes et dans une moindre mesure créole rurale, 

connaissaient des cultures aux antipodes de notre mode de vie occidental. Elles ont vu leur 

                                                 
9 Terme recouvrant les personnes originaires de France métropolitaine. 

 28



monde bouleversé par ce qu’on nomme la « modernité  » : monétarisation, scolarisation, 

consommation… 

Cette « modernité » a eu un impact dans tous le secteurs de leurs sociétés : éducatif, 

politique, familial, alimentaire, technique… Tous ces champs sociaux mutent ou continuent 

de muter ; en effet le contact avec le monde « moderne » est plus ou moins récent en fonction 

des communautés. Tous ces peuples réagissent différemment à ce choc culturel, leur propre 

genèse étant un facteur important et, chacun d’eux façonne, en fonction de ses conceptions, 

les conditions matérielles qui lui sont imposées (Sahlins, 2007: 206 citant Wolf). En effet, 

entre les sociétés amérindiennes autochtones ayant vu arriver les colons européens avec leurs 

cortèges d’Africains enchaînés et les sociétés marronnes et créoles fruit de l’esclavage, il 

existe de grandes différences. Les Marrons ont recréé depuis deux siècles de nouvelles 

cultures après avoir fuit l’enfer des plantations en mélangeant leur culture africaine avec des 

savoirs amérindiens. Métissant ses racines africaines avec l’apport de la culture européenne et 

adoptant aussi des savoirs amérindiens, le monde créole a, pour sa part, créé une culture 

originale, dans un premier temps rurale et aujourd’hui de plus en plus urbaine et 

« occidentalisée ». 

 29



3) Les lieux de l’étude 
 

J’ai été à la rencontre de toutes les communautés comportant des artisans tressant ou 

ayant tressé de la vannerie. Ainsi, je me suis rendu dans toutes les communes et dans toutes 

les agglomérations du département à l’exception de St-Élie, village uniquement peuplé 

d’orpailleurs migrants et sans artisans vanniers. La plupart des vanniers (et vannières) 

parlaient français, qu’ils soient Créoles, Noirs Marrons (Aluku et Ndjuka), Hmong ou 

Amérindiens (Apalai, Arawak-Lokono, Kali’na, Palikur, Teko, Wayana et Wayãpi). Le 

français comme langue véhiculaire a facilité les entretiens. Quand mes interlocuteurs ne le 

maîtrisaient pas, j’ai eu recours soit à des traducteurs soit à l’anglais ou au sranan tongo 

(créole du Surinam).  

J’ai réalisé en moyenne deux séjours dans chaque communauté, ceux-ci allant d’une 

semaine à deux mois selon l’importance de la communauté. La carte n°1 localise tous les 

lieux visités. En allant de manière systématique dans chaque localité de Guyane, j’ai ainsi pu 

collecter un corpus de données conséquent concernant la vannerie. Celui-ci permettra de 

mieux appréhender et de mieux comprendre l’importance que connaît cette activité dans ces 

différentes communautés ainsi que sa diversité. De plus, en me rendant dans des 

communautés urbanisées du littoral ainsi que dans des groupes isolés, donc en travaillant avec 

des communautés plus ou moins en contact permanent avec notre monde moderne, j’ai pu 

évaluer l’importance de la proximité des commerces comme facteur de changement au niveau 

de la culture matérielle, en l’occurrence la vannerie.  

Certes, il existe une grande hétérogénéité de cas quant à l’imprégnation de notre 

civilisation dans la culture de ces communautés. Dans le cas des Amérindiens, il existe une 

grande différence entre les peuples du littoral (Kali’na, Arawak-Lokono et Palikur) et entre 

ceux de l’intérieur (Apalai, Teko, Wayana et Wayãpi).  

 

Cette étude s’inscrit dans un programme de recherche plus large mis en place par 

l’IRD, le MNHN et le CNRS, et financé par le contrat de plan État-Région et par le MEDD, 

intitulé « L’homme et les produits forestiers non ligneux en Guyane ». Ce programme 

interdisciplinaire, piloté par Serge Bahuchet (MNHN) et Pierre Grenand (IRD), s’est terminé 

cette année. Ma thèse a ainsi été financée en partie grâce à ce programme mais également 

grâce aux subsides que j’ai perçus en effectuant un travail d’expertise pour la Mission pour la 

Création du Parc de Guyane (Davy, 2005). J’ai, en parallèle de ma thèse, rendu un travail 

 30



d’expertise sur la valorisation de la vannerie dans les communes du Sud Guyanais dans lequel 

a été créé en 2007 le Parc National Amazonien de Guyane. 

 

 

Encart n°2 
Quelques précisions sur les règles de parenté  
chez les Amérindiens de Guyane française 

 
Les trois ethnies de l’intérieur (Teko, Wayana et Wayãpi) connaissent un système de parenté 

indifférencié mais anciennement fondé sur des sous-groupes à descendance patrilinéaire. En cas de 
mariage mixte l’identité se fait par le père pour les Wayana et les Wayãpi, par la mère pour les 
Teko. Ce système est bilatéral, avec une terminologie de type dravidien ; le mariage polygame 
entre cousins croisés classificatoires était traditionnellement recommandé. La résidence est 
uxorilocale, avec une tendance contemporaine à la néolocalité (Grenand et Grenand, 1998b). De 
nos jours, chez les Wayãpi les mariages entre cousins croisés classificatoires restent encore 
d’actualité alors que chez les Wayana cette règle semble être de moins en moins respectée. 

Les Kali’na possèdent un système de parenté bilatéral dans lequel le mariage préférentiel entre 
cousins croisés était recommandé. La résidence des jeunes époux est uxorilocale. Au début de la 
décennie 70, dans les villages kali’na du bas Maroni, P. Kloos (1971 : 87) évaluait à 87 % les 
ménages uxorilocaux, l’homme construisant son carbet prés de celui de son beau-père pour 
diverses raisons, les autres cas étaient virilocaux. Néanmoins, cette règle est depuis une trentaine 
d’année peu à peu remplacée par le modèle matrimonial occidental, avec libre choix du conjoint et 
libre résidence (Grenand et Grenand, 1998a). 

Les Palikur et les Arawak-Lokono sont des anciennes sociétés à clans, les Palikur étant 
patrilinéaires et les Arawak-Lokono matrilinéaires. Les Palikur continuent à privilégier l’exogamie 
clanique, leur connaissance de l’appartenance à chaque clan étant toujours connue, chaque nom de 
famille de l’état civil étant rattaché à un nom de clan bien précis (Grenand et Grenand, 1987: 24-
28). Le trait important de leurs règles matrimoniales demeure le respect de cette exogamie 
clanique, les règles de résidences étant plutôt souples. 

Les Arawak-Lokono sont des tri-nationaux, vivant entre le Guyana, le Surinam et la Guyane 
française. Ils apportent par conséquent une grande importance à l’appartenance à leur clan 
matrilinéaire. La résidence du couple reste matrilocale et la terminologie de parenté est de type 
hawaïen, les cousines, aussi bien croisées que parallèles, sont appelées par les mêmes termes que 
les sœurs (Grenand et al., 1981: 15). De nos jours, l’uxorilocalité devient de moins en moins 
pratiquée comme le remarquait déjà Hurault en 1970 (Guyon, 2003: 9). De même, la pérennité de 
ces clans est de plus en plus contrecarrée par les systèmes administratifs patrilinéaires auxquels ils 
sont soumis dans les trois Guyanes. Pour autant, à l’instar des Palikur, les appartenances claniques 
matrilinéaires ne sont pas oubliées (Grenand et Renault-Lescure, 1990: 29; Guyon, 2003: 24). 
Jusqu’à aujourd’hui, pour ces deux peuples arawak, la connaissance que chaque individu possède 
de son appartenance clanique participe de son identité. 

 31



 

 
Carte n°2- Localisation des différents lieux de l’étude 

(Laurence Billault et Damien Davy) 

 32



3-1 Les Amérindiens de la côte 

 

Les Arawak-Lokono, les Kali’na10 et  les Palikur sont en contact depuis bientôt 500 

ans avec le monde colonial occidental ayant vu arriver les colons et vécu l’économie des 

plantations. Ils ont été évangélisés pour la plupart, d’abord par les pères jésuites puis depuis 

trente ans par les évangélistes, chez les Palikur surtout. Ils ont été en contact avec les esclaves 

et, depuis l’abolition de l’esclavage, avec leurs descendants voyant naître ainsi la population 

créole. Ils ont côtoyé les bagnards, ont travaillé pour les Français ou d’autres européens 

(Hollandais, Anglais, Portugais) depuis plusieurs siècles. Tous parlent aujourd’hui le français, 

le créole guyanais ou bien le sranan tongo (créole à base lexicale anglaise) pour ceux vivant à 

la frontière avec le Surinam ou bien ayant vécu dans cette ancienne colonie hollandaise. Ils 

vivent sur le littoral dans des villages accessibles par des routes, le plus souvent près de bourg 

multiculturels (St-Laurent-du-Maroni, Matoury, Cayenne, St-Georges-de-l’Oyapock, Régina, 

Iracoubo, Tonate-Macouria, Kourou, Mana). Certains possèdent des commerces à l’intérieur 

de leur communauté et bénéficient d’équipements modernes. Un certain nombre ont un travail 

salarié (légal ou non) ; de plus en plus d’hommes et de femmes, Kali’na pour la plupart, ont 

fait des études supérieures et forment maintenant une communauté d’intellectuels, le plus 

souvent actifs dans la lutte indigéniste depuis le milieu des années 80. Ainsi, des hommes et 

des femmes kali’na et arawak-lokono se lancent dans la politique, représentent des partis 

nationaux à des élections législatives ou communales. C’est le cas de Brigitte Wyngaard, chef 

coutumière arawak, qui a mené la liste des Verts aux législatives de 2002, ou de Jean-Paul 

Ferreira, Kali’na maire de la commune kali’na d’Awala-Yalimapo et adjoint à la culture de la 

Région Guyane avec le Parti Socialiste Guyanais. Les Palikur, par contre, restent encore en 

retrait de la vie politique guyanaise. 

Ainsi, ces trois peuples vivent pleinement et participent de la vie de la Région 

Guyane ; les leaders indigénistes de la FOAG (Fédération des organisations amérindiennes de 

Guyane) se rendent même aux grandes réunions internationales sur le droit des peuples 

indigènes comme celles tenues Rio de Janeiro (Brésil) en 1992 ou à Curitiba en 2006. Certes, 

les individus de ces communautés sont très inégalement impliqués dans la vie de la Région, 

néanmoins ils sont connectés en permanence et ont accès aux différentes structures de notre 

société.  

 

                                                 
10 Même si c’est surtout à partir du début du siècle que ces sociétés ont été confrontées au monde colonial de 
façon permanente (Collomb et Tiouka, 2000; Collomb, 2003). 

 33



3-1-1 Les Palikur  

 

Les Palikur appartiennent à la famille linguistique arawak. Ils vivent dans la partie est 

du littoral guyanais ainsi que dans le nord-ouest de l’État d’Amapa au Brésil. 

 D’après Grenand et Grenand (1987), ils peuvent être rattachés à la civilisation 

archéologique Aristé du bas Amazone et seraient remontés en Guyane française à travers 

l’Amapá brésilien bien avant l’arrivée de Christophe Colomb en Amérique. Dans sa 

monographie sur les Palikur, Nimuendaju (1926) dresse un historique de cette ethnie à travers 

les témoignages des voyageurs et prêtres européens. Il précise que le nom des Palikur apparaît 

pour la première fois sous la plume de Vincent Yanez Pinzon en 1513 pour désigner la 

province de Paricura située au nord de l’Amazone. L’ethnie nommée aujourd’hui Palikur ou 

Pa’ikwene est issue d’une recomposition ethnique regroupant d’anciens clans alliés ainsi que 

des survivants d’ethnies moribondes (Grenand et Grenand, 1987; Passes, 1998, 2002). 

D’ailleurs cette situation de recomposition ethnique était une constante dans cette région : 

cela a été également le cas des Apalai, des Wayana, des Tilio, des Wayãpi, des Teko 

(Grenand P., 1982; Dreyfus, 1992; Grenand, 2006; Camargo, 2007). 

Aujourd’hui, leur population s’élève à 1 630 individus au total (Grenand, 2002: 44) dont 

800 environ en Guyane française, le reste vivant dans différents villages sur le haut Urucaua 

au Brésil dans l’État d’Amapa d’où ils sont originaires. En Guyane française, ils habitent 

principalement dans deux localités : St-Georges-de-l’Oyapock et Tonate-Macouria ; certains 

vivent aussi à Cayenne, village Favart à Roura ou à Régina. 

C’est surtout dans les communautés de Tonate-Macouria et de St-Georges-de-l’Oyapock 

que j’ai réalisé la plupart de mes enquêtes dont une partie est exposé dans mon DEA consacré 

à l’étude de la vannerie dans la communauté de Tonate-Macouria (Davy, 2002).  

 

Le village palikur de Tonate-Macouria, nommé kamuyene (les gens, yene, du soleil kamu, 

du nom d’un ancien clan), est situé à 3 kilomètres du bourg de cette commune sur le bord de 

la RN1, entre Cayenne et Kourou. Il existe depuis les années 60 et est aujourd’hui peuplé de 

400 personnes environ.  

Dans la commune de St-Georges-de-l’Oyapock, la communauté palikur occupe deux 

quartiers mitoyens situés entre le bourg et l’aérodrome nommé Espérance 1 et 2. Lorsque j’ai 

effectué mon étude, le quartier Espérance 2 était constitué de maisons provisoires. Depuis 

décembre 2003, la majorité des habitants s’est déplacée dans le nouveau quartier rénové situé 

juste derrière la première tranche d’habitat subventionné appelé Espérance 1. Ces deux 

 34



quartiers ont été rénovés par le programme de Réhabilitation des Habitats Insalubres (RHI). 

Ainsi, l’habitat traditionnel palikur et le mode d’implantation des maisonnées lié à des règles 

familiales bien précises ont bien du mal à survivre dans cette commune. Il n’y a plus qu’à 

Urucauá (Rocawa), au Brésil, et dans une partie de Tonate-Macouria que les implantations 

sont restées libres. 

À part un Hollandais et quelques Brésiliens vivant avec des femmes palikur, ces deux 

quartiers sont mono-ethniques. Il existe un autre lieu où habitent les Palikur, le long de la 

crique11 Gabaret. Ces quelques maisons, le long de cet affluent de l’Oyapock situé au nord du 

bourg de St- Georges, abritent des familles palikur restant attachées à leurs traditions.  

Le reste de cette commune de 2 154 habitants (Insee, 1999) est habité par des Créoles, 

des métropolitains et de plus en plus de Brésiliens. Les Palikur n’y sont installés durablement 

que depuis les années 1960. Ce peuplement est issu de communautés dispersées dans le bas 

Oyapock ou provenant du bassin de l’Urucauá au Brésil. Ils sont environ 350 aujourd’hui, ce 

qui en fait le deuxième peuplement palikur en Guyane française derrière celui de Tonate-

Macouria (Renoux et al., 2000; Davy, 2002). Les Palikur sont néanmoins présents dans la 

région de l’Oyapock depuis le XVIe siècle (Grenand et Grenand, 1987). 

Tous les enfants palikur sont scolarisés dans les écoles de St-Georges, de Tonate, de 

Cayenne ou de Kourou. De nombreux hommes vivent de petits jobs ou pratiquent des travaux 

légaux. De manière originale en Guyane, les femmes tressent et vendent des paniers de 

formes modernes ainsi que des colliers afin d’avoir une certain autonomie financière (Davy, 

2002). 

La plupart des foyers de ces deux communautés cultivent un abattis, pratiquent la chasse 

et la pêche de subsistance ; certains palikur de la commune de St-Georges se tournent vers 

une professionnalisation de la chasse (Grenand, 2002). Les zones d’abattis situés autour des 

deux communautés de St-Georges et de Tonate-Macouria arrivent cependant à épuisement. 

Seul le groupe de Tonate-Macouria s’est vu attribuer une Zone de Droit d’Usage (ZDU) 

située dans la forêt de Risque-tout à cinquante kilomètres du village… La communauté de St-

Georges n’a pas réussi à l’obtenir suite à des oppositions flagrantes de l’équipe municipale en 

place. Cette situation pose de sérieux problèmes de disponibilité en terre pour ouvrir de 

nouveaux abattis (Ouhoud-Renoux, 2000a).  

La construction de la nationale reliant Régina à St-Georges-de-l’Oyapock, ouverte depuis 

2003, a procuré du travail à de nombreux Palikur de St-Georges. Mais, comme pour une 

                                                 
11 En français de Guyane, sont appelés criques tous les petits cours d’eau. 

 35



grande partie des habitants de la Guyane, ils vivent en partie avec les aides sociales. On peut 

estimer que 25 % des Palikur ont la nationalité française. La langue palikur est encore parlée à 

90 % et, à part ceux venus récemment du Brésil, la majorité des Palikur parle le français ou le 

créole guyanais en tant que langues véhiculaires. Il est cependant important de remarquer que 

plus les individus sont âgés moins ils maîtrisent la langue française, par contre ils parlent 

mieux le portugais du Brésil, où nombre d’entre eux sont nés. 

Les communautés palikur ne sont pas isolées, de nombreux contacts existent que ce soit 

entre les villages français ou avec ceux situés au Brésil. Le mariage exogamique entre les 

différents clans est toujours pratiqué, favorisant les alliances entre communautés, cependant 

les Palikur pratiquent de moins en moins leurs rites traditionnels. Ils sont, en effet, depuis une 

trentaine d’années sous l’emprise des évangélistes du Summer Institute of Linguistics (SIL), 

de prosélytes Témoins de Jehova venus de Guyane ou Pentecôtistes venus du Brésil. Toutes 

ces sectes diabolisent les pratiques traditionnelles et interdisent la consommation d’alcool. De 

ce fait les Palikur ne confectionnent quasiment plus le cachiri, ou bière de manioc, 

contrairement à toutes les autres ethnies de Guyane. Cependant certaines familles pratiquent 

encore occasionnellement des danses traditionnelles avec clarinettes en bambou et cachiri 

mais elles demeurent aujourd’hui très marginales. 

 

3-1-2 Les Kali’na 

 

Le peuple kali’na, de la famille linguistique karib, vit depuis bien avant l’arrivée des 

occidentaux sur la côte des trois Guyanes. Ils sont présents de l’Amapa (Brésil) au Venezuela 

et forment l’ethnie la plus nombreuse du plateau des Guyanes avec 26 000 individus (Grenand 

P., 2000), ce chiffre devant déjà être sensiblement dépassé. 

Les Kali’na constituent la population amérindienne la plus nombreuse de Guyane 

puisqu’elle compte environ 3 000 individus. Ses communautés sont localisées dans l’ouest du 

département, dans les communes de Kourou, Iracoubo, St-Laurent-du-Maroni, Mana et 

Awala-Yalimapo. J’ai travaillé principalement dans les communautés de Terre-Rouge à St-

Laurent-du-Maroni, de Bellevue à Iracoubo ainsi qu’à Awala-Yalimapo commune 

amérindienne de l’embouchure du Maroni ainsi qu’à Christiankondre village kali’na 

surinamien faisant face à celui de Yalimapo. 

Toute cette zone est depuis fort longtemps l’espace de vie des Kali’na, peuple de 

marins que les navigateurs tels que Raleigh et Keymis rencontrèrent dès le XVIe siècle.  

 36



 

Le village de Terre-Rouge, situé sur la route de St-Jean-du-Maroni à environ 10 km de 

St-Laurent-du-Maroni, est un village kali’na relativement récent. Le nom kali’na de ce village 

est awala ndi, lieu où poussent les palmiers awara. Crée en 1948, sa population a fortement 

augmenté pendant la guerre civile surinamienne à la fin des années 80. Beaucoup de Kali’na 

ont en effet fui le Surinam et la violence pour venir se réfugier en Guyane française. Ils sont 

venus principalement des villages surinamiens de la rive gauche du fleuve Maroni : Bigiston, 

Christiankondre, Pierrekondre. Les habitants de Terre-Rouge sont aujourd’hui environ 500. 

Le village de Terre-Rouge possède une école maternelle, un libre service tenu par une 

Kali’na, un carbet d’artisanat et une église. Une partie des habitants pratique encore la chasse, 

la pêche et l’agriculture dans des abattis situés autour du village. Une zone de droit d’usage 

leur a été allouée sur la route du plateau des Mines, à 30 minutes de voiture environ. 

Quelques-uns ont un travail salarié ou de petits jobs. Les habitants parlent tous le kali’na. Le 

sranan tongo tend néanmoins a être de plus en plus employé par les jeunes en plus du français 

enseigné à l’école. Les adultes sont peu nombreux à maîtriser le français : étant pour la 

plupart originaires du Surinam, ils sont généralement plus à l’aise en néerlandais ou en 

anglais, langues enseignées dans les écoles surinamiennes. 

Le village de Bellevue est situé dans la commune d’Iracoubo, à 7 km du bourg, sur le 

bord de la N1 reliant Cayenne et St-Laurent-du-Maroni. Il est peuplé de 600 habitants 

environ.  Il comprend environ une moitié d’habitants descendant de Kali’na présents depuis 

longtemps dans des villages situés plus en amont sur le fleuve Iracoubo12, l’autre moitié est 

constituée de réfugiés kali’na installés depuis une quinzaine d’années ici et ayant fui la guerre 

civile du Surinam. Ceux originaires de Guyane sont tous Français, maîtrisent cette langue et le 

kali’na sauf pour les jeunes parlant le créole guyanais entre eux. Les Kali’na originaires du 

Surinam maîtrisent encore tous leur langue ainsi que le sranan tongo. Par contre, ils sont 

moins nombreux chez les adultes à parler le français. Il est à noter que c’est chez ces derniers 

que le savoir traditionnel est le plus conservé. Les abattis sont présents non loin du village. Il 

existe quelques métissages anciens ou plus récents avec des Créoles dans ce village, et 

quelques femmes kali’na sont mariées avec des Arawak. Comme à Terre-Rouge, le village 

possède une épicerie tenue par un couple d’origine chinoise, une maternelle, une boutique 

d’artisanat et une église. 

                                                 
12 Ces Kali’na sont les descendants directs des habitants des missions jésuites du XVIIIe siècle (Kourou et 
Sinnamary). 

 37



Créée depuis 1988, la commune mono-ethnique d’Awala-Yalimapo regroupe deux 

bourgs éponymes. Ce lieu est habité depuis très longtemps par les Kali’na, Keymis témoigne 

en 1596 que des « Charibes » vivent dans un village du nom de « Iaremapo ». En 1999, 887 

habitants étaient recensés dans cette commune quasi exclusivement composée de Kali’na, 

aujourd’hui elle doit frôler les 1 000 personnes. 

 

Les Kali’na sont le peuple amérindien possédant aujourd’hui le plus grand nombre de 

diplômés, leaders dans la lutte indigéniste guyanaise. En 1977, ce sont des jeunes Kali’na 

d’Awala-Yalimapo qui fondent l’AAGF (l’Association des Amérindiens de Guyane 

Française) puis ensuite la FOAG (Fédération des Organisations Amérindiennes de Guyane) 

afin de porter les problèmes identitaires des Amérindiens de Guyane (Grenand et Grenand, 

2005). Aujourd’hui, c’est même un Kali’na, Jocelyn Thérèse, qui dirige la COICA 

(Coordinadora de las Organizaciones Indígenas de la Cuenca Amazónica). Tous les jeunes 

Kali’na sont scolarisés, ce qui n’empêche pas la majorité de cette communauté de parler 

encore sa langue. Il existe une réelle différence de statut entre ceux nés au Surinam et ceux 

nés en France. Les premiers ne possèdent en effet que très rarement la nationalité française et 

maîtrisent beaucoup moins la langue française alors que les Kali’na installés depuis 

longtemps en Guyane ont obtenu la nationalité française après 1965 (Collomb et Tiouka, 

2000: 108). 

De nombreux Kali’na vivent de travaux salariés, une partie de ceux du bord de 

l’Océan comme les habitants d’Awala-Yalimapo vivant de la pêche. Des abattis sont encore 

cultivés par une bonne partie des anciens mais de plus en plus les plus jeunes foyers ne 

possèdent plus leur propre abattis ; la scolarisation, le travail salarié, les prestations sociales et 

l’accès facile aux magasins étant les facteurs les plus importants induisant cette déprise 

agricole. Toutes ces communautés possèdent une ZDU qui leur permet entre autres choses 

d’ouvrir de nouveaux abattis. Cependant, en dépit des mutations économiques, les fêtes 

traditionnelles de lever de deuil demeurent encore largement pratiquées dans toutes les 

communautés kali’na de Guyane. Elles constituent des véritables marqueurs d’identité et de 

fierté culturelle (Collomb, 2000). À la différence des Palikur, l’évangélisation est beaucoup 

moins massive et les pratiques traditionnelles, dont le chamanisme, restent encore vivantes. 

 

 

 

 

 38



3-1-3 Les Arawak-Lokono 

 

Appartenant comme les Palikur à la famille linguistique arawak, ils font partie d’un 

groupe présent dans les trois pays du plateau des Guyanes ainsi qu’au Venezuela. Après les 

des Kali’na, ils représentent le deuxième groupe amérindien de cette zone avec environ 20000 

personnes (Grenand P., 2000). Ils vivent principalement au Guyana et au Surinam. En Guyane 

française, leur population s’élève à 1 200 personnes environ dont 700 pour la communauté de 

Balaté de St-Laurent-du-Maroni, 300 à Ste-Rose-de-Lima sur la commune de Matoury, 100 à 

Cécilia au Larivot prés de Cayenne, et 40 à Saut Sabbat sur la commune de Mana. J’ai 

travaillé principalement avec la communauté de Balaté, aussi je ne présenterai que cette 

dernière. 

 

Balaté a été fondé en 1949 par des Arawak venant du village de Papatam au Surinam 

(Guyon, 2003: 7). Des individus venant du Surinam et du Guyane, apparentés aux familles 

fondatrices appartenant à certains clans13, sont venus petit à petit accroître le nombre de ses 

habitants, et comme pour les communautés kali’na leur nombre s’est accru brusquement 

pendant la guerre civile du Surinam avec l’arrivée de réfugiés arawak et de quelques Kali’na. 

Rappelons que des Arawak ont été présents sur le territoire de Guyane française jusqu’au 

XIXe siècle (Pierre Grenand, com. pers.) mais, par la suite, ils se sont fondus soit avec des 

Kali’na de l’Iracoubo soit ils se sont dispersés dans la population rurale.  

Comme pour les groupes précédents ceux n’étant pas nés en France ne possèdent que 

très rarement la nationalité française. 

Fait unique en Guyane, les Arawak de Balaté sont propriétaires depuis 1998 de 

l’intégralité des parcelles, représentant 27 ha, habitées par les gens de la communauté, l’Etat 

l’ayant cédé gracieusement à l’association Hanaba Lokono14. Une Zone de Droits d’Usage 

située à une vingtaine de kilomètres le long de la rivière Balaté est disponible pour cette 

communauté. Certains individus actifs développent d’ailleurs divers projets de valorisation de 

cette ZDU en montant des activités d’écotourismes ou d’élevage de volailles. Un autre 

village, ainsi plus près des abattis, est en train de voir le jour sur cette zone. Seulement une 

dizaine de familles possède un abattis (Guyon, 2003: 13) ; cependant un certain dynamisme 

communautaire se constitue, favorisant ainsi une réappropriation de cette zone. Notons aussi 

que, fidèles à la réputation de cultivateurs des sociétés arawak (Santos-Granero, 2002), des 

                                                 
13 Les  deux groupes arawak de Guyane, les Lokono et les Palikur, sont des groupes claniques. 
14 « Arawak debout » 

 39



femmes se sont lancées dans des essais de plantation de palmier-bâche afin de développer leur 

artisanat et d’assurer une bonne régénération de la ressource ; cette initiative sera discutée au 

chapitre six. 

Ce village comme ceux des Kali’na possède une église, une épicerie et une école 

maternelle. Située à 10 minutes à pied du bourg de St-Laurent, Balaté en compose quasiment 

un quartier, ses habitants étant ce que l’on pourrait appeler des Amérindiens sub-urbains. 

D’ailleurs, compte tenu de la modernisation de l’habitat et de la croissance démographique, 

les communautés d’Amérindiens urbaines et sub-urbaines pourraient dans l’avenir constituer 

la majorité des Amérindiens de Guyane.  

 

 

3-2 Les Amérindiens de l’intérieur 

 

Les Wayana-Apalai, les Wayãpi et les Teko, groupes de l’intérieur, résultante 

contemporaine d’un long processus d’ethnogenèse,  ne sont en contact avec l’Occident que 

depuis le XVIIIe ou le XIXe  siècles. Ils ont vu passer des explorateurs et des missionnaires à 

partir du XVIIe siècle mais, à part la mission jésuite de Camopi sur le moyen Oyapock qui n’a 

duré que quelques décennies, ces contacts n’ont été que sporadiques. Ils se sont intensifiés à 

partir du début du XXe siècle avec l’arrivée des chercheurs d’or sur le haut Maroni. C’est 

toutefois depuis une cinquantaine d’années et surtout depuis la francisation dans les années 

70, la départementalisation et la fin du territoire de l’Inini,  puis l’arrivée du RMI dans les 

années 80 que les contacts sont devenus permanents15. Il n’en reste pas moins qu’ils sont plus 

isolés que les groupes du littoral et beaucoup moins intégrés à l’espace national ces derniers. 

L’accès à ces villages n’est possible que par pirogue ; seuls les bourgs de Maripasoula et 

Camopi sont accessibles par avion. Il n’existe que très peu d’Amérindiens de l’intérieur ayant 

un travail salarié régulier. Le principal employeur est l’Etat ou la Région, les postes 

disponibles étant fournis quasi exclusivement par les dispensaires, les écoles, la mission pour 

la création du parc du Sud, la gendarmerie ou l’armée. Les commerces ne sont présents que 

dans les bourgs de Camopi et de Maripasoula. Mais un commerce parallèle commence à 

s’installer dans certains villages pour la vente de diverses denrées et, notamment, d’alcool. 

                                                 
15 Pour des renseignements plus précis sur les contacts entre Amérindiens et Français et l’ethnohistoire 
amérindienne, on peut consulter le livre de Jean Hurault « Français et Indiens de Guyane » (1972), les travaux de 
Pierre Grenand sur l’ethnohistoire des Wayãpi (1982) ou avec Françoise Grenand sur les Palikur (1987), de 
Collomb et Tiouka « Nana kali’na » (2000) pour les contacts avec le peuple kali’na, et sur les Wayana les 
articles et ouvrage de Jean Chapuis (2003; Chapuis et Rivière, 2003) ou de Schoepf (1972). 

 40



Dans chacune des communautés de l’intérieur, des dispensaires et des écoles sont 

présents. Les enfants sont tous scolarisés jusqu’au primaire. Ensuite, certains ont accès au 

collège d’Antecum-Pata, de Maripasoula, de Camopi ou de St-Georges-de-l’Oyapock. Les 

bacheliers sont rares chez les Amérindiens : un seul pour ceux qui proviennent du fleuve 

Oyapock, aucun pour ceux du haut Maroni.  

 

Dans l’intérieur j’ai visité les communautés amérindiennes teko, wayãpi, wayana et 

apalai, ainsi que le groupe Noir Marron Aluku. Les lieux de vie de ces populations sont reliés 

au littoral par les deux grands fleuves frontières de Guyane : à l’ouest le Maroni et à l’est 

l’Oyapock. Aucune route ne pénètre dans l’intérieur des terres, cependant une route reliant St 

Laurent du Maroni à Apatou est en construction et de nombreux projets sont en discussion. En 

2005, lors des réunions du Schéma d’Aménagement Régional, prévoyant les grands travaux 

pour les 10 ans à venir, les aménageurs ont projeté de construire de nombreuses routes dont 

une notamment reliant entre eux les bourgs de Maripasoula, Saül, Camopi et une autre 

prolongeant la route d’Apatou vers Maripasoula. Sous couvert de désenclavement ces routes, 

si les projets sont menés à bien, risquent d’accentuer de nombreux problèmes comme 

l’orpaillage clandestin ou la spéculation foncière. Certes les communes de Camopi, Saül, 

Maripasoula, Papaïchton et Grand Santi peuvent paraître enclavées mais de formidable voies 

de communication, les fleuves, sont déjà là. Leurs habitants tels que les Noirs-Marrons et les 

Amérindiens en maîtrisent les parcours parsemés de multiples rapides, nommés sauts en 

Guyane. Ces axes de communications sont utilisés depuis des siècles comme seule voie 

d’accès aux bourgs de l’intérieur pour les populations et les marchandises. 

 

 

3-2-1 Les Teko 

 

La communauté teko ou emerillon est répartie entre le bassin de l’Oyapock et le bassin 

du Maroni. La majorité de ce peuple, appartenant à la famille linguistique tupi-guarani, vit 

dans la commune de Camopi, soit environ 300 individus, 150 autres sont répartis dans 

différents villages mixtes wayana-emerillon du haut Maroni. Si elle est la seule ethnie 

amérindienne présente dans sa totalité en Guyane française, elle représente aussi le groupe 

amérindien le plus faible numériquement. Comme tous les Amérindiens du sud de la Guyane, 

les Teko ont connu un goulot démographique vers les années 1950 et depuis leur population 

remonte (Hurault, 1972). Comme les Wayana et les Wayãpi, les Teko ont absorbé de 

 41



nombreux groupes ou clans qui, trop faibles numériquement pour se maintenir en tant 

qu’entité ethnique viable, se sont rattachés à des groupes plus grands. Ainsi, les Teko ont vu 

s’agréger à eux les survivants des peuples Akokwa ou Kaikushian (Grenand, 2006). 

 

Camopi est une commune située le long de l’Oyapock, fleuve frontière avec le Brésil ; 

y vivent, les Wayãpi et les Teko ainsi que quelques fonctionnaires métropolitains (instituteurs, 

gendarmes, militaires et agents de santé). Cette grande commune enclavée n’est accessible 

que par pirogue, il existe néanmoins des transports aériens (avions de tourisme) organisés par 

des privés et par la commune. Il faut 6 heures en saison sèche et 4 heures en saison des pluies 

pour parcourir, en canot rapide, la distance séparant St-Georges-de-l’Oyapock de Camopi. 

À Camopi, on rencontre à la fois des Teko et des Wayãpi. Ce village et ses hameaux 

environnants (Saint-Soir, Village Citron, Village Paul…) sur la rivière Camopi et l'Oyapock 

composent les lieux d’habitations principaux de la communauté teko. Il existe également de 

nombreux couples mixtes teko-wayãpi. 

 

Dans la commune de Maripasoula, présentée plus bas, les Teko du Maroni vivent 

essentiellement à Kayode ;  il en existe aussi quelques uns à Elahe et à Antecum-Pata. Ils 

sont, cependant, moins nombreux que sur l’Oyapock, environ 150, et vivent mélangés et bien 

souvent inter-mariés avec les Wayana. 

 

Vivant uniquement sur le territoire français, ils possèdent par conséquent tous la 

nationalité française et peuvent donc bénéficier des aides sociales. Celles-ci constituent la 

principale source de numéraire des familles à part pour quelques individus ayant un travail 

salarié. Ces emplois proviennent principalement des services communaux ou émanent 

d’instances étatiques (centre de santé, piroguier des gendarmes ou des militaires, mission 

parc…) ; il existe aussi un transporteur privé et un épicier... Leurs ressources alimentaires 

proviennent essentiellement de l'agriculture, de la chasse, de la pêche et de la cueillette.  

 

 

 

 

 

 

 42



3-2-2 Les Wayãpi 

 

Autre ethnie amérindienne du groupe linguistique tupi-guarani, les Wayãpi ne sont 

présent en Guyane que dans la commune de Camopi. Venus du bassin de l’Amazone au 

XVIIIe siècle (Grenand, 1982 ), ils vivent à cheval entre la Guyane et le Brésil avec une 

population totale de 1 500 personnes environ dont 900 en Guyane et 600 au Brésil dans la 

région de l’Amapari (Grenand et Grenand, 2004). Dans la commune de Camopi, la population 

wayãpi est scindée en deux grands groupes, ceux de Camopi et ceux des hameaux de Trois-

Sauts. 

Le bourg de Camopi est habité par environ 300 Wayãpi. Ils se répartissent à Camopi 

bourg et en amont, sur l'îlet Mula et les bords de l'Oyapock.  

Quand on parle de Trois-Sauts, on sous-entend quatre hameaux répartis sur la rive 

gauche de l'Oyapock avec d'amont en aval : Village Roger ou Trois-Sauts, Zidock (le plus 

peuplé), Pina et Yawapa (le moins peuplé). C’est le lieu habité le plus au sud du département 

et le plus isolé puisqu'il faut au moins une journée de pirogue pour s'y rendre à partir de 

Camopi. Le dernier recensement, informel, effectué début 2006 par l'infirmier de Zidock 

annonce 600 Wayãpi habitant le haut Oyapock. 

Tous les Wayãpi sont de nationalité française ; seuls quelques uns venus du Brésil il y 

a une quarantaine d'années ne possèdent pas encore la nationalité, tous les autres l'ayant 

obtenue de 1970 à 1980. Comme chez les Teko, leur argent provient uniquement des aides de 

l'état, à part pour quelques uns travaillant dans les métiers cités plus haut. Leurs ressources 

alimentaires proviennent essentiellement de l'agriculture, de la chasse, de la pêche et de la 

cueillette comme pour tous les Amérindiens du Sud. Ils demeurent tous locuteurs de leur 

langue et plus de la moitié parlent le français. 

Tous les deux mois en moyenne, les chefs de famille se rendent à Camopi ou à St-

Georges afin de retirer leurs aides sociales à La Poste. Avec l’argent obtenu, chacun peut ainsi 

constituer ses réserves en essence (premier poste de dépense des Amérindiens du sud de la 

Guyane et surtout des habitants de Trois-Sauts), cartouches, hameçons, sucre, café et autres 

nourritures ainsi que des boissons, alcoolisées ou non.  

Les activités artisanales dans leur ensemble sont encore assez pratiquées à Trois-Sauts, 

et c'est bien dans ces hameaux que la culture matérielle traditionnelle demeure la moins 

perturbée en Guyane (cf. chapitre 7), même si la modernité est de plus en plus présente. Par 

 43



exemple, les chaînes hi-fi et les "home cinema" sont arrivés à Trois-Sauts comme dans tous 

les lieux de vie du département. 

 

 

3-2-3 Les Wayana 

 

Les Wayana de Guyane, peuple du groupe linguistique karib, vivent tous dans la 

commune de Maripasoula, située sur le haut Maroni. D’autres communautés, avec lesquelles 

de nombreux échanges réguliers existent vivent également au Surinam sur le haut 

Tapanahony ainsi qu’au Brésil sur le Paru de l’Este. La population totale wayana s’élève à 1 

500 environ dont 500 au Brésil, 200 au Surinam et 800 en Guyane française (Grenand P., 

2000). Les Wayana français se répartissent dans six villages et quelques hameaux en amont 

de Maripasoula. D’aval en amont nous trouvons : Elahe, Kayode (sur le Tampok), Talwen, 

Twenke, Antecum-Pata (le plus peuplé) et Palasisi (le moins peuplé) ; quelques familles 

habitent également près du bourg de Papaïchton et plus en aval dans les Abattis Cottica. J’ai 

eu l’occasion de travailler dans les communautés d'Elahe, Kayode, Talwen, Twenke et 

Antecum-Pata. Si les Wayana représentent la majorité des habitants de ces villages on 

rencontre également dans les deux premiers des Teko et dans tous des Apalai16. Rarement 

évoqués comme habitants de la Guyane car venus récemment du Paru de l’Este au Brésil, les 

Apalai possèdent une culture très proche des Wayana et sont considérés comme de fins 

artisans. Il existe des mariages entre ces deux peuples parlant des langues apparentées. 

 

La commune de Maripasoula est enclavée mais est, néanmoins, desservie deux fois par 

jour, depuis Cayenne, par une piste d'aviation. Elle demeure également accessible par le 

fleuve, deux jours étant nécessaires pour relier ce bourg à St-Laurent-du-Maroni. Une piste 

d'aviation à Lawa-Tabiki (à 20 minutes de pirogue en aval du bourg), côté Surinam, est 

régulièrement utilisée par les habitants de Maripasoula et de Papaïchton pour se rendre à 

Paramaribo. Le bourg de Maripasoula, vivant principalement de l'exploitation de l'or et des 

subsides de l'Etat, est habité par des Noirs Marrons, des Créoles, des Brésiliens, des 

Guyanans, des Dominicains, des Métropolitains et quelques Wayana et Teko. 

Dans cette commune, la vannerie n'est plus pratiquée que par les Amérindiens, les 

Créoles et Noirs Marrons de Maripasoula l'achetant aux Wayana si nécessaire. 

                                                 
16 Eliane Camargo estime la population apalai du haut Maroni à une cinquantaine d’individus. 

 44



Les Wayana reçurent la nationalité française plus tardivement que les Amérindiens de 

l’Oyapock, puisque ce n’est que dans les années 90 que la régularisation a été faite. Ainsi, 

encore aujourd’hui, beaucoup de Wayana vivant dans les villages français ne possèdent pas de 

pièces d’identité. En raison de la proximité des villages wayana du Surinam, il existe un va et 

vient permanent entre ces communautés ayant des liens de parenté étroits, la frontière 

constitué par le fleuve Maroni étant bien davantage un lieu de vie et un ensemble culturel 

qu’une séparation. Néanmoins commence à poindre une inégalité de revenus entre les 

Wayana français d’un côté et Surinamiens ou Brésiliens de l’autre. Ces Wayana n’ayant pas la 

nationalité française ne peuvent toucher le RMI mais peuvent bénéficier des allocations 

familiales s’ils ont des enfants français. Ces allocations sont majoritairement touchées par les 

femmes, car rares sont les mariages célébrés suivant les règles de la République française. 

Tous les membres de la communauté wayana sont locuteurs de leur langue et, plus que 

le français, le nenge tongo17 est parlé par la majorité des Wayana ; cette langue, mélange des 

différentes langues noirs marrons, constitue la langue véhiculaire du fleuve Maroni parlée de 

son embouchure jusqu’au pays wayana. 

À l’instar des Wayãpi, les Wayana et Apalai conservent encore une grande partie de 

leur culture matérielle, contrairement aux Teko ayant considérablement perdu la leur ; leur 

dramatique baisse de population a dû être un des facteurs décisifs. 

 

 

3-3 Les Noirs Marrons 

 

Les communautés Noirs Marrons, groupes issus d’esclaves révoltés ayant fui les 

plantations du Surinam durant le XVIIIe siècle, vivent sur le Maroni : les Aluku dans les 

communes de Maripasoula, de Papaïchton  et d’Apatou et les Ndjuka dans les communes de 

Grand Santi et d’Apatou18. Si les communes du Maroni sont, elles aussi, accessibles 

uniquement par pirogue, elles sont moins éloignées du littoral que les villages amérindiens et 

les Noirs Marrons font de régulières allées et venues pour se rendre à St-Laurent-du-Maroni, 

                                                 
17 Les linguistes (Goury et Migge, 2003) distinguent les langues propres aux Noirs Marrons que sont l’aluku 
tongo et le ndjuka tongo du nenge tongo, mélange contemporain véhiculaire des deux langues précédentes, 
parlées sur le Maroni. Quant au sranan tongo, il est le créole du Surinam parlé dans tous le pays (tongo vient de 
l’anglais tongue, langue). 
18 Parmi les groupes Noirs Marrons j’ai principalement travaillé avec les Aluku. Les Saramaka sont relativement 
nombreux en Guyane et vivent sur le littoral dans pratiquement toutes les communes. Les Paramaka sont peu 
nombreux et vivent surtout dans la commune d’Apatou. Les Ndjuka vivent majoritairement sur le fleuve 
Tapanahony au Surinam et connaissent un habitat très dispersé. 

 45



et, ils sont nombreux à avoir des emplois salarié ou à jober19. Il est important néanmoins de 

distinguer les Aluku en majorité Français20 et ayant des relations de commerce avec la France 

depuis cent cinquante ans et les Ndjuka qui sont moins nombreux à avoir la nationalité 

française, leur territoire d’origine étant le Tapanahony au Surinam. Beaucoup d’Aluku et de 

Ndjuka vivent dans la commune de St-Laurent-du-Maroni et de plus en plus à Kourou ou 

dans l’agglomération cayennaise. La société aluku a été beaucoup bouleversée depuis une 

vingtaine d’années, notamment avec l’arrivée du RMI. La société ndjuka est restée 

sensiblement plus « traditionnelle », surtout sur les rives du Tapanahony au Surinam. 

 

Les Aluku habitent le bassin du Maroni. Ils sont issus d’une vague de marronnage21 

ayant eu lieu dans la seconde moitié du XVIIIe siècle (Price, 2003). Ils représentent le seul 

groupe noir marron vivant majoritairement sur le territoire de Guyane française contrairement 

aux Ndjuka, Saramaka et Paramaka vivant essentiellement au Surinam. Après avoir été 

pourchassés par les Hollandais aidés par les Ndjuka22, les Aluku ont demandé l’asile à la 

France et se sont installés au début du XIXe sur le haut Maroni ou Lawa (Price et Price, 2003; 

Moomou, 2004). 

 Depuis, le pays aluku couvre les actuelles communes de Papaïchton et de 

Maripasoula, même s’ils sont de plus en plus nombreux à vivre sur le littoral, à Saint Laurent 

du Maroni, Kourou ou Cayenne. Le pays aluku est composé de différents petits villages en 

plus de Papaïchton : Assisi, Loka, l’Enfant Perdu ou Cottica et Cormontibo sur la rive 

surinamienne. Mais ces villages se dépeuplent inexorablement au profit de Papaïchton, 

Maripasoula et St-Laurent-du-Maroni.  

Ils vivent principalement du commerce, de divers travaux salariés, du fret organisé sur 

le fleuve Maroni, de l’orpaillage ainsi que des aides de l’État. Les Aluku, à l’exception des 

habitants du village de Cormontibo, sur la rive surinamienne, sont tous des citoyens français. 

Ils constituent une population d’environ 6000 individus, beaucoup moins nombreux que les 

groupes Saramaka et Ndjuka composé chacun de 50 500 personnes (Price, 2003 : 6). 

                                                 
19 Jober est un terme du français de Guyane venant du mot anglais «  job », jober est employé dans le sens de 
travailler illégalement et surtout temporairement. 
20 Seuls ceux vivant dans le lieu-dit de Cormontibo sur la rive surinamienne ne sont pas français. 
21 Le marronnage désigne la rébellion et la fuite des esclaves des plantations. Il a eu lieu dans toutes les Caraïbes 
(on y parle des nèg-marrons ou de cimaron) ainsi que dans de nombreuses régions de l’Amérique du Sud, 
comme les Quilombos au Brésil. Les sociétés d’esclaves libres ont réussi plus « facilement » à se maintenir dans 
le plateau des Guyanes que dans les îles antillaises en raison de plus vastes endroits disponibles pour se cacher 
(Price et Price, 2003). 
22 Cet autre groupe, ayant marronné dés le début du XVIIIe siècle, passa un accord avec les Hollandais afin 
d’obtenir la paix, mais en échange ils durent prêter mains forte à ces derniers afin de rattraper les autres Marrons 
(Moomou, 2004 : 116). 

 46



Les Aluku acquirent la nationalité française à la création de leur commune en 1969 

(Fleury, 1993). Ils possèdent majoritairement la nationalité française contrairement aux 

Ndjuka et aux Saramaka originaires du Surinam. 

Les Aluku ont vu leur société matérielle considérablement changer depuis quelques 

décennies (Hurault, 2000). La description qu’en fait Jean Hurault dans son livre (1970) 

demeure un témoignage précieux d’un mode de vie révolu. Aujourd’hui ils ont quasiment 

abandonné l’artisanat domestique au profit d’un artisanat d’art tourné vers la 

commercialisation.  

 Rappelons que j’ai principalement travaillé sur la vannerie aluku, le matériel recueilli 

chez les Ndjuka étant trop épars. En conséquent, je ne traiterai pas dans cette thèse de la 

vannerie ndjuka ; elle ne sera mentionnée que pour apporter quelques informations 

comparatives nécessaires. De plus, comme je le montrerai dans cette thèse, la vannerie n’a 

jamais été chez les Marrons un artisanat particulièrement développé contrairement à 

l’artisanat du bois ou de la calebasse (Price S., 1993 ; Price, 2005). 

 

 

3-4 Les Créoles guyanais 

 

Les Créoles guyanais et antillais, première minorité de la région, constituent moins de 

30 % de la population guyanaise (Jolivet, 1997: 815). Ils sont les descendants métissés des 

esclaves affranchis lors de l’abolition de l’esclavage ayant eut lieu en 1848 dans ce 

département23. Ils sont aujourd’hui majoritairement urbains, mais il reste néanmoins quelques 

communes relativement isolées où se rencontre encore un mode de vie rural et où des activités 

comme l’agriculture sur brûlis et l’artisanat, autrefois courantes dans le monde créole, 

demeurent encore pratiquées. Ainsi je me suis rendu à la rencontre d’artisans vivant dans les 

bourgs de Kaw, Ouanary, St-Georges-de-l’Oyapock et Saül.  

 

Situé dans la réserve naturelle des marais de Kaw, le bourg de Kaw appartient à la 

commune de Régina. Ce bourg d’une cinquantaine d’habitants est peuplé de quelques familles 

pratiquant encore une vie rurale. Cependant la population est en net déclin, les jeunes 

générations allant vivre à Cayenne. Les habitants vivent de l’agriculture, de la pêche et depuis 

une vingtaine d’années du tourisme. 

                                                 
23 Pour une approche sociologique et historique du monde créole on pourra lire les travaux de M.-J. Jolivet 
(1971; 1972; 1982; 1997). 

 47



  Ouanary, village isolé sur la rivière Ouanary se jetant dans l’embouchure de 

l’Oyapock, est une commune peuplée d’une soixantaine de personnes ayant cependant connu 

une certaine prospérité économique durant la deuxième moitié du XIXe siècle et la première 

moitié du XXe siècle (Orru, 2000 : 287). Comme Kaw, cette commune se dépeuple 

inexorablement, n’étant raccordée à aucun réseau routier, son accès ne se fait que par pirogue 

en partant du port de St-Georges-de-l’Oyapock. La départementalisation étant pointée du 

doigt comme facteur ayant entraîné cet exode rural (ibid. :287 citant Jolivet 1982), le déclin se 

confirmant dans la dernière décennie (ibid. : 289). Ses habitants demeurent comme à Kaw 

parmi les derniers créoles à vivre de la terre et de la pêche.  

St-Georges-de-l’Oyapock a été présenté plus haut. Son isolement n’a cessé que depuis 

trois ans, avec l’ouverture de la RN2 le reliant à Cayenne via Régina. Ce bourg à l’origine 

quasi exclusivement créole puis palikur est de plus en plus habité par des Brésiliens venant de 

la ville voisine d’Oiapoque24, de l’autre côté du fleuve. 

 

Le quatrième bourg créole que j’ai visité, Saül, est situé au centre-sud de la Guyane. 

Cette commune n’est desservie que par un vol journalier d’Air Guyane. Saül est la seule 

commune du Sud n’ayant pas d’habitants amérindiens. La population est composée d’un tiers 

de Créoles, la plupart originaires de Sainte-Lucie descendant de chercheurs d’or venus dans la 

région dans le premier tiers du XXe siècle, un tiers de Métropolitains et un tiers de Hmong, 

Brésiliens et Saramaka confondus. Cette commune connaît un net déclin démographique 

depuis quelques années en raison de son isolement. Ses habitants, comme à Kaw, vivent de 

l’agriculture et de plus en plus des touristes venant relativement nombreux, et parfois de très 

loin, pour découvrir ce village au milieu de la forêt « vierge » tropicale. 

 

 

3-5 Les Hmong  

 

À côté de la communauté créole et métropolitaine, est présente à Saül une 

communauté hmong originaire du Laos. J’ai ainsi eu l’opportunité de travailler avec un 

artisan hmong. Les premiers Hmong sont arrivés en Guyane française en 1977 (Géraud, 

1993). Sur les cinq familles présentes il y a quelques années (Orru, 2001: 297), il n’en reste 

                                                 
24 En fait, depuis 1986, avec le retour de l’activité aurifère, Oiapoque a reçu une population migrante originaire 
des États d’Amazonie et du Nordeste (Brési). 

 48



plus qu’une seule comprenant trois personnes. Sinon, les Hmong habitent majoritairement 

dans les villages de Cacao et de Javouhey où ils vivent principalement du maraîchage. 

 

J’ai ainsi eu l’occasion de me rendre dans la grande majorité des localités guyanaises 

où des artisans vanniers exerçaient leurs talents. J’ai arpenté toutes les communes de Guyane 

et la quasi-totalité des villages. Et ce n’est pas moins de 175 artisans avec qui j’ai mené des 

entretiens ; bien sûr certains d’entre eux ont été des interlocuteurs privilégiés avec qui les 

entretiens ont été plus longs et avec qui des relations amicales ont été tissées. C’est avec ces 

vanniers et vannières que j’ai pu apprendre les rudiments du travail de vannier, artisanat 

nécessitant patience et dextérité. Et je l’avoue, pour devenir un vannier confirmé il me 

faudrait encore plusieurs années d’apprentissage ! 

Après avoir terminé cet indispensable petit tour de Guyane et avoir campé le décor de 

cette thèse, abordons quelques aspects terminologiques et techniques sur la vannerie. 
 

 

 

 

 

 

 

 49



4) La vannerie, une activité artisanale ancienne 

 
La vannerie est utilisée sur toute la planète et pratiquée par pratiquement tous les 

peuples. Même les quelques groupes de chasseurs cueilleurs tressent des hottes ou des paniers 

rudimentaires, en feuilles de palmier par exemple. La vannerie est pratiquée depuis si 

longtemps que Mauss ([1947] 2002 : 66) et Adovasio  (1977 : 1) la considèrent comme 

antérieure à la poterie. Très tôt les chasseurs cueilleurs ont dû utiliser des objets tressés pour 

transporter, entreposer ou stocker des aliments dans des objets fabriqués en écorce, en feuille 

de palme, en liane… Avec les calebasses, les vanneries sont des objets légers et pratiques 

pour transporter toutes sortes de produits, et sont donc des objets présents chez tous les 

peuples d’Amazonie. Ce sont des contenants parfaitement adaptés à la vie de peuples 

caractérisés par une forte mobilité. 

 

Mauss (ibid. : 67) précise que la poterie dériverait partiellement de la vannerie. Des 

archéologues reconnaissent que les formes des poteries primitives auraient été copiées sur 

celles de vanneries ou d’autres contenants en matériaux périssables (Rice, 1999). Une des 

théories expliquant la naissance de la poterie avancée par les archéologues dite « théorie 

culinaire » explique que des vanneries servant à cuire des aliments avec la technique de la 

pierre bouillie auraient été enduites d’argile afin d’imperméabiliser l’ouvrage. Et, avec 

l’avènement du feu la première céramique aurait pu être conçue (ibid.). Nordenskiöld (1929), 

lui aussi, avance cette théorie en discutant de la civilisation du delta de Sacramento en 

Californie. Cette théorie est néanmoins contestée par certains archéologues (Vitelli, 1989 cité 

par Rice, 1999). Il existe plusieurs autres théories sur la naissance de la poterie, mais voilà qui 

nous éloignerait de notre propos. 

 

Si pour Adovasio (1977), la vannerie est antérieure à la poterie, cette hypothèse sous-

entend la poterie utilisée comme contenant car comme le précise Rice (1999), les figurines en 

argile sont apparues avant la céramique en tant qu’outil. Elle ajoute que la naissance de la 

céramique pour obtenir des contenants et la céramique pour façonner des figurines ou autres 

représentations animales ou anthropomorphes ont été inventés séparément. La vannerie serait 

une des plus ancienne activité manuelle utilisant des fibres périssables, la deuxième après la 

sparterie et la confection du filet (Adovasio, 1977). Il ajoute que cet artisanat existe depuis au 

moins 11 000 ans BP, le plus ancien travail des fibres remontant à 17 000 ans, d’après des 

 50



restes trouvés dans la grotte de Lascaux en France (Turner, 1996). Cet artisanat est attesté 

depuis le Néolithique (Bocquet et Berretrot, 1989), mais il est difficile de retrouver des restes 

archéologiques car, au contraire de la poterie, sa matière première, uniquement végétale, se 

dégrade rapidement. La conservation des débris de vannerie demeure liée à des conditions de 

conservation particulières. On retrouve des restes soit dans des environnements secs comme 

les déserts, soit dans des milieux anaérobies comme les tourbières. C’est en Egypte que l’on a 

retrouvé les plus anciennes vanneries au monde (Mason, [1904] 1988). En Californie, ont été 

exhumés des restes de vanneries datant de 8 600 BP (Connolly et al., 1995) et dans l’Utah des 

fragments de sandale vieux de 9 000 ans (Wright, 1992: 174). 

  Les empreintes laissées par des vanneries sur des tessons de poteries permettent de 

mieux appréhender l’ancienneté de la vannerie. Au Kenya, des tessons de poteries portant ce 

type de trace ont été datées à 8 000 BC (Wright, ibid.) et en France, des fouilles en Dordogne 

ont livré un vase au fond recouvert d’empreintes de vannerie (Fischer et Bradfer, 2002). Ces 

derniers précisent que de telles impressions ne sont pas rares en contexte néolithique ou de 

l’Âge du Bronze. Plus près de notre zone d’étude, de nombreux tessons, datant du XVe siècle, 

portant des marques de vannerie ont été découverts dans les Grandes Antilles (Berman et 

Hutcheson, 2000). Au musée de Paramaribo (Surinam) sont conservés des tessons de poterie 

portant des traces de tressage de vannerie. Les plus anciennes traces de vannerie trouvées en 

Guyane française dateraient de 1 000 ans avant J.C. Ces débris de vanneries, datés au C 14 , 

ont été retrouvés sur le site de la Pointe Gravier prés de Cayenne (Rostain et Leroux, 1990). 

Cet artisanat semble assurément beaucoup plus ancien, malheureusement les témoignages 

archéologiques risquent de toujours manquer. 

 

Bien avant la poterie, des vanneries auraient donc été les récipients utilisés pour cuire, 

conserver, transporter, stocker… Depuis des millénaires cet artisanat s’est diffusé dans le 

monde entier. Ainsi un grand nombre de techniques ont pu être mises au point par les artisans, 

grâce aux migrations et aux échanges mais aussi sans doute à la suite d’innovations identiques 

en divers points du globe. Et nombre d’entre elles demeurent encore employées aujourd’hui 

pour tresser les différents ouvrages que l’on rencontrera tout au long de cette thèse. 

 

 

 51



5) Définitions et termes techniques 
 

Le terme vannerie tire son origine de « van », récipient plat dans lequel on fait sauter 

les graines en plein vent pour séparer le grain de sa balle (Leroi-Gourhan, [1945] 1973: 145).  

 Avant tout, il est nécessaire de définir ce que l’ont entend par vannerie. En 

conséquence, il faut séparer cet artisanat d’un autre, très proche : le tissage. Balfet définit la 

vannerie comme « l’assemblage à la main de fibres relativement rigides et d’assez gros 

calibre pour en faire des surfaces continues, le plus souvent des récipients. Ceci l’oppose au 

tissage qui, à l’aide d’un dispositif de tension de chaîne, assemble des fibres souples pour en 

faire des surfaces continues planes, au filet qui fait des surfaces planes aussi bien que des 

récipients en assemblant à la mains les fibres fines et souples, au tressage qui, à la main 

également, réunit des fibres quelconques en bandes de largeur variable » (Balfet, 1952: 260). 

De même Leroi-Gourhan ([1943] 1971 : 268) avance que la vannerie est « l’assemblage, à la 

main, de fibres de gros calibres pour fabriquer un récipient, le tissage est l’assemblage sur 

un métier à tisser de fibres fines pour fabriquer une surface plane ». Mais il ajoute que l’on 

peut tresser, à la main, une surface plane. C’est le cas des cloisons en bambou ou des nattes en 

jonc : dans ce cas on les accepte comme des vanneries ; mais que dire « d’une natte de lattes 

de bambou sur une chaîne de coton tendue sur le cadre ? ». Leroi-Gourhan tranche le 

problème en retenant que « c’est l’emploi d’un cadre de tension ou de suspension des fils qui 

distingue le tissage de la vannerie, indépendamment du mode d’intrication lui-même » (ibid. : 

269). 

 Les deux points importants à retenir sont donc que la vannerie, contrairement au 

tissage, est une activité entièrement manuelle qui se réalise sans l’aide d’un métier à tisser, 

d’un fuseau ou d’aucun outil spécifique et que les matériaux utilisés sont semi-rigides. La 

vannerie est une activité employant uniquement des solides souples pour reprendre la 

classification de Leroi-Gourhan et sa matière première est composée uniquement de végétaux. 

Les plumes ou les teintures minérales que l’on peut trouver sur des vanneries ne sont là que 

pour l’ornementation, ces matériaux ne constituant jamais la matière première de la vannerie. 

 Comme nous allons le voir tout au long de ce travail, la vannerie ne nécessite pas a 

priori d’outils spécifiques. Seuls le sabre et le couteau sont nécessaires. Avant l’arrivée du fer 

en Amérique, importé par les colonisateurs européens, des outils simples en os, en dents de 

poisson ou de rongeurs étaient utilisés par les Amérindiens. Notons qu’aujourd’hui encore les 

Wayãpi et les Wayana se servent d’une demi-mâchoire de pécari pour raboter leur arc. On 

 52



peut supposer que cet outil a dû être utilisé pour gratter les cannes d’arouman dont on parlera 

plus bas. Les Wayana du Brésil utilisaient une dent d’agouti assemblée pour préparer 

l’arouman, nommée akuriyé 25 (Van Velthem, 1986 :105). 

Une fois la plante prélevée, le couteau est bien souvent facultatif, toute sa préparation 

pouvant se faire uniquement avec les doigts, comme je le décrirai dans le chapitre 4. Certains 

matériaux comme les branches et troncs, fendus en lattes ou clisses, nécessitent certes des 

outils de percussion pour leur préparation, mais ces procédés ne se rencontrent qu’en Europe 

et un peu en Amérique du Nord (Mowat et al., 1992) ; ils ne concernent pas l’Amazonie. 

 Seule la technique de vannerie spiralée cousue nécessite une aiguille, alors que le 

tissage requiert au moins un fuseau pour préparer les fibres ainsi qu’un métier à tisser, aussi 

rudimentaire soit-il.  

Bref, la vannerie est un artisanat simple par son outillage mais demandant néanmoins 

une très grande dextérité, comme tout artisanat. Car, comme le précise F. Grenand, « la 

complexité des sociétés dites « techniquement simples » est trop souvent occultée. À outils 

simples, gestes composés, est un axiome dont il est trop souvent fait fi » (1995a: 16). 

Pour décrire les vanneries, on peut se baser sur la forme, les matériaux utilisés, les 

usages. Le critère le plus pertinent retenu par tous les spécialistes restant le type de tressage 

employé, c’est-à-dire la technique utilisée pour enchevêtrer les fibres végétales et ainsi 

constituer un objet résistant à l’usage voulu. Si dans cette étude centrée sur une aire culturelle 

j’utiliserai la fonction pour classer et décrire les vanneries, une mise au point typologique est 

néanmoins nécessaire ; ainsi définissons le vocabulaire que le lecteur rencontrera tout au long 

de ce travail.  

 

Pour classer les différents styles de vannerie la classification élaborée par Balfet  

(1952) est la plus complète et fait référence en la matière. Leroi-Gourhan dans son fameux 

ouvrage « L’Homme et la matière » ([1943] 1971) a utilisé une classification succincte qui 

n’était pas suffisamment poussée, mais le but de son ouvrage n’était pas non plus de faire un 

précis de vannerie. Balfet est la première à avoir proposé une typologie fine et exhaustive. Les 

termes qu’elle propose permettent de décrire précisément les différentes vanneries et 

composent dorénavant un vocabulaire entendu et employé par tous les spécialistes de la 

                                                 
25 De même, l’Anonyme de Carpentras décrit comment, au XVIIe siècle,  les Caraïbes insulaires des Petites 
Antilles utilisaient un couteau fait d’os et d’une dent d’agouti (Dasyprocta agouti, rongeur de la taille d’un  
lapin) pour couper différents matériaux ([1620] 1990: 146). 

 53



question. Adovasio (1977) dans son ouvrage sur la vannerie et l’archéologie a lui aussi avancé 

une taxonomie ; je reprendrai ses termes en anglais quand ils correspondent à ceux de Balfet. 

 

Dans une vannerie, il existe des éléments passifs et des éléments actifs, comme l’avait 

précisé Leroi-Gourhan ([1943] 1971 : 270). Les éléments passifs sont aussi appelés montants 

ou chaîne (warp en anglais) et forment l’armature de la vannerie. Les éléments mobiles qui 

s’enchevêtrent autour des premiers sont nommés brins ou trame (weft). C’est en inventoriant 

toutes les façons de combiner ces deux éléments que Balfet a mis au point sa classification. 

 

Si les montants sont passifs et sensiblement parallèles, c’est une vannerie de type 

clayonnée (twined) (Cf. planche 2). Les brins s’enroulent en spirale autour des montants 

formant une armature structurant l’ouvrage. Les brins et l’armature sont généralement 

cylindriques même s’ils peuvent être plats ; ils sont néanmoins toujours d’une certaine 

épaisseur et relativement rigides. C’est la technique rencontrée le plus souvent en France, en 

Europe et en Afrique afin de tresser des paniers. La vannerie en osier est réalisée suivant cette 

technique. Il existe une grande diversité de manières de tresser des paniers de type clayonné, 

mais je n’entrerai pas plus avant dans la description de cette technique. Comme nous le 

verrons plus bas ce type de vannerie est très marginal en Guyane française et même en 

Amazonie. 

 

Quand on ne distingue plus les montants des brins, c’est-à-dire que l’on tresse les deux 

nappes ensemble, on parle de vannerie de type natté (plaited). Les deux nappes sont actives. 

Cette technique nécessite des lames généralement plates que l’on tisse ensemble. Ce type de 

vannerie peut être ajouré ou serré, les deux nappes peuvent être enchevêtrées suivant de 

nombreuses techniques. On peut rencontrer des vanneries tissées toilées (simple plaiting) 

c’est-à-dire que l’on passe alternativement les brins d’une nappe dessous puis dessus les brins 

de l’autre nappe ; on dit le plus souvent 1 pris, 1 sauté. La vannerie peut être croisée (twill 

plaiting) : on passe les éclisses d’une nappe en 2 pris, 2 sautés avec les brins de l’autre nappe. 

La vannerie est dite sergée quand on enchevêtre les lames d’une nappe en 1 pris, 2 sautés avec 

les brins de l’autre nappe. Les deux nappes peuvent être droites ou diagonales. Nous pouvons 

donc rencontrer toutes les combinaisons possibles : deux nappes diagonales sergées, deux 

nappes droite sergées, deux nappes droites tissées… La vannerie de type nattée est de loin la 

technique la plus couramment employée en Guyane française et plus largement en Amazonie. 

Les vanneries ornées de motifs géométriques bicolores sont tressées de cette façon. 

 54



Planche 2 

Planche 2 – Les différentes techniques de tressage 
 

 
 

1)                    2) 
 

 3)        4) 
 
 

 5) 
 
1) Technique clayonnée (twined) ; 2) Technique tissée toilée (simple plaiting) ; 3) Technique sergée (twill 
plaiting) ; 4) Technique à trois nappes enchevêtrées (hexagonal basketry) ; 5) Technique spiralée cousue (coiled)  
 
 
Crédits : 1) & 5) tiré de Wright, 1992 ; 2), 3) & 4) tiré de Mowat et al., 1992 



 

Une troisième catégorie est constituée par les vanneries à deux ou trois nappes de 

montants passifs superposés auxquels on enchevêtre une nappe de brins actifs 

(hexagonal plaiting). C’est le plus souvent un type de vannerie à mailles ajourées tressée avec 

des lames. C’est dans cette catégorie que l’ont trouve la technique du carreau à trois éléments 

décrite par Leroi-Gourhan (ibid. : 273). Les nappes sont droites ou diagonales. C’est un type 

de vannerie que l’on rencontre en Indonésie, en Chine, au Japon, en Asie du Sud-Est (ibid. : 

273) et en Amérique, spécialement en Amazonie. C’est la technique la plus employée pour 

tresser les vanneries ajourées en Guyane française. 

 

Enfin une quatrième catégorie est dite vannerie spiralée cousue (coiled) ou en 

colombin. C’est un seul montant roulé en spirale suivant la technique du colombin bien 

connue en poterie. Ce type de vannerie peut être cousu, c’est-à-dire que l’on utilise entre eux 

une aiguille pour maintenir les montants composés d’un faisceau de fibres fines. On utilise 

bien souvent des fibres souples que l’on rassemble en spire ou en toron. Ce type de vannerie 

est très courant en Amérique du Nord, en Afrique et en Asie et beaucoup plus rare en 

Amazonie. Certain (Gillin, 1948) considère que cette technique est absente de Guyane. Leroi-

Gourhan remarque que son aire de répartition coïncide en grande partie avec celle de la 

poterie en colombin, ce qui montre « l’étroite dépendance des techniques, l’influence du 

milieu sur la matérialisation des tendances » ([1945] 1973 : 276) mais il est intéressant de 

noter que si la poterie à colombin est présente dans les Guyanes, on n’utilisait pas cette 

technique de vannerie traditionnellement. En effet, comme je l’expliquerai plus bas, cette 

technique est nouvelle en Guyane : elle a été apprise récemment par les Arawak-Lokono du 

Guyana auprès d’Amérindiens d’Amérique du Nord lors d’un échange culturel. 

 

Les brins peuvent être enroulés autour des montants, ils sont dits liés, c’est le cas le 

plus courant de la vannerie spiralée. Ils peuvent être tordus autour des montants, ils sont dits 

cordés, la vannerie clayonnée est souvent de ce type. Enfin ils peuvent être tressés avec les 

montants, ils sont dits tissés, c’est souvent le cas de la vannerie nattée. 

 

En plus des techniques employées pour tresser le corps de l’ouvrage on peut aussi 

caractériser une vannerie en décrivant les bords. Balfet (1952 : 277-278) distingue les bords 

simples quand l’arrêt est constitué par les éléments mêmes de la vannerie et les bords 

 55



complexes quand on ajoute d’autres matériaux pour arrêter l’ouvrage. Les bords simples et 

complexes peuvent être noués, roulés, cordés ou couchés.  

Grâce à ces différentes catégories, toutes les vanneries rencontrées dans le présent 

travail pourront être décrites.  

 

Outre ces considérations techniques  l’identification botanique de chacune des espèces 

entrant dans la confection des vanneries sera donnée. Comme je l’ai précisé plus haut, la 

matière première constituant les vanneries est uniquement composée de produits issus du 

monde végétal.  

Dans tout travail ethnobotanique l’identification fine de chaque espèce est primordiale 

pour la description de l’objet en tant que tel (Martin, 1995; Schultes et Reis, 1995). Il existe 

un certain déterminisme environnemental sur le choix du matériel végétal. Les espèces 

végétales poussant le plus souvent dans des milieux déterminés, la connaissance fine de ces 

milieux est primordiale. De plus, dans le cas de la vannerie comme pour beaucoup d’activités 

artisanales, l’usage de la matière première est intimement lié au genre ou au statut de l’artisan. 

En effet, il existe des restrictions et des interdits nombreux et variés quant au travail de 

certains matériaux en fonction de l’origine familiale ou du sexe de la personne qui les 

manipule. On peut citer les castes de forgerons dans certaines sociétés africaines qui seuls 

peuvent travailler le fer ; en Amérique la poterie est quasi exclusivement le fait des femmes…  

En ce qui concerne la vannerie nous verrons qu’en Guyane française, comme dans une 

grande partie de l’Amazonie, seuls les hommes ont le droit de tresser. Je montrerai que cet 

interdit est plus lié à la matière première employée qu’à l’activité elle-même, comme a pu le 

montrer pour la poterie Claude Lévi-Strauss dans son ouvrage « La Potière Jalouse » (1985). 

Il est donc important d’identifier précisément chacun des matériaux d’un objet artisanal. La 

nature de la plante, dans le cas qui nous concerne, conditionne le droit d’un individu à 

l’utiliser et à la transformer. On montrera, dans le chapitre 4, qu’il existe des interdits 

beaucoup plus forts sur certaines plantes que sur d’autres. Certaines ne peuvent être 

employées strictement que par les hommes alors que pour d’autres il existe une certaine 

tolérance, les femmes peuvent s’en servir. On verra aussi que certaines plantes 

traditionnellement travaillées par les femmes pour tisser des hamacs sont aujourd’hui utilisées 

pour tresser des néo-formes de vanneries. 

 

Étant donné que chaque activité est l’apanage d’un sexe plutôt que l’autre, il m’a 

semblé important de classer tous les objets étudiés en fonction de leur usage (cf. chapitre 1 et 

 56



2). Cette classification donne plus de clarté au rapport utilisateur/utilisation, chacun de ces 

objets-outils étant un élément d’une activité de production bien particulière que ce soit la 

chasse, la pêche, la transformation du tubercule de manioc, la transformation du coton… 

Pour autant, la matière première joue un rôle très important quant aux contraintes 

qu’elle impose sur la confection de l’objet. Ainsi les techniques de vannerie pour tresser tel ou 

tel objet sont conditionnées dans une certaine mesure par les matériaux employés, en 

l’occurrence ici le végétal. Certains auteurs qui se sont intéressés aux Guyanes ont utilisé la 

matière première comme discriminant pour classer les différents types de vanneries (Yde, 

1965; Frikel, 1973). Cependant, je ne classerai pas les vanneries de Guyane française suivant 

ces critères, la classification en fonction de l’usage me semblant plus pertinente pour le type 

d’analyse que je compte mener. De plus pour les groupes produisant les vanneries, la matière 

première, si elle joue un rôle indéniable sur des aspects spirituels au niveau de la fabrication, 

n’est pas un critère classificateur pertinent à leurs yeux. Par contre le procès de production à 

laquelle est destinée la vannerie est primordial. Or, dans cette thèse, je cherche à montrer 

comment une production matérielle donnée évolue en fonction du contact existant entre 

différentes sociétés. On peut avancer que les différentes activités de production sont plus ou 

moins sujettes au changement social en fonction de tout un faisceau de facteurs qui serons 

détaillées plus avant.  

 57



 

 

 58



Partie I   

L’Homme et la vannerie 

 

« L’Homme est un animal qui pense avec ses doigts » Maurice Halbwachs cité par Mauss. 

 

Quand on arrive dans un village amérindien de Guyane, la première chose que l’on 

remarque est bien souvent une vannerie. Soit on rencontre un homme en train de tresser un 

objet, soit on tombe sur un groupe de femmes affairées à transformer le tubercule de manioc 

en cassave, en couac ou en cachiri. En entrant dans un carbet26, bien souvent un panier ajouré, 

enfermant divers produits, pend au plafond. Bref, la vannerie est particulièrement présente 

dans un village amérindien. Cette activité tient une place essentielle dans la vie de ces 

populations. 

Afin de mieux cerner cette activité et ainsi de mieux comprendre quelle place tient la 

vannerie dans les sociétés guyanaises, je vais dans cette première partie, montrer comment 

elle est intiment liée au mode de vie des sociétés forestières de Guyane. En effet, pour 

appréhender les changements que connaît cette activité, il est indispensable de camper le 

décor. C'est-à-dire de montrer comment les Amérindiens ainsi que les populations créoles et 

aluku insèrent la vannerie dans leur culture, que ce soit au niveau de sa pratique, du 

symbolisme qui lui est attaché ou bien de la diversité et de l’usage des objets tressés. Je 

montrerai ainsi, dans un premier chapitre, que les vanneries en tant qu’outils sont partie 

prenante de la relation sociale (Illich, 1973: 44) et que, outre leurs importances primordiales 

dans le système de production du manioc amer, elles sont également investies d’une charge 

symbolique très riche et partiellement ésotérique (Descola, 1986: 13). 

Dans un deuxième chapitre, je décrirai toutes les formes de vanneries encore tressées 

ainsi que celles dont les populations ont conservé la mémoire. Les vanneries, présentées en 

fonction de leur usage, seront décrites et l’origine de leur nom discutée. Je conclurai en 

essayant de comprendre les emprunts et les diffusions qu’a pu connaître cette activité. 

Une grande partie de ces vanneries sont décorées de très beaux motifs essentiellement 

zoomorphes. C’est dans un troisième chapitre que l’on discutera de leur origine, de leur 

                                                 
26 Le carbet est un terme utilisé en Guyane pour désigner n’importe quelle habitation permanente, ou case 
sommaire, constituée de quatre poteaux et d’un toit fait de feuilles de palmes. 

 59



signification et de leur importance dans les cultures amérindiennes de Guyane, importance 

tant esthétique, symbolique qu’identitaire. 

 60



Chapitre 1   

La vannerie : l’artisanat masculin par excellence 

 

 

La vannerie est une activité très ancienne et les premiers individus ayant peuplé le 

plateau des Guyanes utilisaient peut être déjà des paniers ou des hottes pour transporter leurs 

affaires (Métraux, [1946] 1982: 14). Depuis, ils ont perfectionné techniquement et 

esthétiquement leur art de la vannerie pour arriver au résultat que l’on connaît. Il y a trois 

cents ans, les vanneries de Guyane française possédaient déjà une facture de grande qualité et 

étaient déjà décorées de magnifiques motifs encore tressés aujourd’hui ; des pièces de cette 

époque conservées dans les collections du Musée du Quai Branly en témoignent. Ces œuvres 

ont très tôt intéressé les Occidentaux visitant ou vivant dans ces régions ; elles eurent 

d’ailleurs leurs places dès les XVIIe et XVIIIe siècles dans les cabinets de curiosités, ancêtres 

de nos musées contemporains, aux côtés de casse-tête tupinamba, de cornes de narval ou 

autres statuettes africaines (Le Fur, 2006).  

Comme cela a été discuté en préambule, l’archéologie ne nous est pas d’une grande 

aide quand on prétend à une approche diachronique de la vannerie en milieu tropical. Par 

contre la littérature de voyage, les pièces muséographiques collectées depuis plusieurs siècles 

en Guyane et dans ses régions limitrophes, ainsi que les témoignages recueillis auprès des 

anciens sont utiles pour mieux comprendre la place que tenait cette activité avant l’arrivée de 

notre civilisation. En effet, depuis la colonisation occidentale, ces sociétés forestières ont vu 

leur culture bouleversée. Il est donc utile de faire appel aux documents historiques ainsi qu’au 

savoir des anciens pour tenter de brosser le tableau précolonial de ces sociétés du point de vue 

de leur culture matérielle, même s’il ne faut guère se bercer d’illusions sur les résultats. Car 

reconstituer le passé de populations - tellement perturbées par la violence coloniale induisant 

de constantes recompositions ethniques - reste une gageure. 

 

La vannerie est, répétons-le, une activité masculine. Cet artisanat est essentiel à la 

production d’outils et de divers objets intimement liés à la transformation du tubercule de 

manioc amer. Ce tubercule est à la base de nombreuses recettes fondamentales dans 

l’alimentation des sociétés guyanaises, principalement chez les Amérindiens. Nous 

replacerons donc cet artisanat dans son contexte culinaire, mais aussi comme activité 

 61



produisant des outils pour d’autres activités comme la pêche, la chasse ou la transformation 

du coton.   

 

Tout au long des enquêtes de terrain je me suis aperçu que, au-delà de l’activité 

domestique la vannerie entrait dans une pratique et une conception du monde bien particulière 

encadrée par des règles et des interdits bien précis.  Comme l’ont déjà remarqué de nombreux 

auteurs (Wilbert, 1975; Reichel-Dolmatoff, 1985) la vannerie est partie intégrante de 

l’explication du monde que ce soit chez les Ye’kwana du Venezuela (Guss, 1989) ou chez les 

Wayana et Apalai du Brésil (Van Velthem, 2003). Cette activité permet à l’artisan, en 

tressant, d’avoir une certaine intimité avec le monde mythique et les entités qui le peuplent, 

de faire ressurgir les temps premiers. Comme on s’en rendra compte ces entités 

« surnaturelles », faisant partie de l’imaginaire de ces sociétés, sont toujours présentes dans 

leur univers. De fait, ces entités ne sont pas surnaturelles pour ces populations, elles 

participent de leur environnement au même titre que la tortue, le jaguar ou l’agouti. Il s’agit 

de s’en concéder la faveur ou la neutralité sous peine de graves déséquilibres. Ainsi, je 

resituerai la vannerie dans son contexte magique et rituel en évoquant les mythes et les rites 

faisant partie intégrante de cet artisanat. 

Mais allons dès maintenant feuilleter les témoignages laissés par nos ancêtres 

voyageurs… 

 

 

 

 62



Section 1- Apports historiques à l’étude de la vannerie 
  

 

 Dès leur arrivée en Amérique les Occidentaux ont été fascinés par l’esthétique et les 

ouvrages des Amérindiens. Vaz de Caminha (Mendes dos Santos, 2000), chroniqueur de la 

flotte de Cabral découvreur de la terre du Brésil le 1er Mai 1500, est le premier à décrire les 

Tupinamba du Brésil. Il loue la beauté de leurs costumes en plumes (capes, bonnets, parures). 

Cabral rapportera de son épopée maintes plumasseries, arcs et autres objets tupinamba pour le 

Roi Dom Manuel du Portugal qu’il échangea contre force perles et objets en métal. Outre ces 

plumasseries, les vanneries des Caraïbes, des Guyanes et du Brésil attirèrent également 

l’attention des conquérants et des chroniqueurs de l’époque. 

 

 

1-1 La vannerie dans la littérature de voyage 
 

En feuilletant la littérature de voyage des Guyanes et des Antilles, on rencontre de 

nombreuses références à la vannerie amérindienne, essentiellement d’origine karib. À travers 

les centaines de pages consacrées aux données historiques, géographiques ou naturalistes, à la 

description des mœurs étranges des « sauvages », on peut trouver ça et là des informations 

intéressantes sur les techniques, la culture matérielle et les plantes usuelles de différents 

peuples. Si les voyageurs ont été moins fascinés par les vanneries que par ces fameux « lits de 

coton » ou « filet »27 qu’ils venaient de découvrir, la vannerie n’en n’est pas moins une des 

industries amérindiennes des plus décrites dans la littérature de voyage des Guyanes et des 

Antilles.  

Le premier témoignage de vannerie caraïbe parvenu jusqu’à nous est celui de 

l’Anonyme de Carpentras, flibustier français qui séjourna aux Antilles durant les années 

1618-1620. Il nous dresse la description de hottes nommées catauli, de « tables » en vannerie 

matoto, et il décrit la presse à manioc, cet « outil creux » qui intrigua tous les voyageurs. La 

première description de cette presse également d’invention amazonienne (Métraux, 1928; 

Nordenskiöld, 1929) nous a été livrée par Hans Staden en 1557. Ce mercenaire allemand eut 

tout le loisir, lors de sa longue captivité parmi les Tupinamba anthropophages de la région de 
                                                 
27 Le hamac, invention amérindienne (Nordenskiöld, 1929) issue du génie des Amazoniens, a très vite été adopté 
par les marins afin d’améliorer leur confort pendant les longs périples qu’ils faisaient à l’époque. Il a été un 
supplément de confort non négligeable dans l’histoire de la marine. 

 63



Rio de Janeiro, d’observer l’utilisation de cet « espèce de sac fait d’écorce de palmier28, 

nommé tippiti » (Staden, [1557] 1979: 181). Je reviendrai longuement dans le deuxième 

chapitre sur cette forme de vannerie très élaborée, indispensable à la détoxification du 

tubercule de manioc, nommée couleuvre à manioc en Guyane française. 

 

En Guyane, tous les voyageurs décrivent la finesse des vanneries karib de la côte. Au 

milieu du XVIIe siècle, le père jésuite Pelleprat est sûrement l’un des premiers à décrire, dans 

les Guyanes, les vanneries des ancêtres des Kali’na contemporains vivant au Venezuela, il 

écrit que « les hommes (…) s’emploient à faire des meubles, pour l’usage de leur famille ; 

comme leurs paniers, leurs hottes, leurs sièges, et leurs matoutou, c'est-à-dire leurs petites 

tables qu’ils font d’une plante qu’ils appellent arôma, dont ils se servent au lieu d’osier » 

(Pelleprat, 1655: 77). Vers la fin du XVIIe siècle, le Père jésuite Jean de la Mousse a laissé un 

passionnant, mais néanmoins pathétique, témoignage sur la vie des Amérindiens de la côte de 

Guyane. Il dresse un tableau apocalyptique de l’effet dévastateur des maladies occidentales 

sur les habitants du littoral guyanais et témoigne en direct de l’extinction de nombreux 

groupes amérindiens. Dans le but de baptiser les mourants, il utilisait d’ailleurs lors de ses 

pérégrinations dans les différents campements amérindiens du littoral un coffre kali’na 

nommé yamat :u. Celui-ci est encore tressé aujourd’hui. Le jésuite le décrit comme « un 

panier long et carré (…) qui est double et qui résiste à la pluie à cause d’une grosse feuille 

qui est entre les 2 tissus » (Mousse, [1691] 2006: 48). Pour transporter ses bagages, il 

trouvait, en effet, très pratique ce coffre imperméable richement décoré à deux parties 

emboîtantes. Il n’est d’ailleurs pas le seul Occidental à avoir fait usage de cette vannerie. Le 

père Labat, bien connu dans les Antilles pour avoir inventé le principe de distillation 

permettant de préparer le rhum, utilisait, lui aussi, ce « panier caraïbe ». Il semble que l’usage 

de cette vannerie ait vraiment conquis les Occidentaux. Barrère nous apprend que « c’est une 

règle même, parmi les habitants de Cayenne, de n’aller jamais dehors, sans avoir avec soi 

l’hamak dans un pagara » (Barrère, 1743: 137). Pagara est le terme utilisé en français de 

Guyane et en créole pour désigner ce coffre. Cet objet est tressé par tous les peuples de 

Guyane, chacun ayant son style de confection. Il a sûrement été, avec la couleuvre à manioc, 

la vannerie la plus utilisée directement par les colons occidentaux. Des paniers de type 

                                                 
28 Cette « écorce de palmier » peut correspondre à la tige fendue du palmier lianescent Desmoncus spp. nommé 
jacitara au Brésil et encore utilisé dans certaines régions de l’Amazonie pour tresser des presses à manioc. À 
moins que ce ne soit simplement de l’arouman (Ischnosiphon spp.) genre présent dans cette région du Brésil et 
plante la plus utilisée pour tresser cette vannerie. En effet, en Guyane, au XVIIIe siècle, l’arouman était 
considéré comme un palmier (Barrère, 1741: 89). 

 64



clayonné ont aussi été tressés très tôt par des Kali’na pour les Occidentaux, mais il s’agissait 

de formes européennes commandées semble-t-il par ces derniers29.  

Dans son livre « Voyage aux Isles », le Père Labat ([1732] 1993) décrit la finesse des 

vanneries caraïbes des Antilles, celles-ci ressemblant à celles du littoral guyanais. Il nous 

renseigne aussi sur les plantes utilisées pour confectionner matoutou, catali, corbeilles, tamis 

et autre presse à manioc. Son témoignage date de la fin du XVIIe siècle, une dizaine d’années 

après celui du père de la Mousse. À la même période, Caillé de Castres, voyageur ayant fait 

un long séjour chez les Caraïbes de l’île de St Vincent, mentionne des « paniers d’un fin osier 

peints de diverses couleurs où ils gardent leurs ornements et qui leur tiennent de coffre », les 

indigènes ont « leur tête ornée d’une couronne aussi artistement oeuvrée que la ceinture, un 

petit panier d’osier bien délié fait la forme de la tête »30 (Caillé de Castres, [1694] 2002: 88-

90). Il rapporte lui aussi comment les Amérindiens transforment le tubercule de manioc : « on 

en remplit des sacs faits de feuilles de lataniers et on presse toute l’eau dehors autant qu’il 

est possible » (ibid. : 92). Il nous renseigne également sur le curieux usage d’un panier servant 

a donné l’âge de son possesseur : « pour leur âge et celui de leurs enfant, chacun a son panier 

à la maison dans lequel ils jettent un pois toutes les lunes et lorsque je leur demandais quel 

âge ils avaient, ils me répondaient qu’en me montrant leur panier à pois et par la quantité 

desquels je calculais facilement combien d’années ils avaient vécu » (ibid. : 104). 

   Un autre religieux, le père Breton, nous a laissé un précieux et détaillé dictionnaire 

français-caraïbe insulaire ([1695], 1999). Il y mentionne de nombreuses vanneries et livre des 

descriptions d’objets en tous points identiques à des vanneries guyanaises contemporaines. On 

trouve ainsi la description des vanneries suivantes : une hotte (cataoli), un tamis (hébéchet), 

une autre hotte (aráoüata), un panier double (iamànti ), un petit bonnet double tressé (ichic-

thaheu ), un couronne tressée portant des plumes (ioumaliri), une presse à manioc (matabi), 

une petite table tressée (matoutou), un panier à gros yeux (ocóacae), une corbeille ronde 

(oüarrouli), un éventail (naouragle), un panier « longué » (bacalla), un autre panier à gros 

yeux (oullougoulou). Ses descriptions sont d’une grande précision, j’en veux pour preuve 

cette belle définition de la presse à manioc. 

                 Matabi : presse à manioc des sauvages, c’est une chausse tissue d’oualloman qui 

étant pendue par le haut plein de farine de manioc forme comme une figure de couleuvre, on 

passe dans son bout d’en bas un gros bâton qu’on fiche et arrête sous quelque pièce de bois, 

et l’autre bout d’en haut étant chargé de quelques roches, allonge et presse tellement cette 

                                                 
29 On reviendra plus bas sur ces aspects. 
30 Ces paniers ne sont bien sûr pas tressés en osier mais, plus probablement, en arouman (Ischnosiphon spp.). 

 65



chausse par sa pesanteur qu’il en fait sortir aisément toute l’eau qui est dedans la farine, que 

les sauvages recueillent dans un coui pour faire cuire leur viande. Il n’y a que les vieux31 

sauvages qui sachent faire cet instrument. (Breton, [1665] 1999: 177) 

Breton a aussi recueilli les noms vernaculaires des différentes plantes utilisées pour 

tresser les vanneries. Il cite bien sûr l’arouman, oualloman, pour tresser les vanneries, mais 

aussi les feuilles de cachibou32 pour mettre entre les deux couches de vanneries du iamànti, le 

oüàgneu ou maho dont on utilise l’écorce pour les bretelles des hottes, et le ticàsket33 , roseau 

à faire des paniers. 

Breton est sûrement celui ayant laissé le plus de vocabulaire des Caraïbes insulaires, 

mais aussi de précieuses informations ethnographiques sur ce peuple aujourd’hui quasiment 

disparu à part deux communautés vivant encore sur les îles de St Vincent et de la Dominique 

(Delawarde, 1938). 

Antoine Biet dans son « Voyage de la France équinoxiale en l’Isle de Cayenne » 

(1664) décrit lui aussi la vannerie des Amérindiens du littoral guyanais : « ils mettent leurs 

cassave sur un éventail à feu qui leur sert d’assiette (…) Quand la pluie empêche les hommes 

de sortir ils s’occupent, les uns à faire des flèches pour la chasse et la guerre, d’autres tissent 

des lits de coton à la façon que l’on fait des tapisseries de haute lisse, les autres font des 

paniers de diverses façons pour leur usage, des banarez qui sont une espèce de tamis de 

palmiste ou de jonc, pour passer la farine de magnoc et des couloirs qui sont comme des 

chausses à hypocras, pour faire égoutter le jus du magnoc et plusieurs autres ustensiles de 

ménage » (Biet, 1664: 355). En 1698, les frères Grillet et Béchamel, parmi les premiers 

occidentaux à s’aventurer dans l’intérieur de la Guyane en remontant l’Approuague et 

rejoignant la région de Camopi, décrivent des paniers tressés avec des feuilles34 afin de 

conserver la pâte de bière de manioc (Grillet et Bechamel, 1698: 46). Des paniers pour le 

même usage sont encore utilisés par les Wayana du haut Maroni, et il n’y a pas si longtemps 

par les Teko de la région de Camopi. 

Au XVIIIe siècle, le Chevalier de Préfontaine précise qu’ « ils sont très adroits à 

l’employer [l’arouman] pour tous les ouvrages de vanneries (…). Du côté du Para, il y a des 

petits paniers nommés Bacalla, de diverses formes, et diversifiés par un coloris artificiel, qui 

ne font qu’un tissu délicat, de petits brins de la tige d’arrouma. » (Préfontaine, 1763: 142). 
                                                 
31 Même si le mot « vieux » est sans doute exagéré, la fabrication de la vannerie signe bien chez les Amérindiens 
contemporains l’adulte accompli. 
32 Calathea cachibou, plante de la famille des Marantacées comme l’arouman. 
33 Plante non identifiée. 
34 Ils ne précisent pas de quelles feuilles il s’agit, cela peut être soit des feuilles de palmier soit plus 
vraisemblablement des brins d’arouman. 

 66



Planche 3 

Planche 3 – La vannerie dans les récits de voyages 
 
 
 
 

  1) Vanneries de Guyane d’après Barrère (1743) 
  

 
 

 2)           3) 
 
       Gravure 2 et 3 : Pagara et tamis à boisson d’origine caraïbe insulaire (Caille de Castre, [1694] 2002) 
 
 
 



Planche 3 

 
 

 4) Couleuvre à manioc caraïbe insulaire (Caille de Castre, [1694] 2002) 
 
 

 5) Wayãpi et pakala, gravure de Riou (Crevaux, 1883) 
 



Planche 3 

 
 

 
 

6) Danse wayana, en bas à gauche hotte ouverte en arouman, gravure de Riou (Coudreau, 1893) 
 
 
 



Soit dit en passant, fidèle à sa réputation de plagieur et de compilateur, Préfontaine a tiré 

intégralement cette description de l’ouvrage de Barrère sur l’Histoire Naturelle de la Guyane 

(Barrère, 1741: 89-90). 

Barrère (1743) apprécie, lui aussi, la beauté et la diversité des vanneries de Guyane. Il 

en décrit de nombreuses ainsi que leurs usages : « L’industrie de nos sauvages ne se fait pas 

moins admirer dans ces lits portatifs, que dans les pagaras. Ils en font de quarrés, de 

cylindriques, de ronds et d’autres qui ont la figure d’une pirogue. Ils les peignent en manière 

de compartiments de vître, de rouge et de noir. Ceux dont on se sert plus communément, ont 

la figure d’un carré long, doubles par tout : on met des feuilles de balourou ou de ahouai, 

dans l’entre deux, afin que l’eau ne puisse pénétrer en dedans. Ces sortes de paniers ont bien 

leur mérite dans les voyages : outre qu’ils sont très légers, ils servent tout à la fois de garde 

manger, de coffre et de cave ; car on y met les hardes, l’hamak, les ustensiles de cuisines et 

les provisions les plus nécessaires pendant la route. […] Outre les pagaras, ils s’occupent à 

faire des couleuvres, des manarets et des grages pour faire la cassave […] On sert sur des 

plats ou sur des aouaris-aouaris (qui sont une espèce d’écran ou d’éventail fait de feuilles de 

palmistes) de la cassave, du poisson ou de la viande […] quand ils voyagent, ils mettent dans 

un kourkourou leurs hamak, quelques couyes, du tabano ou du uicou en pâte pour faire de la 

boisson » (Barrère, 1743: 138-139). Son ouvrage est illustré d’une belle gravure représentant 

différentes formes de pagaras (cf. planche 3) dont seulement une forme persiste encore 

aujourd’hui.  

 

Prudhomme dans son ouvrage « Voyage à la Guiane et à Cayenne fait en 1789 » 

(1797), dresse un dictionnaire caraïbe-français où sont recensées quelques vanneries comme 

« une assiette à mettre la viande : metoutou », « crible : manaré », « catoli : hotte », « une 

sorte de petite hotte, corbeille à jour, ronde, de la longueur d’environ 2 pieds et large de son 

ouverture d’un pied : kourkourou », « petit panier : paguara », « panier à mettre des flèches : 

amati », « arrouma : plante pour faire les tamis » et « tamis à passer la farine de manioc : 

matapi35 ». Prudhomme, en fin observateur et ethnographe avant l’heure, dresse là 

l’inventaire de vanneries encore tressées et utilisées aujourd’hui par les Kali’na du littoral 

guyanais. 

 

                                                 
35 Plutôt que tamis, il s’agit plutôt d’un long tube, matapi désignant la presse à manioc en kali’na. 

 67



Au XIXe siècle, Freytag témoigne de l’usage, disparu aujourd’hui, d’un panier utilisé 

lors d’un enterrement d’un « chef » caraïbe « au bout d’un an, on recueille les os du chef et de 

sa femme, on les renferme dans une corbeille qui est suspendue dans l’endroit le plus 

apparent de la case » (Freytag, 1824: 65). Déjà au XVIIIe, le père Fauque décrivait l’usage 

funéraire de paniers chez les Palikur « des paniers ajourés étaient utilisés pour transporter les 

os des morts préalablement boucanés » (Fauque, [1736] 1840). Barrère (1743) atteste lui 

aussi de l’usage de ces paniers chez les Palikur « quand il meurt en voyage quelque palikour, 

et qu’on est éloigné de plusieurs journées du karbet, ils décharnent et font bouillir le cadavre 

dans un canary pour en retirer les os qu’ils mettent dans un kourkourou. Ils ont grand soin de 

ce précieux dépôt pendant toute la route, qu’ils gardent toujours à vue »36 (ibid. : 230). Ces 

témoignages uniques renseignent ainsi sur des rites et des coutumes disparus. L’usage des 

paniers mortuaires était relativement répandu dans toute l’Amazonie. 

Thébault de la Monderie, traiteur ayant remonté plusieurs fois l’Oyapock entre 1819 et 

1843, décrit l’usage de vanneries employées pour le rite d’imposition des fourmis chez les 

Wayãpi « les nattes que les vieillards avaient tressées avant la danse et dans lesquelles se 

trouvaient les fourmis flamandes, furent appliquées sur le corps des danseurs et danseuses » 

(Thébault de la Monderie, 1856: 25). À la même époque, Adam De Bauve témoignant des 

vertus curatives de ces piqûres de fourmis, écrit à propos d’un Wayãpi malade : « ayant fait 

prendre de grosses fourmis par Orapoï, il fit sur leur corps une tresse avec de l’arouma, de 

manière à ce qu’elles ne pussent s’échapper, et ensuite il exposait à leurs morsures la partie 

souffrante. Il en éprouvait, disait-il, un grand soulagement. Il se lavait avec de l’eau dans 

laquelle avait trempé du mavévé, herbe très amère » (Adam De Bauve et Ferré, 1833: 271). 

Avant les explorateurs Crevaux puis Coudreau, ces auteurs sont les premiers à évoquer les 

rites d’imposition d’insectes chez les Amérindiens de l’intérieur de la Guyane.  

À la fin du XIXe siècle, ces deux grands voyageurs que sont Jules Crevaux ([1883] 

1993) et Coudreau (1893)37 ont eux aussi apporté de précieux témoignages se situant à la 

charnière entre le récit de voyages et le travail ethnographique. De par les livres qu’ils nous 

ont laissés ainsi que les nombreuses pièces muséographiques, conservées au Musée du Quai 

Branly de Paris, un précieux matériel est à notre disposition tant sur les Teko, les Wayana que 

les Wayãpi. 

 

                                                 
36 Dans leur article sur les Palikur, P. et F. Grenand avancent que la longue fête mortuaire à l’issue de laquelle le 
mort était boucané par morceaux a duré jusqu’aux années 60 (Grenand et Grenand, 1987). 
37 Un ouvrage sur la vie et les expéditions de Coudreau a été écrit par S. Benoit (2000). 

 68



À travers la lecture des récits de ces voyageurs de nombreuses descriptions de 

vanneries et d’usage de vanneries transparaissent. On réalise ainsi combien l’usage des 

vanneries était prégnant dans ces sociétés mais aussi comment cet artisanat a marqué ces 

voyageurs fascinés par cette vannerie si différente de la leur. Il y a en proportion, en effet, 

beaucoup moins de descriptions de poteries par exemple, artisanat qui ressemble davantage au 

nôtre. 

Si les descriptions des techniques ne constituent qu’une partie infime de ces différents 

ouvrages, ils nous offrent néanmoins de précieux témoignages permettant de mieux 

appréhender l’ancienneté de certaines pratiques. D’un point de vue linguistique, le 

vocabulaire compilé dans ces récits permet de retracer l’origine et l’évolution de différentes 

formes. En effet, nombre de ces objets sont encore en usage aujourd’hui chez les 

communautés amérindiennes de Guyane.  

 

 

1-2 L’apport de l’ethnologie 
 

Au début du XXe siècle sont apparus les premiers ouvrages ethnologiques traitant de la 

vannerie et de la culture matérielle des Guyanes. Ils représentent de réels travaux scientifiques 

exhaustifs et comparatifs allant au-delà des descriptions faites par les voyageurs 

précédemment cités.  

Au début du siècle de nombreux travaux encyclopédiques et érudits sont ainsi menés 

sur le plateau des Guyanes. Ils s’attachent tous particulièrement à la civilisation matérielle et 

au recueil des mythes. Ainsi dans ses livres, Walter Roth (1924, 1929), décrit de manière 

unique la culture matérielle et les techniques des peuples Arawak, Carib et Warao du Guyana 

et dans une moindre mesure celle des peuples de l’intérieur. Cette étude comparative de la 

culture matérielle ainsi qu’une autre sur les mythes des Guyanes (Roth, 1915) sont à la 

hauteur des travaux d’un Nordenskiöld ou d’un Métraux. Ces livres sont le fruit d’une grande 

connaissance du pays. En effet, W. Roth a vécu longtemps au Guyana en tant que magistrat et 

« protector of indians » du district de Pomeroon au Guyana, membre du Smithonian Institute 

de Washington et fonda le musée d’Anthropologie de Georgetown  au Guyana (McDougall, 

1998).  

 69



En 1925, Curt Nimuendaju, célèbre ethnologue allemand devenu Brésilien et ayant 

travaillé chez un très grand nombre de peuples amazoniens38, séjourne chez les Palikur et les 

Amérindiens de la rivière Uaça dans l’Etat d’Amapa au Brésil. Suite à cette mission financée 

par le Musée de Göteborg et son directeur Erland Nordenskiöld, il écrit la seule monographie 

sur les Palikur (1926). Il nous fournit ainsi un témoignage précieux de la vie de ce peuple au 

début du siècle tant d’un point de vue de la culture matérielle, que des aspects historiques, 

démographiques ou sociaux. Ce travail reste jusqu’à nos jours la source la plus complète sur 

ce groupe arawak. 

Puis ce sont les travaux d’Ahlbrinck qui, avec sa fameuse et toujours inégalée 

« Encyclopédie des Caraïbes » (1931), apportent de précieux témoignages sur les Kali’na du 

Surinam ; en effet, pour cet Hollandais ceux qu’il nomme Caraïbes sont, en fait, les Galibi ou 

Kali’na. Sa très riche encyclopédie traite de tous les champs culturels de ce peuple et comme 

Nimuendaju pour les Palikur, lègue ainsi un témoignage unique sur un mode de vie 

profondément bouleversé ces cinquante dernières années. 

Dans les années 50, de Goeje, s’il s’attarde moins sur la culture matérielle, recueille 

par contre de nombreux mythes et rites concernant les Carib et les Arawak du Surinam (1941, 

1943, 1955). Ces ouvrages issus de travaux de terrain sont complétés par de nombreux 

témoignages d’ethnologues du début du siècle ayant laissé peu de publications comme Brett 

ou les frères Penard ; ces derniers n’ont en effet que très peu publié leurs travaux (Penard, 

1928). Leurs carnets de terrain contenant de précieux témoignages ethnographiques sur les 

Kal’ina et Arawak-Lokono du Surinam, ainsi que leurs collections ethnographiques, sont 

conservés au Musée d’Anthropologie de Leiden en Hollande. De Goeje laisse aussi de riches 

travaux linguistiques sur les langues karib des Guyanes (de Goeje, 1910, 1946).  

Plus récemment, des travaux exhaustifs ont été menés sur l’ethnographie et la 

civilisation matérielle des Tilio (Frikel, 1973), des Waiwai (Fock, 1963; Yde, 1965), ainsi que 

des Wayana et des Apalai (Van Velthem, 1976, 1998, 2003). Dans ses divers ouvrages, ce 

dernier auteur apporte un admirable travail sur l’esthétisme et le symbolisme wayana et 

apalai. Soulignons cependant que depuis Roth, il n’y a plus eu de travaux comparatifs traitant 

de la civilisation matérielle du plateau des Guyanes à l’instar de ceux menés au Brésil par 

Darcy et Berta Ribeiro, dans leur fameuse Suma etnologica brasileira (1986) ou sur la 

plumasserie (1957). 

                                                 
38 Il s’est rendu en l’espace de quarante ans chez 45 peuples aux quatre coins du Brésil (Hemming, 2003: 169). 

 70



Enfin, ce sont divers travaux plus contemporains touchant à l’ethnohistoire, à 

l’ethnologie et l’ethnobotanique que ce soit sur les Aluku (Hurault, 1970; Fleury, 1991), les 

Kali’na (Delawarde, 1966; Kloos, 1969, 1971; Delawarde, 1980; Collomb, 2000; Collomb et 

Tiouka, 2000; Collomb, 2003), les Palikur (Grenand et Grenand, 1987; Van Den Bel, 1995; 

Passes, 1998; Ouhoud-Renoux, 2000b; 2000a; 2000c; Passes, 2000; Renoux et al., 2000; 

Davy, 2002; Passes, 2002; Neves Mussolino, 2006), les Wayana (Hurault, 1968; Schoepf, 

1971a; 1971b, 1972; 1979; Chapuis et Hurault, 2000; Chapuis, 2003; Chapuis et Rivière, 

2003) ou les Wayãpi (Grenand, 1980; Grenand F., 1982a; Grenand P., 1982; Grenand, 1984, 

1989; Grenand F., 1995b; Grenand, 1996a; 1996c) qui permettront d’avoir une vision plus 

complète des cultures des Guyanes. 

 

 

1-3 De l’apport des pièces muséographiques 
 

Lors de ces voyages et grâce aux différentes personnes ayant travaillé ou séjourné en 

Guyane, de nombreux objets, dont un grand nombre de vanneries, ont été rapportés en France 

et en Europe. Des vanneries caraïbes ont eu leur place dans les cabinets de curiosité du XVIIe 

et du XVIIIe puis plus tard dans les collections des musées. L’exposition « D’un regard, 

l’Autre » ayant eu lieu de septembre 2006 à janvier 2007 au musée du Quai Branly de Paris, a 

montré, entre autre, un magnifique pagara caraïbe richement orné de motifs. Celui-ci faisait 

partie de l’ancienne collection du cabinet royal du Danemark, pièce attestée de 1737. 

Ces collections permettent d’apprécier la qualité, les techniques et les motifs des 

objets de ces différentes époques. Ils sont indispensables pour estimer la longévité de certains 

motifs, de certaines formes ou pour témoigner de leur disparition. Ainsi, au Musée du Quai 

Branly, de très belles pièces sont parvenues jusqu’à nous39.  

J’ai pu consulter les principales collections de vanneries, représentant un panel 

significatif de la diversité ethnique guyanaise, dans quatre musées : le défunt Musée de 

l’Homme de Paris, le Musée d’Anthropologie de Leiden (Hollande), le Musée des Cultures du 

Monde de Göteborg (Suède), ainsi que, pour des pièces plus récentes, le Musée des Cultures 

Guyanaises de Cayenne. Une mission devait également être menée au Musée Paraense Emílio 

                                                 
39 Un inventaire sur le territoire national effectué par P. Ignace en 1997 recense plus de 400 pièces 
muséographiques amérindiennes provenant des Guyanes sans compter celles du Musée de l’Homme. Elles sont 
conservées dans 45 Musées et Muséums d’Histoires Naturelles en région (Collomb et Taladoire, 2001). 

 71



Goeldi de Belém (Brésil), malheureusement elle ne put être effectuée en raison du 

déménagement de ses collections. 

 

Les plus anciennes pièces sont conservées au Quai Branly et datent de la fin du XVIIe 

siècle40. Celles-ci appartenaient à la fameuse collection dite du Jardin du Roi. D’autres 

vanneries de Guyane du XVIIIe siècle font partie de ces collections constituées par les saisies 

révolutionnaires (référencées sous le numéro 71-1878-32). Ces pièces furent léguées, en 1878, 

par la Bibliothèque Nationale au nouveau Musée du Trocadéro, nommé par la suite Musée de 

l’Homme, en 1937. Cette collection est constituée de 37 pièces de vanneries, essentiellement 

kali’na. Le reste des collections de vanneries du Musée de l’Homme41, récemment transférées 

au Quai Branly, s’échelonnent du milieu du XIXe siècle jusqu’à nos jours. Les principales 

collections de vanneries guyanaises conservées à Paris sont celles de Crevaux avec 10 pièces, 

de Coudreau avec 46 pièces wayana collectées dans les années 1888-1890, de Guffroy42 avec 

17 pièces galibi de 1900, de l’expédition Monteux-Richard (1932) avec 34 vanneries teko, de 

la mission Paul Sangnier (1939) avec 119 pièces wayana, des missions dans les années 50 de 

Edgar Aubert De la Rue avec 55 pièces wayana et wayãpi ou plus récemment de 40 vanneries 

wayãpi collectées en 1975 par Pierre et Françoise Grenand. Outre ces collections importantes 

en nombre de vanneries collectées, il n’y a pas moins d’une trentaine d’autres collecteurs de 

vanneries guyanaise ayant offert leurs pièces au Musée. Au total, le Quai Branly possède une 

collection d’environ 500 vanneries ou objets comportant des éléments tressés et provenant de 

la Guyane française.  

Le Musée d’anthropologie de Leiden en Hollande possède aussi une grande et belle 

collection de vannerie du Surinam43. Les groupes majoritairement représentés sont les Galibi 

ou Kali’na, les Arawak ainsi que les Wayana. Les collections les plus intéressantes et les plus 

fournies sont celles des frères Penard avec 41 vanneries galibi récoltées en 1912, celles de de 

Goeje avec 25 vanneries collectées dans les années 1937-1938 chez les Wayana et les Arawak 

et 8 pièces akuryo de 1978 rapportées par P. Kloos. Avec la quinzaine d’autres personnes 

ayant donné des vanneries provenant du Surinam, le musée de Leiden possède environ 150 

vanneries de cette région. 
                                                 
40 Contrairement aux poteries kali’na qui n’ont été collectées qu’à partir du milieu du XIXe siècle (Collomb, 
2003). Par ailleurs, les collections de céramique du musée national de Céramique de Sèvres et du musée du Quai 
Branly possèdent des pièces uniques permettant d’étudier la céramique kali’na sur deux cent ans (Tricornot de, 
2005). 
41 Au total, le Musée de l’Homme possédait plus de deux mille objets en provenance de Guyane (Collomb et 
Taladoire, 2001). La totalité de ces collections sont aujourd’hui au Musée du Quai Branly. 
42 Administrateur des Mines d’or de la Guyane néerlandaise (Collomb, 2003). 
43 Le Surinam est une ancienne colonie hollandaise indépendante depuis 1975. 

 72



Le Musée de Göteborg possède, lui, une collection unique de 39 vanneries palikur et 

d’un groupe métissé vivant sur le fleuve Uaça. Ces pièces ont été collectées par le grand 

ethnologue Curt Nimuendaju en 1925. Ces peuples ne semblent être représentés nulle part 

ailleurs sauf une petite collection de vanneries palikur existant au Musée Goeldi de Belém 

(Brésil) et des vanneries contemporaines palikur au Musée des Cultures Guyanaises. 

Quelques vanneries arawak du Guyana, ancienne Guyane britannique, ont été collectées par 

Walter Roth en 1927 et par Otto Thulin en 1912. 

Le Musée des Cultures Guyanaises possède quant à lui une collection de 200 

vanneries provenant de toutes les communautés de Guyane. Elles sont beaucoup plus récentes 

mais pas moins inintéressantes. Ces objets ont été collectés notamment par Pierre et Françoise 

Grenand chez les Wayãpi et les Palikur, Daniel Schoepf chez les Wayana ou Eric Navet chez 

les Teko entre 1989 et 1991. 

Tous ces musées possèdent un panel très intéressant de vanneries historiques. Les 

vanneries les plus représentées sur le temps long dans tous ces musées sont celles des Kali’na 

de Guyane et du Surinam.  

 

Comme cela a déjà été dit, les plus anciennes pièces, datant de la fin du XVIIe siècle, 

faisaient partie des collections du Jardin du Roi ou Cabinet du Roi, cabinet de curiosité de 

Louis XIV. Les vanneries du cabinet du Roi proviendraient de la collection personnelle du 

grand naturaliste Python de Tournefort qui a donné sa collection entière au Roi Louis XIV.  

Ces pièces semblent d’origines carib dont des pagara illustrés sur les gravures de l’ouvrage 

de Barrère ainsi qu’un coffre probablement d’origine palikur. Deux pièces de cette collection 

ayant la même forme (n° 71.1878.32.174 et 71.1878.32.253) ne sont plus confectionnées 

aujourd’hui par les vanniers de Guyane. Lorsqu’on leur en montre des photos, les anciens ne 

les reconnaissent pas. Deux hypothèses s’offrent à nous, soit ces objets ont été tressés par des 

ethnies n’existant plus aujourd’hui en Guyane, soit ils ont été oubliés par les artisans. Je 

pencherai plutôt pour la deuxième hypothèse, étant donné que ces vanneries sont décorées 

de motifs encore connus et tressés. Ces motifs sont typiques aujourd’hui des peuples Kali’na 

et Wayana. On peut donc avancer qu’elle était tressée par les ancêtres des Kali’na peut-être 

pour y ranger les ouvrages de coton, autre forme du pasuwa encore tressé aujourd’hui. 

Une autre vannerie, illustrée également dans l’ouvrage de Barrère (1743), n’est plus 

tressée de nos jours. Deux exemplaires ressemblants, datant du XIXe siècle, sont conservés au 

Musée du Quai Branly (n° 71.1934.33.524) ainsi qu’au Musée d’Anthropologie de Leiden 

(Hollande) (n° 231.18). Celui conservé à Leiden est attesté comme carib d’après le collecteur 

 73



et daté d’avant 1880. Il est décoré d’un motif typiquement kali’na, encore connu aujourd’hui. 

Il s’agit d’un serpent entourant une araignée. Par contre celui conservé au Quai Branly est 

orné par un motif non identifié. 

Ainsi, on peut avancer que ces deux formes de vanneries illustrées dans l’ouvrage de 

Barrère en 1743 sous le nom de pagara et dont plusieurs exemplaires sont conservés au Quai 

Branly et au Musée d’Anthropologie de Leiden peuvent être considérés comme des formes 

tressées par des ancêtres des Kali’na contemporains. Ces pièces ne doivent plus être 

confectionnées depuis la seconde moitié du XIXe siècle environ.  

 

Quelques autres formes de vanneries présentes dans ces musées ne sont plus 

confectionnées aujourd’hui comme le matutu, corbeille kali’na décorée de motif servant à 

servir les cassaves. Celle-ci est encore présente dans la mémoire des anciens et des ouvrages 

ethnographiques comme ceux de Roth et d’Ahlbrinck ainsi que les collections conservées 

dans les musées témoignent de son usage relativement tardif. Par exemple, grâce aux pièces 

collectées par les frères Penard au début du XXe siècle et conservées au Musée de Leiden, 

nous sommes assurés que ces vanneries étaient encore tressées au début du siècle. Elles ne 

sont plus réalisées aujourd’hui et cela depuis au moins une cinquantaine d’années44.  

Outre des informations sur les formes tressées à différentes époques, la plupart des 

pièces collectées depuis plus de 300 ans sont décorées de beaux motifs géométriques. De 

toute évidence le caractère esthétique des vanneries portant motifs a fortement attiré les 

collecteurs qui de ce point de vue ont pu induire une certaine sélection, laissant de côté les 

objets les plus rustiques. Nous avons ainsi à notre disposition un corpus iconographique 

relativement important. Celui-ci permettra d’évaluer l’ancienneté des motifs encore tressés 

aujourd’hui. Remarquons d’ores et déjà, que certains motifs kali’na sont tressés depuis plus 

de trois cents ans. Avaient-ils à l’époque les mêmes significations et les mêmes 

noms qu’aujourd’hui ? Pour certains il est difficile de l’affirmer, néanmoins il existe des 

motifs facilement interprétables car très figuratifs. Ceux évoquant un serpent et une grenouille 

par exemple me semblent de toute évidence représenter la même chose depuis plusieurs 

siècles, le serpent ou plus précisément l’anaconda ayant une place très importante dans la 

mythologie kali’na. J’aborderai plus en détail ces aspects iconographiques et symboliques 

dans le chapitre 3. 

 

                                                 
44 Je discuterai dans la troisième partie de cette thèse des différents facteurs induisant l’abandon de la fabrication 
et de l’usage des vanneries. 

 74



Planche 4 

Planche 4 – Les vanneries anciennes 
 

 
 

  

1) Pagara de Guyane datant d’avant 
1747 (50 cm de long.), ancienne 
collection du cabinet royal du 
Danemark, n° EDc72, conservé  à 
l’Etnografisk Samling, 
Nationalmuseet, Copenhague, 
Danemark  

 
 

  

2) Panier vraisemblablement d’origine 
caraïbe (Kali’na)  (40 cm de long.), 
datant du XIXe siècle, n°71-1934-33-
524, Musée du Quai Branly 

 
 

 

3) Panier vraisemblablement 
d’origine caraïbe (Kali’na) (40 cm 
de long.), datant d’avant 1880, 
n°231-18, Leiden  

 
 
 
 
 
 



Planche 4 

 4)     5) 
 
Photo 4 et 5 : Paniers vraisemblablement d’origine caraïbe (kali’na) (35 cm de haut), datant de la fin du XVIIe 
siècle, n° 71-1878-32-174 et 71-1878-32-253, Musée du Quai Branly 
 
 
 

 
 
 
 
Crédits : 1) Photo tiré de Le Fur éd., 2006. 
 

6) Coffret collecté en Guyane (20 cm 
de long.), origine inconnue, datant de 
la fin du XVIIe siècle, n°71-1878-32-
28, Musée du Quai Branly 



 Les voyageurs ont surtout décrit des vanneries utilitaires comme les coffres (pagara) 

ou les ustensiles servant au transport ou à la transformation du tubercule de manioc (hotte, 

presse, tamis…). Jusqu'à aujourd’hui ces vanneries sont tressées par les différentes 

communautés suivant les mêmes techniques et sont ornées en partie des mêmes motifs. Ainsi, 

les pièces muséographiques nous montrent que ces artisans ont, depuis fort longtemps, acquis 

une grande maîtrise de leur art… art comprenant un corpus esthétique riche et varié. Elles 

renseignent aussi sur des formes et des motifs toujours connus aujourd’hui mais surtout sur 

des objets et motifs qui ne sont plus tressés. In fine, ces collections anciennes permettent ainsi 

d’évaluer une certaine régression dans la diversité de cet artisanat mais aussi une certaine 

évolution dans le style. 

 75



Section 2- De la place de la vannerie dans les sociétés 

rurales traditionnelles de Guyane 
 

 

Comme le montre les témoignages anciens, la vannerie était présente partout dans un 

village amérindien. On peut encore le constater de nos jours dans la plupart des foyers ayant 

gardé un tant soit peu d’activités traditionnelles. Lorsque l’on passe devant un carbet kali’na 

d’Awala-Yalimapo, de Terre-Rouge, de Bellevue ou de Christiankondre ont rencontrera bien 

quelque part une hotte en cloche pleine de fruits d’awara ou bien vide, renversée ou pendue à 

une poutrelle. Dans un carbet manioc45 palikur ont trouvera des tamis servant à préparer la 

farine destinée à confectionner le couac. De même tout foyer wayana, wayãpi ou teko 

possèdent des éventails à feu, des paniers ajourés, des presses à manioc ou autres paniers pour 

conserver les piments boucanés. Bref, les vanneries sont partout dans la vie quotidienne des 

Amérindiens. Lorsque l’on séjourne dans un de leur village, voir un homme tresser une 

vannerie devant son foyer ou bien lors d’une réunion de boisson est chose courante, surtout en 

saison des pluies. 

Dans les sociétés rurales créoles et marronnes, la vannerie tenait également une place 

importante, essentiellement comme pourvoyeuse d’outils liés au transport et à la 

transformation du manioc. Mais on tressait aussi des chapeaux, des nasses ou des coffres pour 

conserver le linge. Cependant, chez ces populations, la vannerie n’a jamais eu l’importance 

culturelle qu’elle revêt chez les ethnies amérindiennes. Et, à part pour quelques formes, la 

vannerie créole et maronne doit beaucoup à des emprunts faits aux Amérindiens. De plus, 

comme on le montrera tout au long de ce travail, la pratique de la vannerie créole ou maronne 

devient aujourd’hui très marginale. 

 

 Les vanneries sont avant tout des outils domestiques. Si, aujourd’hui, certaines 

vanneries ne sont plus utilisées que commercialement, comme nous le verrons dans la 

troisième partie, elles étaient toutes à l’origine utilisées domestiquement. En effet, avant 

l’apparition des objets manufacturés occidentaux, les Amérindiens fabriquaient l’intégralité 

de leurs outils avec des matériaux tirés de leur environnement. Les Amérindiens 
                                                 
45 Le carbet à manioc comporte la platine qui est une plaque de métal circulaire posée sur trois pierres sous 
laquelle on allume le feu de bois pour y cuire la galette de manioc. Avant qu’elle soit remplacée par de la fonte, 
cette platine était en terre cuite, de dimension très inférieure. Sa présence dans un site archéologique indique la 
culture du manioc. 
 

 76



précolombiens des basses terres tropicales ne connaissant pas la métallurgie, leur outillage 

était composé de roches et de minéraux polis mais aussi de matériaux tirés du monde animal 

et végétal. Les dents, os, griffes, carapaces étaient autant utiles pour trancher que pour percer, 

raboter ou tuer. Mais les végétaux ont servi et servent toujours à fabriquer des outils et des 

machines, que ce soit pour transporter, presser, tamiser, éventer, piéger ou conserver. Les 

vanneries sont ainsi depuis des lustres des outils essentiels pour maintes activités de 

production des populations amérindiennes puis marronnes et créoles rurales, chaque forme 

étant utilisée pour des fonctions bien précises.  

Les vanneries sont majoritairement destinées à la cuisine et au rangement. Les paniers 

et coffrets de formes et de tailles diverses servent à ranger les parures de plumes, le coton, le 

piment et autres matériaux. Mais des vanneries sont également utilisées pour des fonctions 

rituelles et cérémonielles. Néanmoins, l’usage majoritaire est indubitablement celui nécessaire 

à la transformation du tubercule de manioc.  

 

 

2-1 Vanneries et manioc 
 

 Le manioc est fondamental dans l’alimentation des sociétés forestières de Guyane. Cet 

arbuste de la famille des Euphorbiacées comprend deux grandes formes, le manioc doux 

nommé cramanioc en Guyane et le manioc amer46, ces deux formes faisant partie d’une même 

espèce Manihot esculenta Crantz. C’est la forme amère qui est majoritairement cultivée et 

consommée en Guyane et spécialement chez les Amérindiens. De par son apport important en 

carbohydrates, sa grande productivité, sa facilité de culture, sa résistance aux agents 

pathogènes (McKey et Beckerman, 1993) et ses plus grandes capacités de conservation 

(Mowat, 1989; Dufour, 1993) le manioc amer constitue une ressource alimentaire de choix. Il 

contient beaucoup plus de calories par hectare que le maïs par exemple (Mowat, 1989). Ses 

qualités organoleptiques et le grand nombre de recettes réalisables avec cette variété sont 

aussi des facteurs non négligeables dans les choix de consommation comme le montre l’étude 

de Dufour (1993) chez les Tukano. Et, comme l’explique Françoise Grenand (1993), les 

aspects économiques, culturels et sociaux sont tout aussi déterminants dans le choix de cette 

racine comme aliment de base. 

                                                 
46 La distinction entre manioc doux et manioc amer est basée sur la concentration des deux tubercules en cyanure 
hydrolysable. C’est Koch (cité dans Dufour, 1993) qui a établi le premier un barème : au dessus de 100 ppm de 
cyanure hydrolysable, par racine pelée, le manioc est dit amer et en dessous de ce chiffre, le manioc est dit doux. 

 77



 Ce tubercule domestiqué est cultivé depuis des millénaires en Amazonie. La plus 

ancienne trace archéologique de culture du manioc a été retrouvée dans le bassin de 

l’Orénoque et date de 2000 ans BC (Mowat, 1989). Il est extraordinaire que tant de sociétés 

aient basé leur régime alimentaire sur un tubercule contenant de l’acide prussique, poison 

mortel. Les populations amazoniennes mangeant le manioc amer sont parmi les seules au 

monde à avoir basées leur alimentation sur un aliment toxique (McKey et Beckerman, 1993; 

Grenand, 1996a).  

 Ainsi, pour rendre comestible ce tubercule, les Amérindiens ont dû mettre au point 

tout au long de leur histoire des outils élaborés afin de le transformer en aliments divers et 

variés. Car c’est tout un ensemble de transformations qui contribue à la détoxication du 

tubercule. Comme le précise Roosevelt (1980), « the prussic acid produced by the oxidation 

of cyanogenic glucosides in manioc roots when they are harvested is extremely volatile and 

can be driven off by anyone of several simple method of treatments such as washing, sun 

drying, heating or fermentation”. D’autres de leur côté (Dole, 1960)  pensent que la presse est 

surtout utile pour déshydrater la masse de manioc râpé et, comme Roosevelt (1980), que 

l’acide prussique volatile est surtout dégradé lors du chauffage ou de la fermentation. 

Cependant Mc Key et al. (1993) montrent que le chauffage ne suffit pas à dégrader toutes les 

toxines. Ainsi c’est tout un processus, allant de la déshydratation au chauffage en passant par 

la fermentation, qui est nécessaire à la destruction des molécules toxiques. Mais la technique 

la plus efficace pour enlever les toxines reste bien l’essorage grâce à la presse à manioc 

(Grenand, 1996c; Carneiro, 2000). 

 Ce tubercule est hautement valorisé et présent tous les jours dans la vie des 

Amérindiens que ce soit sous formes de galette (cassave), de farine torréfiée (couac), de 

condiment (tukupi ou couabio), de boisson (cachiri), d’empois (takaka)47. Bien sûr, il existe 

pour chaque préparation de nombreuses recettes et chaque ethnie a ses variétés différentes.  

 Le couac peut être préparé avec de la masse râpée de manioc moins déshydratée avec 

un moindre danger pour la santé. Par contre, la cassave préparée avec une masse mal 

déshydratée peut être dangereuse car celle-ci est moins cuite que le couac. Le mauvais 

essorage est un facteur important dans la prévalence de goitre chez des populations ayant un 

déficit d’iode et ayant une mauvaise maîtrise du processus de détoxification du manioc amer 

(Jackson, 1993; Prinz, 1993). D’après Pierre Grenand (com. pers.) il existe une recrudescence 
                                                 
47 Françoise Grenand a écrit deux articles détaillant différentes préparations du manioc chez les Wayãpi (F. 
Grenand, 1996 a et b, 2006), Daniel Schoepf a lui décrit la cuisine wayana (Schoepf, 1979), Eliane Camargo la 
bière wayana (2006). Pour la bière de manioc à l’échelle amazonienne on pourra se référer à l’ouvrage édité par 
P. Erikson (2006). 

 78



Planche 5 

Planche 5 – La vannerie et le manioc amer 
 
 
 

  1) Couleuvre à manioc wayãpi, Zidock, 2004 
 

  
2) Femmes wayãpi tamisant la farine de manioc, 
années 60 

 
Crédits : 2) Photographie de Jean Hurault 



de goitre chez des populations paupérisées de Guyane et d’Amazonie brésilienne. Ainsi le 

remplacement de plus en plus prégnant de la couleuvre à manioc par ce que l’on nomme la 

presse brésilienne48 pourrait être un facteur non négligeable dans l’augmentation de la 

prévalence de goitre. Car, si du temps est gagné en pressant davantage de tubercules avec cet 

engin qu’avec la presse en vannerie, il reste néanmoins moins efficient quant à la 

déshydratation de la masse de manioc et donc détoxique moins efficacement celle-ci. 

La presse à manioc en vannerie est un outil fondamental intimement lié à la 

consommation du manioc amer par les Amérindiens de Guyane (Métraux, 1928 ; Dole, 1960 ; 

Carneiro, 2000). Elle est le fruit du génie des populations amazoniennes qui ont inventé cet 

outil complexe et efficace (Métraux, 1928 ; Nordenskiöld, 1929). Il existe cependant d’autres 

outils utilisés par les populations des basses terres d’Amazonie permettant de traiter cette 

racine mais ils sont plus rudimentaires et moins efficaces. Ce sont des nattes à torsion utilisées 

par les Kayapo (Carneiro, 2000), les Witoto ou les Sherente (Mowat, 1989), des nattes dans 

lesquelles on presse la masse comme chez les Trumai ; ou bien encore certains Amérindiens, 

comme les Tapirapé, la pressent directement entre leurs mains (Dole, 1960). En fait, il existe 

toute une succession d’outils tressés allant de la forme la plus simple à la plus complexe, en 

l’occurrence, la couleuvre à manioc des Guyanes (Carneiro, 2000)49. 

 

Outre les vanneries utiles à la détoxication, les Amérindiens de Guyane tressent un 

grand nombre de formes liées au complexe de production d’aliments à base de manioc. 

Celles-ci sont utilisées pour différents usages allant de la récolte à la consommation. Ce sont 

des formes utilisées pour son transport (hotte), sa transformation (presse, tamis), sa cuisson 

(éventails à feu) ou pour le sécher (natte) ; mais aussi pour stocker la farine torréfiée ou les 

pâtes de cachiri dans de grands paniers. 

J’ai dénombré 90 formes de vanneries liées au manioc allant de la hotte nécessaire au 

transport du tubercule au panier servant à conserver le couac en passant par l’éventail à feu. 

Ce qui en fait la première catégorie d’usage avec 43 % de toutes les vanneries répertoriées en 

Guyane française, qu’elles soient encore en usage ou non. Il a, en effet, été recensé 211 

formes de vanneries. Dans ce total sont comprises les vanneries encore en usage, celles qui ne 

sont plus utilisées mais qui sont encore présentes dans le savoir des anciens et dans diverses 

                                                 
48 La presse, dite brésilienne ou encore cearense (du nom de l’État du Ceará au Brésil), est composée d’une 
caisse que l’on remplit d’un ou deux gros sacs de jute ou de sacs postaux pleins de masse râpée de manioc sur 
lesquelles on placera une plaque de bois. Celle-ci pressera, à l’aide d’un système de vis ou bien de levier en bois, 
la masse afin d’en faire exsuder le jus toxique. 
49 On rediscutera de la distribution de la presse à manioc dans le chapitre 2. 

 79



sources ethnographiques du début du XXe siècle, ainsi que de nouvelles formes tressées 

uniquement pour la vente. Signalons tout de suite qu’ici comme dans tout le reste de cette 

thèse chaque fois que seront dénombrées des vanneries, chaque forme sera prise en compte. 

Par exemple, chaque communauté tresse une presse à manioc ayant le même usage et une 

forme globale identique mais toutes sont des vanneries différentes car elles ont chacune leurs 

particularités de forme et portent chacune un nom différent. Il existe donc autant de variétés 

de couleuvre en Guyane que de communautés qui la fabriquent. 

On peut retrouver dans le tableau n° 1 la répartition du nombre de vanneries en 

fonction de chaque catégorie d’usage. 

Cinq catégories d’usages ont été définies et classées en fonction de leur usage. Chez 

ces populations, il n’y a pas de terme générique pour la vannerie mais un verbe spécifique 

pour désigner l’activité50. Par contre la plupart des vanneries sont intimement liées à des 

usages précis ; ainsi il m’a semblé pertinent de les présenter en fonction de leur usage. On 

pourrait rétorquer que cette classification est arbitraire ; je pense néanmoins qu’elle permettra 

de comprendre à la fois pourquoi cet artisanat reste toujours relativement prégnant  dans ces 

communautés contrairement à d’autres artisanats mais aussi de mieux appréhender le 

symbolisme et les représentations qui lui sont liés. 

La première catégorie est celle déjà citée des vanneries attachées au manioc amer. On 

se rend compte de l’importante que tient cette plante dans la confection d’une grande diversité 

d’outils51. La place centrale de la vannerie dans le processus de production des aliments à 

base de manioc est, comme je le montrerai par la suite, un des facteurs majeurs jouant sur le 

maintien de cet artisanat.  

La deuxième catégorie comprend des formes utilisées pour le rangement, le stockage 

ou la cueillette. Ce sont des paniers, corbeilles, hottes, coffres ou coffrets essentiellement 

utilisés pour rapporter les produits de collecte, de chasse, pour ranger les ouvrages de coton 

des femmes, les plumasseries masculines ou divers autres attirails masculins ou féminins. 

Cette catégorie est la deuxième par le nombre de formes tressées avec 72 vanneries recensées 

soit 34 %. Elle montre la place importante que tient la vannerie dans l’ameublement de ces 

sociétés. Quasiment tous les objets de rangement, de transport et de stockage sont 

traditionnellement des vanneries dans les sociétés forestières de Guyane à part la bière de 

                                                 
50 Ce terme est d’ailleurs souvent commun au travail de la vannerie mais aussi du coton ou de la poterie. 
51 Chez les Ye’kwana du Venezuela, 10 vanneries sur 18 répertoriées (soit 55 %) sont liées au processus de 
transformation du manioc amer (Hames et Hames, 1976 : 4). 

 80



 81

                                                

manioc ou cachiri temporairement stockée dans des poteries ou des canots en bois52 ainsi que 

les gourdes servant à stocker des liquides ou des semences. Contrairement à d’autres zones 

plus sèches des néotropiques  comme le Chaco, les sociétés de Guyane n’ont jamais tissés de 

filets en fibres de broméliacées utilisés pour le transport (Métraux, [1946] 1982: 87). Les 

contenants en bois ne semblent pas non plus avoir été beaucoup utilisés par les Amérindiens53 

contrairement aux sociétés marronnes qui excellent dans le travail du bois. Notons que de 

toute façon les sociétés forestières des basses terres d’Amazonie ne sont pas des sociétés où 

l’on conserve longtemps, que ce soit des aliments, des semences ou autres boutures, ou autres 

objets, à l’exception notable des plumes. 

La troisième catégorie regroupe des vanneries utilisées lors de cérémonies et de 

danses. Elle regroupe 7 % des formes recensées. Il s’agit soit de vanneries portant des plumes 

pour les danses, soit de treillis de vannerie enserrant des insectes pour les rites d’imposition 

des fourmis et des guêpes ou bien, plus rare, des instruments de musique.  

Pour fixer les plumes afin de confectionner les parures ou autres masques deux 

grandes techniques d’assemblages existent, l’amarrage et le collage (Schoepf, 1971 : 28) : soit 

les plumes sont directement fixées sur le corps en les collant à l’aide de résine, soit elles sont 

accrochées sur des bandes de coton tissés ou insérées sur des couronnes, des casques ou des 

cimiers tressés. Si pour les Amérindiens l’art de la plumasserie ne rentre pas strictement dans 

l’art de la vannerie, il n’en reste pas moins que ce sont bien souvent les mêmes artisans, qui 

en Guyane, excellent à tresser les vanneries et à confectionner les ouvrages en plumes. Ainsi 

je traiterai dans ce travail des vanneries portant plumes, d’autant plus que les matériaux et 

techniques sont identiques à ceux utilisés pour les vanneries courantes. 

Les vanneries servant aux rites d’imposition des insectes, véritable rituel de passage, 

tiennent une place importante chez les Amérindiens de Guyane. Elles sont utilisées soit lors 

de fêtes spéciales regroupant plusieurs villages, soit à l’intérieur du foyer, le plus souvent 

lorsqu’une jeune fille a ses premières menstrues.  

Une seule vannerie est utilisée comme instrument de musique cérémoniel chez les 

Kali’na. 

 
52 Les canots à cachiri sont toujours utilisés aujourd’hui chez les Wayãpi de Trois-Sauts. 
53 Les coffrets en bois utilisés par les Urubu Ka’apor pour y entreposer leurs parures de plumes  (Schoepf, 
1971a: 24) semblent être une exception, à moins qu’ils ne soient issus d’emprunts. Seules les parures de plumes 
sont conservées dans ces boîtes en bois, les choses usuelles, aliments et petits objets étant rangés dans des 
paniers et corbeilles (Ribeiro, 2002: 144).  



 82 

 

 

 

 

 

 

 
Tableau 1 – Nombre de vanneries par catégories d’usages 

Nombre de vanneries recensées 
Usages 

Aluku       Arawak Créoles Kali’na   Palikur Teko Wayana Wayãpi Total %
Vanneries liées au manioc 6 10 7 13 10 14 16 14 90 43 
Vanneries pour le rangement, stockage, cueillette 2 4 5 11 3 9 21 17 72 34 
Vanneries cérémonielles 0 1 0 4 1 2 4 2 14 7 
Vanneries diverses 1 2 4 1 3 1 5 4 21 10 
Vanneries commerciales 0 5 0 3 6 0 0 0 14 6 
Total par ethnie 9 22 16 32 23 26 46 37 211 100 

 
 
 



La quatrième catégorie est plutôt une non-catégorie car elle regroupe les vanneries ne 

se rangeant pas dans les quatre autres. Ce sont des chapeaux, des nattes pour dormir, des 

épuisettes ou des nasses pour pêcher. Cette catégorie représente 10 % des formes recensées.  

Enfin, une cinquième catégorie regroupe des vanneries nouvelles confectionnées 

uniquement pour la vente. Ces néo-formes sont réalisées essentiellement par des femmes 

(Davy, 2002) ; je m’y attarderai plus largement dans la troisième partie de cette thèse. Les 

formes de cette catégorie représentent 6 % du total des pièces recensées. De par leur aspect 

moderne, et contrairement aux autres formes dites traditionnelles, les artisans les tressant 

montrent une large part d’innovation. Je n’ai donc pas multiplié le nombre de formes 

recensées mais je les ai plutôt regroupées en classes de type corbeille, panier, poupées, 

animaux, napperons… 

 

Dans le chapitre suivant seront décrites en détail toutes les vanneries de Guyane. 

Voyons maintenant qui tresse ces objets et qui les utilise. 

 

 83



2-2 Une activité masculine 
 

Dans les sociétés amérindiennes de Guyane, c’est l’homme qui est le producteur de 

vannerie. Et, dans un foyer, si l’homme tresse les vanneries, l’utilisation quant à elle est quasi 

exclusivement l’apanage des femmes, chaque mari devant fournir son épouse en vannerie. 

 La répartition des tâches domestiques dans les sociétés amazoniennes est largement 

inféodée au sexe de l’individu. La division du travail en fonction du sexe est la forme 

souvent dominante dans les sociétés non-industrielles et, surtout liée à la diversité et à la 

complémentarité de leurs activités. Les sociétés rurales de Guyane ne font pas exception à 

cette règle. Le tableau n°2 dresse un inventaire des activités réparties en fonction du genre. 

 
 Tableau 2 - Répartition des activités de production en fonction du genre chez les Amérindiens de Guyane 

Activités masculines Activités féminines 
Ouverture de l’abattis et défrichage 
Fabrication de pirogues 
Chasse 
Pêche 
Plumasserie 
Vannerie 
Fabrication d’arcs et de flèches 
Cueillette 
Construction des maisons 

Plantation, entretien de l’abattis, récolte 
Travail du coton (hamac, porte bébé) 
Transformation et préparation des aliments 
Pêche 
Céramique 
Travail des perles 
Cueillette 

 

 

Lors des nombreux mois d’enquêtes parmi les différentes communes, je n’ai 

rencontré et vu tresser quasiment que des artisans masculins. Chez les communautés créoles 

et marronnes, il existe quelques femmes tressant, mais elles ne sont pas majoritaires. Tandis 

que chez les Amérindiens cette règle est absolue et générale à toute l’Amazonie, à part 

quelques cas marginaux comme chez les Arawété (Viveiros de Castro, 1992), les Bororo 

(Lévi-Strauss, 1964) ou les Yanomami (Biocca, 1968) par exemple. Ce n’est que récemment 

que l’on a pu observer en Guyane des femmes amérindiennes palikur tresser des vanneries et 

dans des formes modernes destinées au commerce (Davy, 2002). En effet, en 1925 les 

femmes ne tressaient pas encore paniers et corbeilles (Nimuendaju, 1926), seuls les hommes 

commençaient à confectionner ces formes empruntées. Des femmes Arawak-Lokono, du 

Guyana à la Guyane française, tressent aussi des néo-formes pour la vente. Cette 

féminisation de la vannerie fera l’objet d’un développement dans la troisième partie. 

 

 84



Traditionnellement, il est donc clair que la vannerie est sans conteste un artisanat 

masculin,  pendant de l’artisanat féminin par excellence, la céramique54.  

Quand on demande à un artisan pourquoi il n’y a que les hommes qui tressent, on 

assiste souvent à son étonnement. Il va de soi pour eux qu’une femme ne peut confectionner 

une presse ou un tamis ni des motifs sur les paniers. Certains ajoutaient même : «  les femmes 

ne sont pas assez fortes pour ça, c’est un travail d’homme ». La pratique de la vannerie est 

constitutive de l’identité de l’homme amérindien et il existe des interdits stricts sur la 

pratique de cette activité masculine par une femme. Elles ne peuvent en aucun cas tresser des 

motifs, sous peine de graves dérèglements sanitaires ou sociaux. Les Wayana avancent que si 

une femme tresse des motifs (tïmilikhem), son enfant risque d’avoir les membres paralysés, 

d’être handicapé. Pour les Amérindiens de Guyane, que la vannerie soit masculine tombe 

sous le sens, c’est leur sens commun comme l’entend Geertz (1986). C’est évident pour eux 

au même titre que la céramique est une tâche féminine ou que, pour un Wayãpi, il soit 

interdit de tuer un anaconda sous peine de faire tomber une forte pluie. On verra par la suite 

que cet interdit lié au travail de la vannerie est en partie dû à la matière première. 

Savoir tresser était une condition sine qua non pour être considéré comme un homme 

accompli, au même titre que savoir chasser ou pêcher et auparavant fabriquer un arc et des 

flèches, construire sa pirogue et sa maison (Kloos, 1971: 80). Si un jeune homme voulait 

prendre femme, il lui fallait maîtriser l’art de la vannerie, la quasi-totalité des outils entrant 

dans le processus de production alimentaire à base de manioc étant faite d’objets tressés. Or 

si la confection des vanneries est l’apanage de l’homme, toutes les tâches tournant autour du 

manioc incombent aux femmes. Hurault (1968 : 61) précise que, chez les Wayana, un père ne 

donnera pas sa fille à un homme incapable de fabriquer le katali tïmilikhem ou hotte ouverte 

portant motifs ; de plus, pour se marier, le jeune homme wayana offrait à sa belle-mère une 

natte en arouman portant motifs, nommée apitu afin de montrer sa dextérité à tresser. Chez 

les Palikur, les présents les plus appréciés qu’un jeune homme puisse apporter aux parents de 

sa fiancée sont le tamis et la presse à manioc (Mattioni, 1975 : 43). Chez les Arawak-

Lokono, lorsqu’un couple venait de se marier, le jeune homme devait offrir à sa belle-mère 

une couleuvre à manioc richement décorée ainsi qu’un kweke (hotte en cloche). Un ancien 

kali’na raconte qu’avant, lorsqu’un homme voulait prendre femme, on asseyait les futurs 

époux côte à côte et un ancien donnait à l’homme un brin d’arouman (Ischnosiphon sp.). On 

lui demandait de tresser une boule appelée mope-po, graine de mombin (Spondias mobin), 

                                                 
54 Chez les Achuar, Descola (1986 : 373) considère également la vannerie et la poterie comme deux activités 
paradigmatiques. 

 85



pour faire montre de sa dextérité avec l’arouman. Il devait ensuite l’attacher autour du cou de 

sa future femme. S’il ne savait pas tresser cet objet, il n’avait pas le droit de vivre avec elle.  

Roth rapporte une histoire arawak contant comment un jeune garçon eut du mal à se 

marier car il ne savait pas tresser la hotte kweke utile pour récolter des crabes ; un ami dut lui 

apprendre à tresser cette hotte mais également coffret, presse, tamis et éventails à feu afin 

qu’il puisse trouver une épouse (Roth, 1915: 316). Il évoque aussi dans cette histoire les 

épreuves qu’un jeune homme devait accomplir afin de recevoir une jeune fille en mariage. Il 

devait flécher le nid d’un pic debout sur un canot, remplir un grand nombre de hottes avec 

des crabes ainsi qu’ouvrir et nettoyer un abattis en un minimum de temps. 

S’il n’existait pas de cérémonie de mariage à proprement parler chez les Amérindiens 

de Guyane, il n’en reste pas moins que, dans toutes les communautés, le père et la mère 

pouvaient refuser la main de leur fille à un jeune homme qui ne maîtrisait pas toutes les 

tâches imparties à un homme accompli. Á propos des Wayãpi, P. Grenand précise que 

« savoir chasser, savoir faire toutes les vanneries pour sa femme, savoir faire un abattis sont 

les seuls critères sur lesquels une femme peut se récrier lorsqu’on lui propose un mari » 

(Grenand P., 1982: 120).  

La place importante de la vannerie dans ces sociétés était déjà la même il y a 400 ans ; 

l’anonyme de Carpentras ([1620] 1990 : 193) nous rapporte à propos des Caraïbes insulaires 

que pour se marier, il fallait que le jeune homme « sache bien tirer de l’arc, bien pêcher, 

faire une maison, des paniers de toutes grandeurs où ils serrent beaucoup de hardes qu’ils 

nomment baccara, qu’ils fassent bien un matoto, un catauli et qu’il fasse un jardin… »55. 

Bref, le père en devenir doit être capable de procurer à son foyer les ressources et les outils 

nécessaires pour vivre normalement. Encore aujourd’hui un homme qui ne sait pas tresser les 

ustensiles utiles à la transformation du manioc se fera railler par les autres au risque que sa 

femme aille voir ailleurs ! Et comme me l’ont signalé des informateurs palikur ou wayãpi, 

« savoir faire de la vannerie, c’est le  bac indien ! ». 

De plus, un homme est fier de savoir confectionner les objets traditionnels et un 

certain prestige en est tiré. On peut déduire que la vannerie est vectrice d’identité. La femme 

sera fière de son mari habile artisan et pourvoyeur en ustensiles domestiques au même titre 

que s’il est bon chasseur ou bon pêcheur. Evidemment, aujourd’hui, un homme qui ne sait 

pas tresser peut compenser son manque de savoir-faire en achetant les ustensiles pour sa 

                                                 
55 Le baccara est un coffre en vannerie servant à ranger le linge, le matoto une table corbeille utilisée pour 
déposer les galettes de manioc et le catauli une hotte portée par les femmes pour rapporter les produits 
d’agriculture. 

 86



femme. Mais, avant que l’argent n’arrive dans ces sociétés, les femmes ayant un mari 

fainéant ou malhabile ne sachant pas tresser (chose rare) devaient aller voir un père ou un 

frère pour lui fournir l’outil en question. Il en ressortait un certain mépris pour cet homme, 

pas vraiment homme. Comme Pierre Clastres (1966) le dit dans son article « L’Arc et le 

Panier » sur les Guayaki, où l’arc est l’apanage des hommes et le panier celui de la femme, 

en Guyane française la fabrication des vanneries est constitutive de la masculinité, la 

confection de la céramique et la transformation du coton de la féminité.  

 

Traditionnellement, tous les jeunes garçons regardent dès leur plus jeune âge les 

hommes de leur parenté tresser un tamis ou un panier. Puis vers l’âge de 8-10 ans, ils 

commencent à imiter leur père ou un oncle en utilisant des lames préparées à leur intention 

ou bien des brins d’arouman de moindre qualité. Ils commencent par apprendre à tresser les 

formes les plus simples comme les paniers ajourés à trois nappes enchevêtrées jusqu’aux 

vanneries plus élaborées qu’ils devront savoir confectionner lorsqu’ils atteindront l’âge du 

mariage. Ensuite tout au long de sa vie l’homme amérindien affinera sa technique et 

augmentera son corpus iconographique, pour les plus doués et les plus motivés. Néanmoins, 

traditionnellement, un jeune homme « bon à marier » doit savoir tresser les vanneries 

essentielles liées au manioc pour qu’une famille accepte de lui donner leur fille.  

Comme nous le rappelle Sahlins, au sein d’un genre, « les processus de production 

dans ce type de sociétés sont unitaires et non parcellisés, ils n’impliquent pas une division 

élaborée du travail, de sorte que le même groupe ou individu motivé peut mener à terme 

l’entière procédure depuis l’extraction des matières premières jusqu’à la fabrication du 

produit achevé » (Sahlins, 1976: 122). C’est le cas de la vannerie, l’artisan récoltant et 

tressant lui-même tous ses ouvrages. Il ira récolter seul ou avec des membres de sa parenté la 

matière première puis tressera son ouvrage près de sa maison ou bien en discutant et buvant 

du cachiri lors des fêtes de boisson. 

Dans ces sociétés il n’existe donc pas de spécialistes à proprement parler, tout homme 

doit savoir tresser tous les ouvrages tels qu’il l’a appris avec un parent durant sa jeunesse. 

Berta Ribeiro (1989) l’a montré pour les sociétés indigènes du Brésil, l’apparente unité des 

savoirs mérite cependant d’être nuancée. Si tous les hommes se doivent de maîtriser la 

confection des vanneries élémentaires, il existe néanmoins certaines personnes plus habiles 

que d’autres, sachant tresser un plus grand nombre de formes ou de motifs. Aujourd’hui en 

raison de la perte de la transmission du savoir, il existe un nombre grandissant d’hommes, 

souvent les plus jeunes, qui ne savent plus tresser. C’est le cas des Amérindiens du littoral, 

 87



Kali’na, Palikur ou Arawak chez qui il existe en conséquence des spécialistes tressant des 

vanneries et les vendant à des foyers dans lesquels l’homme ne sait pas ou ne peut plus 

tresser en raison d’un travail salarié par exemple. La concentration du savoir technique dans 

les mains de quelques personnes va ainsi en grandissant dans le monde rural guyanais (Orru, 

2000). 

Par contre à l’intérieur de la Guyane, chez les Wayana ou les Wayãpi il est encore 

rare qu’un père de famille ne tresse pas. Pourtant, les hommes sachant faire de nombreuses 

formes, maîtrisant un grand nombre de motifs, sont reconnus et connus de tous, considérés 

avec respect56. Le fait de bien dominer cet artisanat dénote un homme connaissant bien sa 

culture, car comme je l’évoquerai plus bas, les motifs et les formes sont des marqueurs 

ethniques. De plus, en représentant des animaux mythiques les motifs sont de véritables 

supports de la mémoire collective. D’ailleurs aujourd’hui peut-être plus qu’hier, dans des 

sociétés où le savoir traditionnel se délite, un homme connaissant les techniques 

traditionnelles sera considéré par les plus jeunes comme un véritable « Indien » comme j’ai 

pu l’entendre dire par de nombreux jeunes du littoral ou de l’intérieur. 

La vannerie était une activité parmi d’autres pour les sociétés rurales de Guyane, 

chaque homme et femme étaient des pluriactifs et, jusqu’à aujourd’hui, un artisan vannier 

pratique aussi toutes les activités attribuées aux hommes. La spécialisation est de son côté un 

phénomène d’apparition récente. Il est donc important de préciser que l’artisanat est une 

activité parmi d’autres et qu’elle n’est pas forcément prioritaire à certains moments de 

l’année, comme en saison sèche, période où l’on coupe et brûle les abattis. Ainsi, les 

Amérindiens étant tous des pluriactifs, l'artisanat n'est jamais leur unique activité de 

production. 

 

 

 

 

                                                 
56 Comme l’écrit justement Darcy Ribeiro « seul celui qui a vécu dans un village indigène isolé peut évaluer 
l’importance que les Indiens attribuent à la virtuosité technique, l’orgueil avec lequel ils exhibent leurs chefs 
d’œuvres qui, en fin de compte, constitue toute leur richesse et la meilleure source de prestige » (1979 : 257). 

 88



2-3 Vanneries féminines, vanneries objets d’échanges 
 

2-3-1 Des vanneries à usages féminins 

 

Si les vanneries sont toutes tressées par les hommes, elles sont majoritairement 

utilisées par les femmes (62 % des formes). Ce sont majoritairement des vanneries liées au 

manioc et pour stocker le coton. Les hommes, eux, n’utilisent que 19 % des vanneries qu’ils 

confectionnent, ce sont des coffrets pour ranger les parures de plumes, les cimiers ou autres 

ustensiles57. Enfin 19 % sont utilisées par les deux sexes : ce sont les épuisettes et quelques 

paniers. Notons l’exception de la hotte temporaire en feuille de palmier wassay (Euterpe 

oleracea) ou en comou (Oenocarpus bacaba) qui peut être à l’occasion tressée par les 

femmes amérindiennes et qui est utilisée indifféremment par les deux sexes. C’est le cas 

quand il s’agit de rapporter des produits de cueillette d’une expédition en forêt. 

 

Dans le tableau suivant sont classées les formes utilisées en fonction du sexe chez les 

différentes communautés de Guyane. Je n’ai pas pris en compte les onze néo-formes tressées 

par les Arawak et les Palikur car elles ne sont pas employées domestiquement, mais 

uniquement destinées à la vente. 

 

 
Tableau 3 - Répartition de l’usage domestique des vanneries par genre 

Vanneries Aluku Arawak Créole Kali’na Palikur Teko Wayana Wayãpi Total % 
utilisées par les 

femmes 6 10 9 18 10 17 31 19 120 62 

utilisées par les 
hommes 1 4 3 6 4 4 8 8 38 19 

utilisées par les 
deux sexes 2 3 4 5 3 5 7 9 38 19 

 
 

 L’homme demeure le pourvoyeur d’ustensiles utiles à sa femme pour des tâches liées 

à un aliment de base, le manioc amer. Sans ces ustensiles, la production des produits dérivés 

du manioc serait impossible. Ici, comme dans l’agriculture sur brûlis on devrait plus parler de 

complémentarité que de division sexuelle du travail. Chaque femme possède ses vanneries 

que son mari lui tresse : sa hotte pour le transport des tubercules de l’abattis au village, ses 

presses à manioc, ses tamis, ses éventails à feu, ses nattes à galettes, ses corbeilles à farine. 
                                                 
57 De même chez les Waiwai, les vanneries utilisées par les hommes sont rares, essentiellement les coffrets 
(Yde, 1965).  

 89



Tous ces objets lui appartiennent, ils sont utilisés jusqu’à ce qu’ils soient usagés puis jetés, 

jamais très loin du foyer et laissé là à se décomposer. Comme je l’expliquerai plus bas, en 

aucun cas les vanneries ne sont brûlées. On les laisse toujours se décomposer naturellement, 

chose qui d’ailleurs se fait assez rapidement dans ce milieu tropicale humide. Il existe 

néanmoins une exception, lors de la mort d’une femme kali’na il peut arriver que l’on 

incinère avec elle ses paniers domestiques ou bien que l’on dépose ses vanneries dans la 

tombe.  

 

Une autre activité importante dans la vie des femmes amérindiennes est le travail du 

coton58. Comme pour le travail du manioc, elles en contrôlent la production de la plantation à 

la transformation. Avec cette fibre, les femmes font les hamacs pour leur mari et leurs 

enfants ainsi que les porte-bébé. Filer le coton est une activité très présente dans la vie d’une 

femme amérindienne. Dés qu’elle a un peu de temps libre, elle prendra son fuseau pour faire 

grossir sa pelote de fil. Très tôt, les jeunes filles se doivent d’apprendre à filer le coton et 

auparavant une jeune mariée devait tisser un hamac pour son époux, cette tâche faisant partie 

des activités qu’une femme amérindienne se doit de maîtriser pour être reconnue. Les Kali’na 

brûlaient d’ailleurs la bourre de coton dans les mains de la jeune fille ayant ses premières 

menstrues afin qu’elle ne soit pas fainéante mais courageuse à effectuer les tâches féminines 

qui lui incombent (Kloos, 1969, 1971; Ahlbrinck, [1931] 1956). Si l’instrument de base de ce 

travail est bien le fuseau59, les femmes, essentiellement kali’na et wayana mais aussi dans 

une moindre mesure teko et wayãpi, possèdent toutes un assortiment de paniers destinés à 

ranger la pelote, son fuseau ainsi que la bourre de coton non filée. Elles possèdent aussi 

nattes et corbeilles afin de faire sécher la bourre de coton. La plupart de ces paniers et 

corbeilles sont joliment ornés de motifs bicolores et gardés précieusement par les femmes. 

Ces mêmes paniers servent également aux femmes pour ranger leurs menus objets personnels 

comme les colliers ou bracelets en perles. Mais aujourd’hui, seules les vieilles femmes en 

possèdent. Ces vanneries sont, avec les hottes et les coffrets en arouman, les pièces les plus 

richement ouvragées. Ces paniers à coton sont les équivalents des coffres et coffrets 

masculins. Il existe un grand nombres de formes pour ces paniers : à fond carré, hexagonal, à 

pointe, avec des flancs droits ou renflés… 

                                                 
58 Sauf chez les femmes palikur qui ne fabriquent pas de hamac et les femmes Arawak-Lokono tressant, elles,  
leur hamac en fibre de palmier-bâche (Mauritia flexuosa). 
59 Il n’existe pas de métier à tisser horizontaux élaborés chez les Amérindiens de Guyane à part chez les Wayãpi 
et les Teko. Le métier se résume la plupart du temps à deux pieux plantés en terre et séparés de la longueur 
congrue. 

 90



Ainsi les vanneries sont essentiellement produites et utilisées à l’intérieur de l’unité 

familiale, de la maisonnée. Comme l’a avancé Sahlins (1976 : 239), l’économie de ces 

sociétés privilégie le mode de production domestique. 

Il existe un échange entre les hommes et les femmes, dans la mesure où l’homme 

fabrique des ustensiles pour que la femme prépare la cuisine ou pour stocker des aliments et 

pour qu’elle mette son coton et son ouvrage en cours dans un panier. Ainsi, les femmes 

reçoivent des outils permettant de transformer le manioc en aliments divers et variés qu’elles 

offriront à leur mari, enfants et membres de la parenté voire même au village entier lors des 

fêtes de boissons par exemple. Si chaque père de famille doit savoir tresser les vanneries 

essentielles à la production alimentaire du nouveau foyer afin de nourrir sa famille (galettes 

ou la farine torréfiée de manioc), toute femme doit aussi préparer le fameux cachiri ou bière 

de manioc pour pouvoir inviter des convives à des réunions de boisson plus ou moins 

importantes suivant le contexte.  

  En effet, la bière de manioc ou cachiri, largement utilisée dans tous le bassin 

amazonien (Erikson éd., 2006) est un véritable ciment social présent dans la moindre des 

festivités (Grenand, 1996a). Ainsi, les femmes offrent au nom de leur mari, du cachiri lors de 

fête de boisson, créant ainsi du lien social entre consanguins mais aussi affins ; et, en 

reprenant l’heureuse formule de F. Grenand : « pour tout Wayãpi, la réussite dans l’existence 

se traduit par ce principe duel de base : « avec mon gibier et mon poisson, mon épouse peut 

offrir des repas collectifs à mes amis et mes parents ; avec la bière de manioc de mon 

épouse, je peux offrir une fête à la collectivité » (Grenand, 1996b: 76). Comme l’on souligné 

les technologues culturels, l’action technique est productrice de vie sociale (Digard, 1979). 

De même, l’homme donne des paniers pour que sa femme y mette ses ouvrages de 

coton, et celle-ci offre en retour un hamac à son mari, et utilise un porte-bébé en coton pour 

transporter leur nourrisson. Nous avons là un système de don/contre-don qui s’établit à 

l’intérieur d’un foyer à travers cette activité de vannerie. Comme l’a montré Godelier ([1982] 

1996 : 33) chez les Baruya de Nouvelle-Guinée, tous les moyens de production sont 

fabriqués par les hommes rendant les femmes dépendantes de ceux-ci matériellement. Le don 

est un moyen de rendre dépendant celui qui reçoit et donc d’induire un rapport de supériorité 

entre le donneur et le receveur, mais le don entraîne également une certaine solidarité 

(Godelier, [1982] 1996), un « coefficient de sociabilité » comme le dit si bien Sahlins (1976: 

236). Dans notre cas, l’homme en tressant tous les outils liés au complexe du manioc rend 

ainsi dépendant son épouse et affirme sa supériorité sur celle-ci en tant que producteur 

d’outils. Mais, il instaure aussi une solidarité et une complémentarité dans le foyer.  

 91



 

2-3-2 Vannerie et échanges interethniques 

 

Les vanneries font aussi l’objet d’échanges au delà du groupe de parenté ou de la 

communauté. Ainsi, il existe des échanges symétriques intra-ethniques notamment chez les 

Wayãpi. Lors de la fête de la danse du tapekwa, éventail à feu, les hommes tressent en grande 

quantité une forme particulière d’éventail à feu nommée tapia’ilena (emplacement de la 

fourmi Neoponera commutata). Ces éventails servent, comme leur nom l’indique, à y ficher 

des fourmis avec lesquelles les femmes sont piquées lors de la danse. À la fin des festivités, 

ces ustensiles sont partagés entre toutes les femmes (P. et F. Grenand, com. pers.).  

De même, chez les Wayana ou les Teko, il semble avoir existé des échanges de 

vanneries lors de fêtes rassemblant plusieurs villages. À cette occasion des vanneries 

décorées de motifs bicolores étaient troquées, troc intra-ethnique rehaussant le prestige de 

certains. Hurault (1968) décrit les cérémonies d’échanges rituels wayana nommées taakai. 

Ces cérémonies avaient pour but de créer ou de maintenir des relations d’amitié entre deux 

villages « le village A invite le village B à une beuverie de cachiri fondée sur un échange 

symbolique. Les A ont fait savoir qu’ils désiraient tels objets : par exemple un grand pot à 

cachiri, une vannerie, des pointes de flèches… Les B viennent au jour fixé l’apporter, et ils 

reçoivent le cachiri en paiement. Chaque taakai est un rite d’échange complet » (Hurault, 

1968 : 76). 

Aussi, lors de la grande fête du maraké où les impétrants, ou tepiem, sont piqués avec 

des treillis tressés pleins de fourmis ou de guêpes, les parrains de ces derniers reçoivent en 

remerciement les nattes à galette de manioc, opoto. Ces vanneries ont été tressées par les 

impétrants et utilisées par leur parrain afin de les éventer lors de la danse. C’est aussi sur ces 

nattes que l’on dépose les magnifiques et importants cimiers en vannerie, olok. Par contre, la 

vannerie supportant les cimiers, les nattes de vannerie ou les grands paniers à pieds (maipuli 

enï) ne sont pas gardés60. 

On notera que tous ces échanges sont intra-ethniques. Et, contrairement à d’autres 

produits, les vanneries n’ont probablement pas fait l’objet d’échanges inter-ethniques 

importants sur le plateau des Guyanes, comme cela a été décrit pour les planches à râper le 

manioc ou les sarbacanes par exemple (Butt Colson, 1973). Seul Farabee ([1924] 1967 : 23) 

                                                 
60 Les plumes sont elles conservées, et rangées précieusement dans des coffres ou pakala en vannerie. 

 92



évoque un échange de coffre en vannerie « from tribe to tribe » entre les Makusi, les Waiwai 

et d’autres Karib des Guyanes. 

Dans d’autres régions amazoniennes, il a été montré que des échanges inter-ethniques 

de vannerie existent ou ont existé. Chez les Ye’kwana, en raison d’une acculturation 

grandissante, a lieu un échange de vanneries entre des groupes de l’aval et de l’amont mais 

aussi entre ces derniers et les Yanomami se procurant ainsi des outils utiles à la 

transformation du manioc amer nouvellement introduit chez eux (Hames et Hames, 1976). 

Descola (2005 : 479) cite l’exemple des Tukano orientaux chez lesquels existe une 

« complémentarité artisanale », les Bara étant spécialisés dans la fabrication de pirogues, les 

Tuyuka dans celle des presses à manioc, les Desana dans celle des tamis, les Tatuyo dans 

celles des pipettes à drogues et les Tukano dans celle des tabourets. On retrouve un schéma 

similaire entre leurs voisins du Uaupès : des échanges institutionnalisés ont lieu entre les 

Wanano, les Baniwa et les Tukano mettant en jeu tamis et panier à manioc, banc de chamane 

et planche à râper le manioc (Chernela, 1992). 

En Guyane, il ne semble pas qu’il y ait eu ni d’échanges similaires ni ce genre de 

complémentarité faisant entrer en jeu des vanneries. Je pense qu’une des raisons principales 

est que ces dernières sont des marqueurs ethniques forts avec un style particulier pour 

chacune des ethnies (cf. infra), mais aussi parce que la vannerie est une tâche masculine 

hautement valorisée comme je l’ai montré plus haut. Un bon vannier est de facto un preneur 

de femmes, ce qui peut être source de conflits au niveau intertribal en l’absence d’une 

codification stricte des échanges. 

 Il a néanmoins existé des échanges à petites échelles entre les Wayana et les Wayãpi 

comme nous le laisse supposer des emprunts de formes entre ces deux ethnies mais ces 

échanges ne se sont pas restreints aux vanneries (Grenand P., 1982).  

Entre les Kali’na et les Wayana, outre les guerres, il a existé des échanges d’objets 

manufacturés venant de la côte jusqu’à la fin du XVIIIe siècle au moins d’après Coudreau 

(1893 : 557), certains Kali’na s’étant même installés sur le moyen Marouini non loin de 

villages wayana. Ainsi, des échanges de vanneries, mais également de techniques, ont 

probablement eu lieu. En effet, des coffres wayana, collectés à la fin du XIXe siècle par le 

célèbre explorateur Coudreau et conservés au Musée du Quai Branly, semblent de facture 

kali’na.  

Ainsi, des échanges de vanneries entre les ethnies amérindiennes ont existé mais 

probablement pas de manière institutionnalisée. Van Velthem (2006), allant ainsi dans le sens 

des allégations de Farabee (ibid.), a d’ailleurs avancé l’idée que les hottes, coffres et les 

 93



autres paniers contenant des produits d’échanges ont pu, eux aussi, faire l’objet de troc ou de 

don.  

 

Par contre, il semble plus évident qu’il a existé des échanges entre les groupes 

amérindiens et les groupes marrons comme les Aluku et les Ndjuka. Koelewijn et Rivière le 

soulignent pour les Tilio « from at least the middle of the 19th century the Trio had access to 

a very limited supply of Western manufactured goods, obtained by trade with Bush Negroes 

who, in return, sought basketwork for processing manioc, hunting dogs, and other goods” 

(Koelewijn et Rivière, 1987: 5). Il a existé le même phénomène en Guyane sur le Maroni 

entre les Aluku et les Wayana et entre les Ndjuka et les Kali’na et les Wayana61. Les 

échanges de biens entre les Wayana et les Aluku se sont développés « dans une logique de 

complémentarité et sur un  mode partenarial impliquant des individus liés par une relation 

très personnalisée, pérenne et conjuguant de multiples niveaux de solidarité » (Dupuy, 2005: 

64). Comme je le montrerai plus bas, chez les deux peuples marrons cités plus haut le style 

des outils entrant dans le processus de détoxication du manioc sont en tout points semblables 

à ceux wayana ou kali’na. La presse à manioc, vannerie la plus délicate à tresser, a dû tout 

spécialement faire l’objet de ce troc. Pour les Wayana, le troc avec les Aluku et les Ndjuka a 

été pendant longtemps le seul moyen de se procurer des objets manufacturés occidentaux, 

comme les haches, sabres et couteaux en métal ou les hameçons par exemple. Les Aluku et 

les Ndjuka s’ils sont indéniablement de grand sculpteurs sur bois ne semblent jamais avoir 

été de grands vanniers. Ils ont tressé et tressent encore des paniers,  des hottes ou des tamis 

mais ils ont probablement toujours majoritairement troqué la presse à manioc même si ça et 

là certains d’entre eux savaient la tresser. Il est très probable qu’il s’agissait d’un cas de 

complémentarité comme je l’ai évoqué plus haut. Et, aujourd’hui plus que jamais les Aluku 

achètent de nombreuses vanneries aux Wayana (Fleury, 1991: 81). 

 

Par contre, les Créoles du littoral ont maîtrisé et maîtrisent encore aujourd’hui, pour 

un nombre très faible d’entre eux certes, la fabrication des outils entrant dans le processus de 

préparation du manioc. Ces formes, comme la majorité des vanneries, ont été empruntées aux 

Amérindiens, mais les Créoles ont dû très tôt savoir maîtriser leur confection. Les ancêtres 

esclaves des Créoles ont dû se mettre à confectionner tamis et presse dès le XVIIIe siècle (Le 

                                                 
61 Dans le Choco colombien, il existe le même type d’échanges entre une communauté noir marron offrant des 
produits manufacturés aux Amérindiens Embéra contre du maïs, des œufs, des pirogues et des vanneries 
(Losonczy, 1997: 139). 

 94



Roux, 1994) afin de préparer le manioc qui constituait la base de leur alimentation. 

Auparavant, les maîtres troquaient avec les Amérindiens ces outils mais ils se sont vite 

rendus compte qu’il était plus intéressant de les faire fabriquer par leurs esclaves. D’après Le 

Roux (ibid.), c’est en effet au XVIIIe siècle que la consommation de ce tubercule s’est 

généralisée dans les plantations. Les populations créoles rurales, après l’abolition de 

l’esclavage en 1848, ont continué à baser leur alimentation sur le manioc et ce jusqu’à 

aujourd’hui. Elles ne se sont donc jamais arrêtées de tresser tamis, presse, éventail et panier. 

Ainsi, il fut une époque où ils furent contraints de fabriquer leur matériel et ils ont ensuite 

continué. Les Créoles ont donc confectionné ces outils tout au long de ces siècles et leurs ont 

donnés un style particulier.  

Dans le troc et le commerce ayant existé entre Amérindiens et le monde colonial, des 

vanneries sont également entrées en jeu. Hurault (1972) note que les Amérindiens 

échangeaient fruits, légumes, vanneries et flèches contre les objets manufacturés des Blancs. 

Plus haut, j’ai évoqué l’utilisation des coffres en vanneries karib par les missionnaires et 

autres voyageurs, mais d’autres vanneries ont certainement fait l’objet de commerce. En 

effet, comme le relève Le Roux (1994) en citant Préfontaine (1763), les planteurs faisaient 

utiliser par leurs esclaves les outils en vannerie (presse et tamis) utiles à la transformation du 

manioc. Or, avant que ces derniers sachent les tresser, les Blancs ont troqué ces outils avec 

les Amérindiens vivant près de leurs plantations. D’autres paniers comme les « croucrou » 

étaient utilisés dans les pépinières de la colonie d’après les Mémoires de Laussat (Touchet, 

2004: 264). De plus, des paniers à montants clayonnés ont été tressés, par les populations 

kali’na ou palikur, dès le XVIIIe et XIXe siècles afin de les vendre aux colons. Des 

exemplaires de ces paniers finement ouvragés avec couvercles ou évasés en corbeille sont 

conservés au Quai Branly62 ainsi qu’au Musée des Cultures du Monde de Göteborg63. Ces 

formes inspirées des vanneries européennes ou africaines64 sont encore tressés de nos jours 

par les Palikur mais plus par les Kali’na. 

 

Ainsi, les vanneries sont avant tout des objets utilitaires entrant dans des activités de 

production fondamentales de ces sociétés forestières. Mais elles sont aussi importantes dans 

                                                 
62 Numéros de collections 71-1878-32-191, 71-1883-65-7, 71-1883-65-19, 71-1883-65-20. 
63 Objets collectés par Nimuendaju n°26-3-23 à 25. 
64 On reparlera dans le deuxième chapitre de ces emprunts extra-américains. 

 95



l’ethos65 des hommes amérindiens, comme facteur de prestige social et entrent dans des 

relations d’échanges essentiellement inters-familiaux entre l’époux et sa femme. 

Cet artisanat essentiel dans la vie de ces peuples et vecteur identitaire est comme on 

peut se l’imaginer inscrit dans leur culture. Cette évidence nous permet déjà, à ce niveau de 

l’analyse, de saisir une des raisons de sa persistance contemporaine. 

 

                                                 
65 J’emploie ce terme dans le sens où F. Santos Graneros l’entend: « I conceive of the ethos of a people as 
expressing not only one particular facet of their culture, whether standardized affective aspects of behavior or 
moral and aesthetic prescriptions, but as a set of perceptions, values, and practices, which are unconscious but 
inform the more conscious aspects of culture” (Santos-Granero, 2002: 44). 

 96



Section 3- Tresser le monde,  symbolisme lié à la vannerie   
 

  

Comme pour beaucoup d’activités des sociétés amazoniennes, il est difficile de 

séparer ce que l’on nomme la culture matérielle et les représentations symboliques qui la 

sous-tendent. Les vanneries sont plus que des objets, ce «ne sont jamais des instruments 

purs », elles «véhiculent du sens » pour paraphraser R. Barthes (Julien et Rosselin, 2005). En 

effet, comme l’ont déjà montré de nombreux ethnologues tenants de la technologie culturelle 

(Lemonnier, 1986; Leroi-Gourhan, [1943] 1992, [1945] 1973) ou de l’ethno-esthétique 

(Ribeiro, 1989), on ne peut séparer, dans les sociétés à tradition orale, la culture matérielle de 

la culture au sens large et des représentations qu’elle véhicule.  

Les vanneries que les hommes tressent sont certes des outils, des contenants ou des 

parties de parures formant une base importante de la culture matérielle de ces sociétés 

forestières, mais, cet artisanat s’insère également dans une compréhension du monde 

particulière. Les objets manufacturés sont des objets sociaux culturellement fabriqués (Lévi-

Strauss, 1962: 151). De nombreux auteurs ayant travaillé sur la vannerie amazonienne ont 

montré l’importance du symbolisme qui lui est lié (Wilbert, 1975; Reichel-Dolmatoff, 1985; 

Guss, 1989; Van Velthem, 2003) .  

Aussi, dans cette section je vais m’intéresser à la perception que possèdent les 

sociétés amérindiennes de Guyane quant à l’origine de la vannerie. J’ai pu, en effet, recueillir 

de nombreux récits mythiques mais aussi des rites encadrant cette activité. Les vanneries sont 

souvent présentes dans les mythes amérindiens mais également dans les croyances populaires 

créoles. Lévi-Strauss a montré dans ses fameuses Mythologiques l’importance des récits 

d’origine d’activités artisanales comme la poterie ou les flèches. Je vais présenter ci-après les 

mythes recueillis, ainsi que certains autres déjà publiés dans diverses sources écrites, et 

montrer que, bien plus qu’un usage fonctionnel, la vannerie en Guyane tient une place 

importante dans l’ethos social des sociétés guyanaises. 

 

 

 

 

 97



3-1 Aux origines de la vannerie 
 

 Quasiment tous les Amérindiens de Guyane connaissent un mythe d’origine contant 

comment un ancêtre a rapporté, bien souvent après un long périple, la vannerie à ses 

semblables. 

Ainsi, pour les Palikur, la vannerie a été acquise grâce à un ancêtre, qui, s’étant marié 

avec une femme oiseau cassique cul jaune (Cassicus cela), a appris à tresser avec ce peuple 

et a ainsi rapporté ce savoir technique à ses compatriotes. C’est depuis ce temps que les 

Palikur tressent leurs ouvrages comme le font ces oiseaux pour leurs nids (Davy, 2002).  

Pour les Emerillon ou Teko, c’est un héros culturel qui, après avoir été lui aussi marié 

à une femme oiseau mais, cette fois-ci, vautour à deux têtes, rapporta à son peuple les 

techniques de vannerie ainsi que les motifs qui les décorent (Davy, 2006). 

Mais lisons plutôt ces deux mythes : 

 

 Mythe 1 – Palikur  
L’oiseau sawakuk et la vannerie 

 
 Il y a très longtemps les Palikur ne savaient pas tresser la vannerie. Un jour, un homme palikur 
se maria avec une femme oiseau sawakuk66. À cette époque il n’y avait pas de différence entre les 
Hommes et les Animaux, ils pouvaient se comprendre et se marier ensemble. 
Cet homme prit donc une épouse chez les oiseaux sawakuk qui étaient de grands vanniers. 
Un jour, le beau-père demanda à sa fille que son mari palikur construise un beau carbet bien tressé 
avec de jolis dessins comme c’était la tradition67. Or les Palikur à cette époque ne connaissaient 
par l’art de la vannerie, le petit beau-frère [le frère de l’épouse] apprit à l’homme comment tresser 
un beau carbet. Il dit : 
-  “ Il faut tresser comme cela et comme cela car mon père sait très bien tresser et aime le bon 
tressage. Et puis, il faut qu’il soit fier de toi si tu veux rester ici ”. 
L’homme palikur apprit donc à tresser et construisit un beau carbet avec de jolis dessins pour lui et 
son épouse. 
Le lendemain, le père sawakuk vint inspecter le carbet pour voir si l’homme palikur était capable 
de faire un beau carbet. Il dit :  
- “ Je suis fier de toi mon gendre, tu sais maintenant tresser aussi bien que nous ”. 
Un jour la pluie se mit à tomber très fort et le vent à souffler violemment si bien que tous les 
carbets du village sawakuk se cassèrent et tombèrent dans l’eau. 
La femme sawakuk se mit à crier très fort car elle ne retrouvait pas son fils qui était tombé dans 
l’eau. À force de crier tous de conserve ils se métamorphosèrent tous en oiseaux et s’envolèrent 
dans les grands arbres. Mais l’homme resta un Paykwene, un Palikur. 
Il rentra donc dans son village natal et appris à ses frères comment tisser la vannerie. 
C’est depuis ce temps que les Palikur connaissent l’art de la vannerie. 
 
On reconnaît les oiseaux sawakuk car ils tissent toujours des nids en forme de couleuvre à manioc 
et habitent dans les grands arbres. Depuis ils ne peuvent plus parler avec les hommes mais 
connaissent toujours le langage de tous les oiseaux. 
 

                                                 
66 Cassique à dos jaune, Cassicus cela. 
67 Chez les Palikur comme dans beaucoup de sociétés amérindiennes, le beau-père ne s’adresse pas directement 
à son gendre, marquant ainsi la subordination de ce dernier. 

 98



Récit d’Ignacio Felício recueilli le 21 mai 2002 au village Kamuyene de Tonate-Macouria,  adapté 
du franco-créole. 
PS. : Un autre oiseau, tukuuwunye68, aurait aussi appris aux Palikur l’art de la vannerie mais moins 
que sawakuk. Il fait des nids comme le sawakuk mais en plus gros. D’après Roland Norino, le 24 
mai 2002. 

 
Mythe 2 –Teko  

La Geste de Ka’akatuwãn contant l’origine de l’iliwi et des motifs de vannerie 
 
À cette époque, les Teko aimaient s’habiller élégamment. Un jour, un Teko du nom de 
Ka’akatuwãn tua un Tapir et le laissa pourrir. Quand les Urubus69 et les autres rapaces 
descendirent pour le dévorer, il dit : 
« Je vais tuer l’Urubu à deux têtes pour récupérer ses fines plumes pour mes parures. » 
Sa mère lui dit : 
« Tues-en un seul et reviens tout de suite. » 
Il prit son arc, ses flèches et partit. Avant que les Urubus n’arrivent, il prépara son affût (tukadj) et 
attendit. Les rapaces se posèrent. En voyant l’Urubu à deux têtes, le teko banda son arc et le tua. À 
cet instant, les Urubus et l’Urubu à deux têtes apparurent comme nous : ils n’étaient plus des 
rapaces mais de vrais êtres humains. Le corps inerte de l’Urubu à deux têtes était là, et les autres 
se demandèrent : 
« Qui a bien pu faire cela ? Qui a tué le serviteur de Katu’aiwöt ?! » 
Dans l’affût, Ka’akatuwãn prit peur, ne sachant que faire. L’un des Urubus dit : 
«  Va chercher des kamanaluwe ! » 
L’un d’eux partit chercher ces Fourmis qu’il essaima sous l’abri. Mais le Teko pissa et cracha 
dessus, les Fourmis n’y résistèrent pas. Du coup, un des Urubus ouvrit le tukadj et vit l’homme. Il 
dit aux autres : 
« C’est facile de le faire sortir de là ! Allez chercher des ta’ok ! » 
Ils partirent chercher des Fourmis ta’ok qu’ils répandirent autour de l’affût. Le Teko fit un piquet 
avec son arc, monta dessus, mais impossible d’aller plus haut. Il descendit de son arc, sortit de son 
abri et courut. Un des Urubus l’attrapa par les cheveux et lui dit : 
« C’est toi qui as tué le serviteur de Katu’aiwöt ? » 
« Oui, c’est moi. » 
L’Urubu reprit : 
« Eh bien, tu vas venir avec nous pour servir Katu’aiwöt. » 
 
Les Urubus retirèrent l’habit de l’Urubu mort et le mirent sur le Teko. Il tenta de voler, mais, 
chaque fois, il tombait. Les urubus lui mirent des plumes fines et il s’envola avec eux, sur leur dos. 
En passant au-dessus du village teko, il prononça ces mots comme on lui avait dit : 
« Iliwi lelaho, iliwi lelaho, iliwi lelaho (enlevé par l’Urubu…)… » 
En cours de route, ils lui expliquèrent ce qu’il devrait faire en arrivant chez Katu’aiwöt : 
« Dans la cour, au milieu, il y a un arc multicolore, tu iras te poser dessus… » 
À son arrivée, Ka’akatuwãn alla se poser sur l’arc, le courba et faillit le casser. Il descendit. Il y 
avait à peu près cinq ou six femmes, il pouvait toutes les nommer : 
« Viens me peigner Uluwakãbote ! Viens me peigner Silolobote !… » 
Toutes ses femmes se rassemblèrent et le peignèrent, ne sachant pas que leur mari était mort et que 
celui-ci était un imposteur. 
Les jours et les nuits sont courts là-bas, le Teko n’arrivait pas à donner du plaisir à toutes ses 
femmes, il lui aurait fallu des nuits plus longues. Une de ses femmes alla demander à son père de 
prolonger la nuit. Son père l’écouta et fit ainsi. Cette fois, le Teko pu donner satisfaction à toutes 
ses femmes. 
Le lendemain, Katu’aiwöt questionna ses filles : 
« Est-ce vraiment votre mari ? » 
« Oui, c’est vraiment lui, mais son sexe brûle. » 
Il avait un sexe brûlant parce que sur terre on mangeait du piment. Le Katu’aiwöt  eut des doutes 
sur l’identité de son serviteur.  
 

                                                 
68 Cassique à huppe noire, Psarocolius decumanus. 
69 Sarcoramphus papa. 

 99



Pour le mettre à l’épreuve, il dit à l’une de ses filles : 
« Dis à ton mari d’abattre le fromager qu’il coupera en quatre billes pour faire mes toilettes. » 
Le Teko prit la hache, partit abattre le fromager, le coupa en quatre billes mais il ne put les rouler à 
l’endroit indiqué. Il se mit à pleurer. Le Scarabée, pumu, arriva et lui dit : 
« Pourquoi pleures-tu Ka’akatuwãn ? » 
Il répondit : 
« C’est Katu’aiwöt  qui m’a dit de couper ce fromager en quatre billes et de les rouler là-bas. 
Mais, elles sont trop lourdes. » 
« Retire-toi, je vais les emporter; car ton beau-père veut te manger ! » répondit le Scarabée. 
Ceci fait, le Teko prit un bain. Comme d’habitude, ses femmes le peignèrent. Il leur montra les 
quatre billes de bois que le Scarabée avait emportées, les filles avertirent leur père. Le Katu’aiwöt  
alla sauter dessus et y fit ses besoins. De retour, il demanda à ses filles : 
« Est-ce vraiment votre mari ? » 
« Oui c’est bien lui, mais son sexe brûle » répondirent-elles. 
À chaque bain, pendant qu’elles se coiffaient, Ka’akatuwãn observait les pagnes de ses femmes 
qui portaient de beaux motifs d’animaux : poissons, oiseaux… Chacune de ses six femmes avaient 
six pagnes différents. Dans le village, on trouvait différents objets que les Teko n’avaient pas chez 
eux encore à l’époque : le mbatutu70, la tepitzi71, l’ulupẽhem72, le hamac… 
 
Un autre jour, Katu’aiwöt demanda à ses filles : 
« Que votre mari aille me puiser de l’eau pour que je puisse me baigner ! » 
Il lui donna deux paniers (kadzala). Ka’akatuwãn  partit chercher de l’eau, mais, chaque fois qu’il 
essayait, l’eau passait à travers les trous du panier. Il mit des feuilles pour boucher les trous, mais 
ça fuyait quand même. Il se lamenta : 
« Comment est-ce que je vais emporter cette eau ? » 
Il se mit à pleurer conscient qu’il risquait de se faire manger s’il ne réussissait pas l’épreuve. La 
Fourmi flamande (Tukãdit) arriva et lui dit : 
« Pourquoi pleures-tu Ka’akatuwãn ? » 
« C’est Katu’aiwöt qui m’a envoyé puiser de l’eau, mais ça passe à travers les trous ! » Répondit-
il. 
« Je vais t’aider mais sors car il veut te manger ! Sors ! »  Répondit Tukãdit. 
Elle prit les deux paniers, les remplit et les donna au Teko, en l’avertissant : 
« Ne touche pas aux poches d’eau, sinon tout s’écoulera. » 
Ka’akatuwãn ne comprit pas, il toucha les poches d’eau et tout s’écoula par terre. Il se remit à 
pleurer. La Fourmi l’avertit une dernière fois et lui remplit de nouveau les deux paniers. Il les prit 
et alla les accrocher dans le carbet de Katu’aiwöt. Celui-ci toucha les poches d’eau ; pour lui, ça 
coulait comme une douche et il se baigna. 
 
La saison sèche approchait ; Katu’aiwöt délimita un grand abattis qui comprenait plusieurs 
montagnes et il dit à ses filles : 
« Que votre mari aille sabrer l’abattis ! » 
Ka’akatuwãn prit son sabre et partit sabrer l’abattis. Il se rendit compte qu’il ne pourrait jamais 
finir en une journée ; il s’assit et pleura. La Fourmi manioc arriva et lui dit : 
« Pourquoi pleures-tu Ka’akatuwãn ? » 
« C’est Katu’aiwöt  qui m’a dit de sabrer ce grand abattis, je ne pourrai jamais finir aujourd’hui. » 
répondit le teko. 
« Sors ! Sors de l’abattis, je vais t’aider » dit la Fourmi manioc. 
Elle appela ses troupes qui finirent le sabrage. Ka’akatuwãn sortit de l’abattis, se baigna, se fit 
peigner, mangea et quand le soir arriva, il coucha avec ses épouses. 
Le lendemain, le père interrogea ses filles : 
« Est-ce vraiment votre mari ? » 
« Oui, c’est vraiment notre mari, c’est son sexe qui brûle » répondirent-elles. 
Le père qui avait de plus en plus de soupçon, s’interrogeait : 
« Il courbe l’arc multicolore, son sexe brûle… » 
Il donna une hache à ses filles et leur dit : 
« Qu’il abatte les arbres aujourd’hui. » 

                                                 
70 Corbeille à farine de manioc 
71 Couleuvre à manioc 
72 Tamis à manioc 

 100



Ka’akatuwãn prit la hache et partit pour l’abattage. Comme d’habitude, il pleura devant l’ampleur 
de la tâche. Le Longicorne scieur arriva et lui dit : 
« Pourquoi pleures-tu Ka’akatuwãn ? » 
« On m’a dit d’abattre tous ces arbres, je ne pourrais jamais finir aujourd’hui. » répondit-il 
désespéré. 
« Sors ! Il veut te manger, sors ! » Lui dit le longicorne scieur. 
Il appela ses troupes et ils abattirent tous les arbres.  
Le lendemain, Katu’aiwöt donna de l’encens à ses filles et leur dit : 
« Que votre mari aille mettre le feu à l’abattis qu’il survolera après y avoir mis le feu. » 
Ka’akatuwãn prit l’encens et partit mettre le feu à l’abattis qui ne s’alluma pas car les feuilles 
n’étaient pas sèches, et qu’il ne pouvait pas survoler parce qu’il était trop lourd. Il se mit à pleurer. 
Le Tepiaõ arriva et lui dit : 
« Pourquoi pleures-tu Ka’akatuwãn ? » 
« On m’a dit de brûler cet abattis qui n’est pas encore sec » répondit le Teko. 
« Sors! Il veut te manger, sors ! » Lui conseilla le Tepiaõ. 
 
À chaque fois qu’il se mettait à pleurer, on avait pitié de lui, on lui disait toujours la même chose, 
il prenait peur et cherchait un moyen de redescendre sur terre. 
 
Le Tepiaõ lâcha un gaz, il péta, péta encore, voilà que l’abattis sécha. Puis il se mit au milieu et 
péta un bon coup et alluma le gaz qui s’enflamma. Ka’akatuwãn vola mais ne put aller plus haut. 
Alors le Vautour arriva et lui dit : 
« Passe-moi ton habit ! » 
Il le lui passa. Le Vautour survola haut l’abattis. De son village, Katu’aiwöt voyant cela, dit à ses 
filles : 
« Regardez votre mari qui survole notre abattis ! » 
Le Vautour redescendit, repassa son habit au Teko et reprit le sien. Le Teko rentra au village. Le 
lendemain Katu’aiwöt prit un épi de maïs, un morceau de tige de manioc et partit planter tout 
l’abattis. 
Le même jour, il rapporta du maïs bon à manger et il dit à ses filles : 
« Allez chercher du maïs et faites-en du cachiri ! » 
« Nous irons demain, nous sommes fatiguées » répondirent-elles. 
 
Le lendemain, les filles prirent leurs hottes et partirent chercher du maïs et du manioc, mais ils 
n’étaient pas mûrs. Leur père dit : 
« Dorénavant, nous peinerons à trouver de quoi nous nourrir. » 
 
Le père dit ensuite à ses filles : 
« Que votre mari aille faire la nivrée. » 
Elles donnèrent à leur mari un petit bout de liane. Le Teko pris la liane, il l’écrasa, en remplit une 
petite hotte. Après l’avoir remplie, il alla la tremper dans le grand bassin. Il attendit, mais pas un 
poisson ne flotta. Il se mit à pleurer et se demanda : 
« Comment faire ? » 
Le Martin-pêcheur arriva et lui dit : 
« Pourquoi pleures-tu Ka’akatuwãn ? » 
« On m’a dit de faire la nivrée avec seulement un tout petit bout de liane » répondit l’homme. 
« Sors, ramasse les poissons ! » reprit le martin-pêcheur. 
Il prit son arc, ses flèches et flécha le milieu du grand bassin qui s’assécha. Le Martin-pêcheur 
répéta : 
« Ramasse les poissons maintenant » 
Il ramassa par terre autant de poissons qu’il voulait : coumarou, aïmara, pacou… le Martin-
pêcheur dit à nouveau : 
« Prends la quantité que tu veux, je vais retirer la flèche et le bassin se remplira. » 
Le Teko jeta sur la rive les poissons, encore et encore. Puis le Martin-pêcheur lui dit : 
« Sors ! » 
Il retira sa flèche et le bassin se remplit. Le Teko rassembla les poissons, il y en avait beaucoup. Il 
fabriqua une hotte de portage, mais elle ne pouvait pas tout contenir, et il se demanda : 
« Comment vais-je transporter tous ces poissons ? » 
Il se mit à pleurer. Le Martin-pêcheur n’était pas parti et il revint lui dire : 
« Vas me chercher cette feuille. » 

 101



Le Teko revint avec les feuilles ; le Martin-pêcheur avait déjà préparé un tout petit paquet dans 
lequel il avait mis tous les poissons et il lui dit : 
« Rapporte ce paquet et accroche-le là où on te dira. » 
Le Teko pris le paquet et se demanda : 
« Comment ce tout petit paquet peut-il contenir tous ces poissons ? » 
Il ouvrit doucement le paquet et quel gâchis ! Tous ces poissons tombèrent par terre ! Il se remit à 
pleurer. Le Martin-pêcheur n’était pas parti parce qu’il savait qu’il allait tout gâcher, et il revint lui 
dire : 
« Vas me chercher d’autres feuilles ! » 
Pendant qu’il avait le dos tourné, le Martin-pêcheur avait déjà cueilli des feuilles et mit trois 
poissons dedans, qui se multiplièrent instantanément, et il pria l’homme une dernière fois : 
« N’ouvre plus le paquet, je vais partir. » 
Le Teko emporta le paquet et l’accrocha dans le carbet de Katu’aiwöt. Il dit à ses femmes : 
« Voilà les poissons ! » 
Ses femmes dirent à leur père : 
« Voilà les poissons que notre mari a rapportés ! » 
Leur père dit : 
« Apportez trois gros pots ! » 
Les filles ramenèrent les trois pots ; leur père s’approcha du paquet et l’ouvrit. Les trois gros pots 
furent vite pleins et il dit à ses filles : 
« Couvrez les pots pour que ça fermente. » 
 
Le quatrième jour, les poissons étaient pourris. Katu’aiwöt goûta à son breuvage et dit : 
« C’est bien fermenté, préparez-vous à boire ! » 
Le Teko se dit : 
« Je ne boirais pas ça, je vais m’enfuir. » 
Il dit à ses femmes : 
« Je vais me baigner. » 
Il partit se baigner. Un urubu passa et le Teko lui lança : 
« Où vas-tu ? » 
« Je vais sur terre » lui répondit l’Urubu. 
« C’est possible que je vienne avec toi ? » 
«  Non, je ne pourrai pas t’emmener, ma pirogue est lente, il y a une pirogue plus rapide qui arrive 
bientôt, attends-la ici. » 
L’Urubu n’était pas parti, il était resté dans un coin pour surveiller. Le Pigeon passa ; le Teko lui 
fit signe de s’arrêter et lui dit : 
« Où vas-tu ? » 
« Je vais à terre pour manger un peu de piment » répondit le Pigeon. 
« Serait-ce possible que je vienne avec toi, parce que les autres vont boire des choses pourries, je 
n’aime pas ça. » 
Le pigeon lui accorda le passage : 
« Vas-y monte. » 
Ka’akatuwãn s’embarqua et partit avec le pigeon. L’Urubu qui guettait cria : 
« On a embarqué le serviteur de Katu’aiwöt ! » 
Les filles crièrent : 
« C’est notre mari qui est parti ! » 
Elles allèrent voir. C’était bien leur mari que l’on avait embarqué. Elles crièrent à nouveau : 
« On viendra te chercher ! » 
 
Revenu chez lui, sur la terre, le Teko raconta tout ce qu’il avait vu et fait au ciel, chez les iliwi. Il 
rassembla tout le peuple teko et leur ordonna d’aller chercher des aroumans (iliwi) pour 
confectionner toutes sortes de vanneries avec les motifs vus sur les pagnes de ses femmes urubu. Il 
oublia un des motifs multicolores portant des animaux, des oiseaux… Il travaillait beaucoup parce 
qu’il savait que l’Urubu viendrait le chercher. Il était en train de finir l’une des vanneries quand les 
autres Teko crièrent : 
«  Voilà l’urubu qui arrive ! » 
Le Teko dit : 
« Cela doit être lui ! » 
L’Urubu vint se poser sur le toit de son carbet. Ka’akatuwãn sortit de son carbet, banda son arc 
mais la corde cassa. L’urubu s’envola avec l’âme du Teko qui tomba malade et mourut. 

 102



 
C’est ainsi que les Teko ont appris à utiliser l’arouman iliwi (Ischnosiphon obliquus), qu’ils ont 
connu tous leurs motifs ainsi que les différentes formes de vannerie et le hamac qu’ils 
confectionnent toujours aujourd’hui. 
 
Histoire racontée en teko par M. Monnerville, recueillie et traduite par James Panapuy en  2003, 
adaptée par Damien Davy 

 

Ainsi, selon la tradition orale des Palikur et des Teko, la vannerie a été apprise grâce au 

voyage d’un de leurs ancêtres, véritable héros civilisateur, et à son union ou sa rencontre 

avec une (ou des) femme(s) oiseau(x). Rappelons que l’intermariage entre animal et humain 

pendant les temps mythiques est un thème récurent dans la mythologie amazonienne 

(Grenand F., 1982a), une période où nombre d’animaux et de plantes se sont transformés en 

humains et vice-versa. Epoque de métamorphoses où la frontière entre humains et non 

humains était très perméable et mal encore définie pendant laquelle ils communiquaient 

verbalement et commerçaient sexuellement.  

Pour les Palikur, la vannerie a été acquise grâce à l’alliance, en se mariant avec une 

femme d’un autre peuple. Pour ce peuple de culture arawak constitué de clans exogamiques, 

on peut ainsi avec Reichel-Dolmatoff (1985) et Wilbert (1975), ayant travaillé 

respectivement chez les Desana et les Warao, sociétés également claniques, remarquer que 

l’origine et les caractéristiques de la vannerie forment une métaphore cohérente des relations 

intertribales et de l’exogamie. En effet, comme le spécule Viveiros de Castro (2004), dans la 

mythologie amérindienne les transformations et les échanges sont étroitement connectés aux 

relations entre affins beaucoup plus qu’entre consanguins. 

Dans le cas du mythe teko, on est face à un véritable mythe civilisateur contant 

l’origine de la vannerie, des motifs mais aussi de la nivrée, de l’abattis ou du hamac. La 

figure du vautour ou urubu à deux têtes est très présente dans la mythologie amazonienne et 

plus spécifiquement tupi-guarani. Le vautour est le gardien des mondes célestes et est 

souvent considéré comme un esprit allié des chamanes (de Goeje, 1943: 91). Les piayes 

kali’na possèdent d’ailleurs souvent un banc urubu sur lequel ils s’assoient lors de leur cure 

chamanique. Comme nous le verrons plus bas, c’est également sur le corps d’un urubu, 

femelle, que les Palikur recopièrent leurs motifs à vannerie (Fortino et Felicio Iniacio, 2005).  

 

Pour les Wayana, la vannerie existe depuis toujours. Leur démiurge créateur, Kuyuli, 

est surnommé le tresseur. En effet, c’est pendant les temps primordiaux ou temps des 

transformations (ëtïtoponpë pïhtële) qu’il tressa l’humanité en arouman après l’avoir détruite 

 103



une première fois. C’est à cette période que la matière pris forme définitivement ou presque, 

que les frontières entre les différents mondes furent créées. Seuls, aujourd’hui, les chamanes 

demeurent les passeurs entre ces différents mondes (Chapuis, 2003; Chapuis et Rivière, 

2003). D’ailleurs, le tressage et la parole sont les deux temps d’un même mouvement de 

création d’après Chapuis et Rivière (2003 : 343), de plus tout est vannerie pour les Wayana 

car « Kuyuli a créé comme autant de vanneries la terre, la mer, le ciel, les étoiles le soleil et 

la lune, en plus des hommes, des végétaux, des esprits… » (ibid. : 273). 

Chez les Wayãpi, la vannerie leur a été enseignée par leur démiurge Yaneya. S’il 

existe un récit témoignant de l’origine des motifs à vannerie (Gallois, 2002), proche de celui 

des Wayana, par contre ils ne semblent pas connaître un mythe spécifique d’origine de la 

vannerie proprement dite. Cependant, ils connaissent un récit contant comment ils obtinrent 

un objet fondamental pour ce peuple de cultivateur, la presse à manioc. Il existe également 

un mythe d’origine des hottes allant dans le même sens (Grenand F., 1982a: 215-217). 

 

Mythe 3 –Wayãpi  
Talao et la presse à manioc tepisi 

 
Il y a très longtemps les Wayãpi ne savaient pas travailler l’arouman. Ils étaient pauvres, ils 
râpaient le manioc sur des rochers. 
Un jour que des femmes étaient seules dans le village alors que leurs hommes étaient partis à la 
chasse en forêt, un inconnu arriva et leur demanda comment elles faisaient pour presser leur 
manioc. Elles répondirent qu’elles le pressaient entre leurs mains. 
L’inconnu en fut étonné et repartit dans la forêt. Peu de temps après il revint avec une petite presse 
à manioc. Il leur montra comment s’en servir. 
Les femmes étaient enchantées de cette découverte mais Talao73, c’était comme cela que se 
nommait l’homme, ne voulut pas la leur laisser. Elles le supplièrent et au bout d’un moment il 
céda enfin. Puis il partit. 
Au bout de quelques heures les hommes rentrèrent de la chasse et virent le manioc tout préparé. Ils 
demandèrent à leur femme comment cela se faisait-il. Les femmes leurs expliquèrent l’histoire. 
Puis elles demandèrent aux hommes de reproduire cette presse. Ils essayèrent et au bout d’un 
moment un homme réussit et c’est depuis que les Wayãpi ont appris à tresser la couleuvre à 
manioc, tepisi. 
 
Recueilli auprès de Moysini74, le 21 septembre 2005 par Damien Davy.  
Version racontée en wayana et traduite par Lanaki Cognat. 

 

Ce récit est peut-être une parabole contant comment ils copièrent cette forme de 

vannerie à un autre peuple, événement incorporé dans la mémoire collective comme une 

acquisition auprès d’un mystérieux étranger. Sa structure évoque ceux des Palikur et des 

Teko qui apprirent également la vannerie de peuples zoomorphes, mettant l’accent sur le 
                                                 
73 Talao (ou talau) est un lézard (Plica umbra, Iguanidae). Ces animaux construisent des nids en tuyau fait de 
petits grains de sables assemblés avec de la salive dans lesquels ils déposent ses œufs. 
74 Moysini est un Wayãpi marié avec une Wayana, il vit depuis une quarantaine d’années chez les Wayana sur le 
haut Maroni. 

 104



thème de l’altérité comme moyen de découverte d’objet culturel. Les Warao connaissent un 

récit similaire racontant comment leurs ancêtres apprirent la vannerie d’un peuple voisin, les 

Siawani. Wilbert (1975 : 9-10) pense que ce peuple correspond probablement aux Carib ou 

Kali’na vivant près des Warao, individus ayant toujours été considérés comme de très habiles 

vanniers. J’ajouterai d’ailleurs que la vannerie warao présente de nombreuses similarités avec 

celle tressée par les Kali’na et les Arawak-Lokono. Ailleurs, d’autres peuples ont également 

appris l’art de tresser grâce à l’aide d’individus étrangers : chez les Yukuna de Colombie 

c’est un nain, esprit du miriti (Mauritia flexuosa), qui leur enseigna la vannerie (Schultes et 

Raffauf, 1992: 154). 

Ainsi, la vannerie a été enseignée aux Amérindiens de Guyane, ainsi qu’à d’autres 

peuples amazoniens, par des animaux, des entités surnaturelles ou des étrangers. Ces mythes 

sont peut-être le témoignage d’échanges de techniques interethniques passés ou bien la 

métaphore de l’importance de ces échanges matrimoniaux ou commerciaux avec leurs 

contemporains. 

 

 

 105



3-2 La métamorphose des vanneries  
 

Comme l’a souligné Viveiros de Castro « l’idée de création ex nihilo est 

virtuellement absente des cosmologies indigènes » (Viveiros de Castro, 2004). De fait, 

l’activité artisanale en Amazonie ne semble pas une production et encore moins une création 

mais la réitération périodique d’un patron immuable (Descola, 1986: 373), patron donné une 

fois pour toute aux ancêtres des peuples contemporains par des démiurges créateurs (cf. 

infra) ou des héros culturels (cf. Mythes 2 et 3). De fait, la métamorphose intervient de façon 

prépondérante dans l’apparition des objets culturels75 mais aussi des plantes utiles, comme 

nous le rencontrerons plus bas dans le cas de l’arouman. Chez les Arawété les objets culturels 

(les nattes, les spathes de maripa servant de vaisselle, les éventails à feu, le pilon…) sont 

issus de la transformation de différentes espèces de poissons (Viveiros de Castro, 1992: 72). 

Chez les Tikuna, le tamis est métaphoriquement associé à la raie. Son dos bombé est 

dénommé tüwe « entrailles », du terme utilisé dans un mythe pour qualifier les intestins 

extraits du ventre du cerf (Désiré, 1994: 139). En Guyane, à l’instar de ces populations 

amazoniennes, les objets de la culture matérielle sont issus de métamorphoses. Cette relation 

entre objets, et tout particulièrement les vanneries, et animaux confèrent à ces artefacts 

culturels une puissance magique dont témoigne la pensée de certaines ethnies guyanaises. 

Ainsi, chez les Wayana et les Wayãpi, les vanneries sont associées à un bestiaire 

mythique mettant en scène des animaux prédateurs et anthropophages. Leur corpus de 

mythes raconte comment tous ces objets se sont transformés en divers animaux. Les Wayãpi 

racontent que des vanneries lancées dans la mer par Yaneya (démiurge créateur) se 

transformèrent en animaux pour dévorer des jaguars. La presse à manioc se métamorphosa en 

anaconda, les éventails à feu en piranhas, les nattes en coumarou (Grenand F., 1982a: 67-72). 

Chez les Wayana, les vanneries kunana ont été transformées par Kuyuli en monstres 

aquatiques carnivores ou ipo afin qu’ils dévorent les hommes (Chapuis et Rivière, 2003: 63), 

le pamkali se transforme en nid de guêpe muklawale (ibid. : 71), l’éventail à feu également 

en nid de guêpe, la presse à manioc en anaconda (Hurault, 1968: 121). D’ailleurs, le terme 

couleuvre, signifiant anaconda en créole, employé pour nommer la presse à manioc est 

courant. De la Guyane française jusqu’en Colombie, on retrouve cette analogie entre l’outil 

et ce serpent gigantesque. Chez les Desana, Reichel-Dolmatoff  (1975) cité par Schultes et 

Raffauf (1992 :158) raconte que “of some payés [chamanes] it is said that they can turn into 
                                                 
75 C’est du moins sous cette forme qu’elle est vécue, car l’emprunt joue de son côté un rôle important comme le 
suggère les mythes d’origine. 

 106



anacondas which then take on the appearance of large manioc squeezers, the elongated 

sleeve-like instruments the Indians use to press out the poisonous juice of the grated manioc. 

The parallel is obvious: the elastic basketry press is compared to the strangling coils of the 

huge snake. These supernatural manioc squeezers are said sometimes to float in the river, 

turn into anacondas and devour their victims”. Les Warao nomment également la presse à 

manioc aru huba, huba signifiant anaconda  (Wilbert, 1975). 

Tous ces animaux ne sont pas anodins, ce sont en majorité des prédateurs dangereux 

et craints. Ainsi, les vanneries sont dotées d’un pouvoir ou, pour le moins, de forces bien 

réelles. On retrouve d’ailleurs un mythe récurent dans le plateau des Guyanes, dont je 

présente une version palikur ci-dessous, contant comment un homme utilisa une vannerie, 

souvent une presse à manioc, pour tuer sa femme qui l‘importunait (de Goeje, 1943). Ne 

serait-ce pas une métaphore de la puissance de l’esprit de la presse à manioc ?  Forces liées à 

l’anaconda qui étouffe sa proie comme dans le mythe ci-dessous car ce n’est pas seulement la 

forme de la presse qui évoque un serpent, mais son mode d’action : la vannerie constricte 

littéralement la masse de manioc râpée pour en extraire le jus. 

 

Mythe 4 - Palikur  
Histoire de Mahukatye 

 
Mahukatye avait une femme qui l'embêtait beaucoup. Il décida un jour d'aller pêcher du 

poisson avec elle. Arrivés à une rivière, ils en pêchèrent de nombreux. Mahukatye tressa une 
grande presse à manioc (matap) en arouman pour y mettre sa pêche. Il demanda à sa femme de 
rentrer dedans pour mesurer la taille du matap. Elle rentra dedans et il tressa autour de sa femme et 
commença à l’étouffer. Elle cria très fort. Alors, il la jeta dans le feu pour la brûler vive. Comme 
elle n'était pas complètement brûlée mais grillée, il la découpa entièrement et la mis dans une hotte 
(wasipna) avec les poissons. Puis il rentra au village et offrit à manger à toute sa famille : son 
beau-père, son beau-frère, ses autres femmes. Tous mangèrent malgré eux le poisson mélangé 
avec la chair grillée de la  femme de Mahukatye. Celui-ci prépara ensuite beaucoup de flèches 
pour se défendre car il se doutait bien que sa belle-famille allait découvrir la supercherie. Quand la 
famille comprit qu'elles avaient mangé leur parente, ils voulurent tuer Mahukatye. Celui-ci grimpa 
dans un arbre pour fuir ses poursuivants en fléchant en l'air. À cette époque le ciel était plus bas 
qu'aujourd'hui. Il tirait une par une ses flèches vers le ciel.Les poursuivants, criant, commencèrent 
à grimper à l'arbre. Il tira sa dernière flèche quand son beau-père était déjà dans l'arbre derrière lui. 
Mahukatye grimpa sur ses flèches pour rejoindre le ciel mais son beau-père s'accrocha à une de ses 
jambes. Celui-ci lui arracha la jambe mais Mahukatye réussi à se réfugier au ciel. Il est depuis ce 
temps au ciel et est devenu le capitaine du bateau de Kaya, Kusuvui anahuya76. 
Dans le ciel en observant les étoiles, on peut encore voir Mahukatye représenté par une 
constellation ayant la forme d'un homme avec une jambe en moins77. En palikur Mahukatye 
signifie “ Homme sans cuisse ”. 
Recueilli auprès d'Ignacio Felício le 11 juin 2002 au village Kamuyene, adapté du franco-créole. 

 
 

                                                 
76 Kaya est le démiurge créateur de la cosmogonie palikur, il est le maître du gibier et des poisson. Kusuvui 
anahuya correspond aux Pléiades  (Nimuendaju, 1926 : 63). 
77 Constellation d’Orion (ibid.). 

 107



D’après Van Velthem (2003), les vanneries tressées par les Wayana sont des « corps 

transformés » qui matérialisent le corps d’esprits d’animaux. D’ailleurs, un conte tilio 

témoigne comment un garçon qui tressait un motif jaguar sur un coffre en arouman fit se 

transformer le coffre en jaguar à plusieurs reprises (Koelewijn et Rivière, 1987: 107-109). 

Ainsi, quand un homme tresse une vannerie, il tresse un animal mythique ou une partie de 

son corps, rendant possible « l’irruption du temps primordial et de ses composants dans la 

vie humaine actuelle » [ma traduction] pour reprendre la formule de Van Velthem (2003). Ce 

serait ainsi le geste du vannier qui conférerait aux objets un certain pouvoir, et encore plus 

lorsqu’il s’agit d’un chamane car il peut donner vie à un esprit lorsqu’il tresse : « on peut 

refaire d’autres esprits, les mêmes, en les tressant avec de l’arouman ou d’autres feuilles. Si 

on fait une forme de félin, ce sera un félin… Et il faut fumer aussi pour obtenir la 

transformation » comme l’explique un chamane wayana (Chapuis et Rivière, 2003: 341). Les 

deux auteurs (ibid. : 341) ajoutant que les ingrédients nécessaires à l’animation du monde 

sont la parole (ou le souffle), le tressage et un pouvoir puissant. On comprend mieux la place 

symbolique que connaît la vannerie chez les Wayana mais également chez nombres d’autres 

peuples du Plateau des Guyanes et d’Amazonie. 

De ce fait, de nombreuses règles se doivent d’être respectées afin de ne pas provoquer 

les esprits puissants présents dans ces objets. Ces esprits sont liés à l’origine mythique des 

vanneries mais également à la nature même de la matière première, l’arouman, comme je le 

montrerai dans le chapitre 4 consacré à cette plante. 

 

 

 108



3-3 Vanneries et interdits 
 

Les sociétés amérindiennes de Guyane sont soumises (ou se sont soumises ?) à de 

nombreuses règles et interdits structurants la vie sociale. Les activités artisanales, à l’instar 

d’autres activités et des différentes étapes de la vie, se voient ainsi encadrées. 

Par exemple, en aucun cas, un homme ne peut pratiquer la poterie ni travailler le 

coton. Enfreindre ces règles engendre des perturbations graves de l’équilibre du groupe avec 

in fine des risques de maladies. Chez les Wayana, si un homme se mettait à travailler la 

poterie il ne pourrait plus grimper au tronc du palmier comou (Oenocarpus bacaba) pour en 

récolter ses fruits sous peine de glisser de cet arbre et de se tuer. Chez les Wayana toujours, si 

la pratique de la vannerie est proscrite aux femmes, le fait de tresser des motifs ou tïmilikhem 

l’est tout particulièrement. Si une femme avait le malheur d’enfreindre cet interdit ses futurs 

enfants risqueraient d’avoir les membres paralysés, d’être handicapés. 

L’emploi de certaines vanneries doit suivre également certains principes. Ainsi, à l’instar 

des Warao (Wilbert, 1975 : 73), les femmes amérindiennes de Guyane ne doivent absolument 

pas s’éventer avec l’éventail à feu, son usage étant strictement circonscrit à la cuisine. Pour 

les Teko si une femme s’en servait pour cet usage, elle serait menacée de vieillir 

prématurément tandis que, pour les Wayãpi sa rate risquerait de grossir. Les Kali’na et les 

Arawak- Lokono pensent que la femme maigrirait, grave entorse aux canons de beauté 

traditionnelle de ces peuples… Les parents arawak enseignent à leurs enfants à ne pas 

s’éventer, car l’esprit ou la force qui se trouve dans les cendres du foyer pourrait s’emparer 

de leur esprit, le faire sien et leurs aptitudes de chasseurs s’en trouveraient amoindries (De 

Goeje, 1943 : 73). Les Arawak apprennent également aux enfants à ne jamais jeter un 

éventail, de crainte que l’intelligence de quelqu’un ne vienne à s’embrouiller comme sont 

entrelacées les fibres de l’éventail. Par conséquent, on ne jette jamais un éventail, on le tend à 

la personne ou bien on le pose (Roth, 1915: 303).  

Chez les Wayãpi, une hotte temporaire en feuille de wassay ne doit jamais être 

abandonné dans la forêt, il faut la couper, la déchirer, « sinon l’opossum78 (miku) va venir et 

chanter sur toi, cela risque de te faire perdre ton savoir sur la vannerie. Ta main ne saura 

plus tresser » comme le raconte Jérémy Mata de Camopi. Ce phénomène ne serait-il 

similaire à une croyance wayana qui considère que « les rebuts jetés aux abords des villages 

(vanneries abîmées, poteries cassées…) se transforment en esprits vagabonds (jolokapisan) 

                                                 
78 Didelphis marsupialis, Didelphidae. 

 109



[…] résultat de l’action des chamanes qui se servent de ces débris pour fabriquer des esprits 

et des flèches d’esprits avec lesquels ils pourront flécher les gens du villages qui en ont été 

les possesseurs et les utilisateurs » (Chapuis et Rivière, 2003: 349) ; la vannerie usagée se 

transformant, ainsi, en arme chamanique capable de nuire à son ancien propriétaire. 

 

L’artisanat de vannerie en tant que tel est lui aussi soumis à de nombreux interdits. 

Chez toutes les ethnies amérindiennes de Guyane, il est interdit de brûler les vanneries 

usagées, elles doivent être jetées et laissées à se décomposer naturellement. D’après les Teko 

et les Wayana si les vanneries usagées étaient brûlées, les vanniers risqueraient de devenir 

fainéants. Les Wayana et les Kali’na considèrent que les artisans risqueraient de perdre les 

techniques apprises.  

Seules les vanneries domestiques d’une dame décédée ou d’une veuve peuvent être 

incinérées. Ainsi, chez les Kali’na, quand une femme meurt ses habits sont enterrés ou 

brûlés, ses ornements vont à sa plus jeune fille, et le beau panier pasuwa portant motif est 

brûlé (Kloos, 1971: 140). Chez les Arawak, une veuve se coupait les cheveux, détruisait tous 

ses ustensiles en poterie et brûlait sa presse à manioc (de Goeje, 1943: 36). De même, chez 

les Wayãpi les ustensiles domestiques de la femme sont brûlés. Chez les Wayana, aussitôt 

après la mort d’un homme ou d’une femme, on détruit, on brûle ou on jette à la rivière les 

biens des morts, seuls les plumes olok, et aujourd’hui les fusils et les moteurs, échappent à la 

destruction (Hurault, 1968 : 66). 

On brûle ainsi les vanneries d’une femme décédée, les esprits habitants ses objets ne 

pouvant ainsi se retourner contre son âme. 

Comme je le montrerai dans le chapitre 4, il existe également des interdits sur les 

déchets d’arouman (Ischnosiphon spp.) qu’il ne faut pas non plus brûler. 

D’autres interdits existent, ils sont liés au rite de la couvade encore très pratiquée en 

Guyane.  

La couvade consiste en une sorte de congé parental79. Quand un couple a un enfant, 

de nombreuses activités sont interdites au père comme à la mère. Ces interdits existent car le 

nouveau né est considéré comme très faible, il constitue donc une victime facile pour les 

différentes entités maléfiques (yolok en wayana). Hurault (1968 : 11) explique que c’est 

parce que l’akwali (principe spirituel présent chez les humains) n’est pas bien fixé chez le 

nourrisson que les parents sont soumis à des interdits. En effet, les yolok attaquent 

                                                 
79 Voir l’article de F. Grenand (1984) consacré aux Wayãpi pour de plus amples détails. 

 110



préférentiellement ces proies faciles que sont les bébés. Les interdits courent jusqu’à ce que 

l’enfant marche ou du moins qu’il se déplace à quatre pattes. Les interdits portent notamment 

sur la chasse, il est déconseillé de chasser certains animaux et si on les chasse il est préférable 

de tuer la bête sur le coup. Si la bête blessée échappe au chasseur, le maître de cet animal 

risque d’envoyer des maladies au nourrisson. Il existe aussi nombre d’interdits alimentaires 

pendant cette période concernant avant tout les gibiers et les poissons dont les maîtres ont des 

pouvoirs éminents.  

La vannerie est, elle aussi, soumise durant la couvade à des interdits particuliers : il 

est fortement déconseillé de tresser des presses et des tamis à manioc. Et, plus généralement, 

tous les travaux serrés sont prohibés. Sinon, cela risquerait d’être préjudiciable pour l’enfant. 

Les Wayana pensent que l’enfant aura des difficultés à marcher, les Teko que l’enfant aura 

du mal à respirer tandis que les Wayãpi disent que si on tresse ou on effectue un travail serré 

quelconque, comme une ligature de flèche par exemple, l’enfant aura du mal à uriner. De 

même les femmes ne pouvant travailler la poterie ou préparer les aliments dont le manioc 

lors de la couvade, elles ne font rien d’autre que filer le coton (F. Grenand, com. pers.) et 

s’occuper de leur nouveau-né. 

Tous ces interdits sont liés au fait que les vanneries possèdent des esprits qui risquent 

d’attaquer le bébé. Pour les Teko et les Wayãpi la couleuvre à manioc a un esprit fort. Il est 

formellement interdit de la tresser. L’interdit semble moins fort pour les autres vanneries 

mais le tamis à manioc est lui aussi prohibé. Les Teko ne peuvent pas tresser leur fameux 

panier tatu avant que l’enfant ne marche. Chez les Wayãpi, si on tresse un tapekwa (éventail 

à feu) pendant la couvade, le bébé risque d’avoir la galle, des boutons, car les palmiers avec 

lesquels sont tressés les éventails  possèdent des épines. 

Mais il est possible, d’après les Wayãpi, de tresser les nattes à manioc car elles ne 

sont pas en arouman. Il existe en effet un esprit fort dans l’arouman, j’y reviendrai dans la 

deuxième partie de ce travail. 

 

La presse à manioc, comme je viens de le signaler, possède un esprit puissant. Les 

Teko tressent une couleuvre de très belle facture portant des écussons aux deux extrémités. 

Ceux-ci portent un motif nommé dzawar-a-lowa signifiant « visage de jaguar ». D’après un 

chamane teko, cet esprit risque de manger l’âme de l’enfant si jamais elle a été tressée par un 

homme soumis aux interdits de la couvade.  En effet, l’esprit de la couleuvre (tepitzi tzat) est 

très dangereux et « ressemble peut-être à un jaguar » d’après ce même informateur. Cet 

esprit vit dans la couleuvre même, et c’est pour cela qu’il ne faut pas la brûler. Dans son 

 111



étude de la vannerie ye’kwana, peuple karib du Venezuela, Guss (1989 : 67) précise lui aussi 

que chaque objet est protégé par un esprit très puissant qu’il faut maîtriser par des chants, des 

herbes et les peintures corporelles. 

 

On comprend donc à travers ces exemples que les vanneries ne sont pas anodines et 

qu’outre leur vocation d’outils elles sont le siège d’entités surnaturelles dangereuses et 

craintes. Il s’agit donc de s’en concéder les faveurs en respectant divers interdits sous peine 

de graves déséquilibres physiques et sociaux. En effet, perdre son savoir de vannier serait une 

véritable tragédie pour un homme, cette activité étant intimement liée à sa condition 

masculine et à la simple survie de sa famille comme je l’ai évoqué plus haut. Et si ces 

vanneries sont le siège d’esprits forts et liées à des animaux emblématiques, on concevra 

aisément que certaines d’entre elles soient employées dans différents rituels et pratiques 

magiques. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 112



3-4 Vanneries et rituels 
 

Les vanneries sont certes des outils domestiques, des outils profanes, mais elles 

peuvent également servir d’ustensiles rituels. Dans de nombreuses sociétés, il n’est pas rare 

que des objets utilisés journellement en tant qu’outils domestiques soient également 

employés dans un contexte rituel (Gazin-Schwartz, 2001: 278). De nombreuses vanneries 

guyanaises, outres celles tressées uniquement pour un usage rituel, servent d’outils dans des 

cérémonies ou autres pratiques magiques. 

 

 

3-4-1 Le tamis et le cachiri 

 

Chez les Teko, une à deux semaines après le décès d’une personne se tient une 

cérémonie de purification destinée à chasser la « mauvaise odeur » du mort. Les membres de 

la famille du défunt s’assoient sur un banc ayant la forme d’un caïman et se font couper les 

cheveux. Lors de cette cérémonie ils doivent « vomir les mauvaises odeurs ». Pour ce faire 

les convives boivent beaucoup de bière de manioc vers les 5 h du matin ensuite toute la 

famille vomira dans un tamis à farine de manioc (ulupẽhem bedju mboapa).  Car il faut 

« évacuer l’odeur du mort qui est en toi et qui en restant dans ton corps te rendrait malade » 

précise James Panapuy. D’après lui, le tamis évite d’avoir le gros ventre, le ventre reste plat 

comme le tamis, il évite aussi que les mauvaises odeurs et les mauvaises choses soient 

retenues. Pour cet usage, on utilise un vieux tamis usé qui sera jeté après la cérémonie. Toute 

la famille vomira dans le même tamis ; si elle est très nombreuse, plusieurs tamis, mais 

toujours usagés, peuvent servir. Après avoir vomi, différents interdits doivent être respectés. 

Il ne faudra pas faire griller de viande ni de poisson, ne pas prendre de sel ou de piment. En 

effet,  la viande grillée, le sel et le piment donnent un gros ventre. Ce rituel est toujours 

pratiqué aujourd’hui. 

Lors de la cérémonie du maraké wayana, le tamis est également utilisé comme 

« passoire à vomi ». En effet, afin de vérifier que les impétrants (tepiem) sont bien à jeûn lors 

de l’épreuve d’imposition des insectes, on les fait déglutir à travers un tamis, après avoir bu 

force cachiri, afin de régurgiter une larve d’insecte préalablement avalée. Ainsi, l’ascèse de 

l’impétrant est prouvée. 

 113



De même, lors des fêtes de lever de deuil kali’na (epekodono) des tamis sont utilisés 

pour recueillir les cheveux coupés des membres de la famille.  

 Il est intéressant de remarquer que chez les Yagua le tamis est un « instrument de 

filtrage semi sacré dont la fabrication incombe traditionnellement aux chamanes ou à leur 

apprentis. Le tamis est en partie responsable de la bière de manioc, car intermédiaire entre 

l’homme et la boisson sacrée. Il existe une analogie certaine (ne serait-ce que par leur 

position médiatrice) entre le chamane et le tamis » (Chaumeil, 2000 : 207). À l’instar de ce 

peuple péruvien, les Teko et les Wayana connaissent également cette relation entre le cachiri 

régurgité et le tamis. Tamis profane servant à la confection des galettes de manioc entrant 

dans la préparation du cachiri, puis ensuite à filtrer cette bière avant de le boire mais aussi 

tamis rituel filtrant le cachiri régurgité. Ainsi le tamis joue un rôle de passage et de filtrage 

concrètement et métaphoriquement.  

 

 

3-4-2 Les éventails à feu 

 

Les éventails à feu sont utilisés pour attiser les feux de cuisson mais ils sont également 

employés par les Amérindiens de Guyane lors d’un rite propitiatoire dont l’objet est de mieux 

faire brûler une parcelle de forêt nouvellement ouverte. Lorsqu’on brûle un abattis, on 

suspend l’éventail à feu (ou une natte opoto chez les Wayana) dans la cour de la maisonnée. 

D’après James Panapuy, informateur teko : « Quand on va brûler un abattis, on se lève tôt et 

on ne se lave pas pour garder la chaleur interne. On prend un tapekwa [éventail] que l’on 

place au bout d’une perche au milieu de la cour et on lui demande d’éventer le nouvel 

abattis afin que celui-ci brûle bien.  On enlève le tapekwa de la perche quand l’abattis a fini 

de brûler. On ne doit pas se laver de la journée, seulement au retour de l’abattis en fin de 

journée ». 

De même, les Wayãpi suspendent leur éventail orné de deux longues rectrices d’ara rouge 

au milieu de la cour devant la maison. De même, les Kali’na mettent un éventail dehors pour 

invoquer le vent (Ahlbrinck, [1931] 1956). Chez les Arawak « si l’on désire avoir du vent, on 

suspend un éventail à la façade d’une hutte en criant sara werakaro, le surnom du vent, ce 

qui le rend furieux » (De Goeje, 1943 : 73). 

Ainsi, à l’instar du feu domestique attisé physiquement par l’éventail, le feu brûlant 

l’abattis est, lui aussi, activé par cette vannerie mais de façon magique. D’ailleurs, l’abattis 

en devenir n’est-il pas une parcelle de forêt destinée à être domestiquée ? Domestication due 

 114



à l’abattage des arbres et à l’appropriation de cette espace par les végétaux domestiqués 

plantés par les hommes. Cette domestication est totale, cet artefact éminemment culturel 

qu’est l’éventail à feu, participant à la cuisson des aliments et même in fine à la présentation 

de la cassave aux convives. 

D’autre part, comme je l’ai évoqué dans la section 2 de ce chapitre, il existe chez les 

Wayãpi une danse des éventails employant une forme particulière nommée : tapekwa 

tapia’ilena. Pour cette danse, on tresse ces éventails en nombre et on y insère des fourmis 

tapia’i afin de piquer les danseuses uniquement (Grenand F., 1995). Une fois le rituel 

terminé les femmes se partagent les éventails ayant servi à la danse et peuvent ensuite les 

employer comme souffle-feu. Son rôle est indubitablement propitiatoire, faisant des femmes 

des ménagères confirmées. Cette forme d’éventail ne peut être tressé que par les adultes.  

 

 

3-4-3 Coffre et chamanisme 

 

Les coffres ou pakala sont bien plus que des ustensiles de rangement. Si certains 

peuvent être considérés comme de simples valises, bien que renfermant toujours des objets 

considérés comme précieux, ceux appartenant aux chamanes ou bien ceux enfermant des 

parures de plumes sont en quelque sorte sacrés. Le coffret du chamane est craint par les 

autres membres de la communauté que ce soit chez les Palikur, les Wayãpi, les Kali’na ou les 

Warao (Wilbert, 1975). Ces coffres sont sacrés car ils enferment les ustensiles 

chamaniques (maracas, pierres sacrées, cigares…) auxquels sont rattachés des esprits. 

Nous verrons dans le troisième chapitre que les motifs ornant les coffres des piayes 

kali’na figurent des entités mythiques comme akuwamay ou alamari ou bien un motif 

symbolisant une échelle chamanique permettant à un esprit auxiliaire du chamane de le 

rejoindre (Kloos, 1968). Chez les Palikur le coffre est présent près du chamane lors de ses 

séances chamaniques comme en témoigne Nimuendaju (1926 : 65) « soudain le sorcier se 

lève, met le diadème de plumes sur sa tête et prend congé, pour la forme, des adultes 

présents car son âme va entreprendre maintenant de longs voyages périlleux d’où il pourrait 

ne pas revenir, où il pourrait rencontrer le danger. Puis il se glisse sous la moustiquaire et 

l’aide lui tend le banc en forme d’animal et la petite corbeille à couvercle [yamat] qui 

contient les instruments de sorcellerie. Malheureusement, je n’ai jamais eu le droit de jeter 

un regard dans cette corbeille qui est habituellement fermée très solidement avec une ficelle 

attachée si c’est possible autour du banc zoomorphe avec lequel elle est conservée. Le 

 115



sorcier prend place sur le banc zoomorphe, le visage tourné vers l’est et sort de la corbeille 

le maraca de danse et un morceau de racine dont l’odeur est particulièrement agréable aux 

Yumawali80 ». Chez les Kali’na, les pouvoirs du chamane semblent bien partagés avec son 

coffre yamat :u. Une histoire conte comment des Kali’na pour tuer leur chamane très 

puissant, responsable de la mort de beaucoup de personnes, le noyèrent « attaché avec son 

panier de chamane » (Chalifoux, 1998: 109). Comme si le fait de noyer le chamane ne 

suffisait pas, il fallait également détruire ce coffre enfermant certaines puissances. De même, 

chez les Ye’kwana, les coffres en arouman sont des armes chamaniques ; d’ailleurs leur nom, 

kungwa, aurait la même étymologie que le curare (Guss, 1989 : 106). Le coffre en arouman 

des chamanes warao, torotoro, est également utilisé pour garder les objets sacrés, telles les 

pierres kanobo (Suarez, 1968) ; il fait partie intégrante de ces objets et de nombreux interdits 

lui sont liés (Wilbert, 1975). 

Chez les Wayana, les olok enë servant à ranger les plumes pour confectionner les 

parures de danses ainsi que les perlages, sont également encadrés par des interdits car 

protégés par des esprits. Ainsi, on ne peut décrocher le coffret d’un chamane décédé avant le 

coucher du soleil et avant de le toucher et l’ouvrir, il est nécessaire de réciter une incantation 

ou ëlemi afin d’apaiser les esprits jolok gardiens de ce coffret au risque qu’ils rendent malade 

la personne enfreignant ces règles. 

Ainsi, les coffres utilisés par les chamanes sont, au même titre que ce qu’ils 

renferment, des objets sacrés dont la manipulation n’est permise qu’aux initiés. D’ailleurs ces 

objets font partie des rares vanneries conservées après la mort de leur possesseur et 

transmises à leur successeur, prouvant leur caractère particulier. Chez les Wayana, les olok 

enë servant à conserver les parures des grandes danses sont transmises de père en fils, et c’est 

seulement quand le propriétaire n’a plus de descendance mâle qu’il est enterré avec sa 

vannerie (Coudreau, 1893: 240). 

Les Arawak-Lokono donnent un usage mythique particulier à cette vannerie. En effet, 

ce n’était pas moins que la lumière qui fut emprisonnée dans ce panier, l’esprit de la lumière 

du jour y étant enfermé. Dans un mythe ce sont des enfants qui, par mégarde, ouvrirent le 

couvercle de ce grand panier et en firent échapper la lumière qui se répandit aussitôt 

irrémédiablement (De Goeje, 1943 : 131).  

                                                 
80 Il s’agit de démon des montagnes d’après Nimuendaju (ibid.) 

 116



Ces quelques exemples permettent de comprendre aisément l’importance de cet objet 

qui, dans ces sociétés de Guyanes, forme, avec le cigare et le maraca, une trilogie 

indissociable. 

 117



Conclusion au chapitre 1 
 

 

Déjà nos ancêtres voyageurs perçurent l’importance de la vannerie au sein des foyers 

des Amérindiens de Guyane. Les descriptions et les pièces qu’ils rapportèrent de leurs 

pérégrinations constituent de précieux témoignages pour tous ceux s’intéressant à la 

compréhension de ces peuples.  

Tout au long de ce chapitre, j’ai montré que la vannerie tient une place prépondérante 

dans les sociétés guyanaises : place économique puisqu’elle fournit des outils indispensables 

à la production des aliments à base de manioc amer mais aussi place sociale de premier 

ordre. En effet, la vannerie en tant qu’activité de production d’objets-outils et d’objets de 

prestige est partie intégrante de l’identité masculine. Elle participe également de la 

complémentarité sociale à l’intérieur du foyer et renforce la sociabilité au sein du groupe. 

Plus largement la division du travail appuie également cette dépendance de chaque sexe 

envers l’autre (Lévi-Strauss, 1983: 69). Dans un autre registre, la vannerie s’insère dans une 

compréhension du monde et dans l’ethos de ces sociétés par des croyances et des pratiques 

culturelles. Ainsi, les différentes communautés de Guyane ont appris la vannerie soit auprès 

d’êtres mythiques, soit auprès d’autres peuples. Ainsi, les Créoles et les Aluku, dans un passé 

récent, ont appris la vannerie auprès de leurs voisins amérindiens non sans l’enrichir de 

techniques par eux apportées comme nous le verrons dans le chapitre suivant. Les 

Amérindiens ont, pour leur part, hérité cette pratique artisanale d’ancêtres l’ayant eux-mêmes 

acquise auprès d’animaux ou autres personnages mythiques. De plus, la vannerie, comme 

toutes les activités d’ailleurs, est encadrée par des règles et des interdits bien précis afin de ne 

pas froisser des entités toujours promptes à jouer des mauvais tours aux humains. Enfin, mes 

enquêtes m’ont permis de prendre conscience d’un phénomène important : certaines 

vanneries possèdent des pouvoirs forts ; il s’agit essentiellement de la presse à manioc, pièce 

maîtresse du procès de transformation du manioc amer, et du coffre de chamane. Ainsi, si la 

vannerie connaît une place centrale dans les sociétés guyanaises en participant à la vie 

matérielle, elle participe également à leur pensée mythique et magique, en un mot à leur 

identité la plus profonde. 

Le chapitre suivant, plus technique, permettra de mieux appréhender cet artisanat en 

décrivant toutes les formes existantes de vannerie répertoriées lors de mon étude et en 

insistant sur les originalités propres à chaque culture. 

 118



Chapitre 2   

Des techniques et des formes comme identité ethnique 

 

 Après avoir replacé la vannerie dans son contexte historique, social et culturel, 

employons nous maintenant à détailler toutes les formes de vanneries tressées par les 

différents peuples de Guyane. C’est un passage obligé quand on aspire à décrire cet artisanat 

et comprendre son évolution. Comme il a déjà été précisé plus haut, je présenterai les 

vanneries par catégories d’usage, au nombre de cinq. Il s’agit des vanneries liées au 

complexe de production du manioc, des vanneries de rangement, stockage et cueillette, des 

vanneries cérémonielles, puis une catégorie regroupant diverses vanneries (épuisettes, 

chapeau, nattes) enfin les néo-formes destinées à la vente. Je recenserai chacune des formes 

en décrivant leur anatomie et leur nomenclature vernaculaire. Dans ce chapitre, l’apport 

historique des récits de voyages et des pièces conservées dans les musées s’avèrera 

important, car il permettra de comparer les anciennes vanneries avec celles observées lors de 

mes différents terrains. On pourra ainsi mieux appréhender les évolutions de forme et leur 

origine éventuelle.  

 Grâce à la description de toutes ces formes et techniques, on remarquera que si 

chaque ethnie tresse des vanneries ayant les mêmes usages et globalement les mêmes formes, 

il n’en reste pas moins qu’elles ont chacune une originalité conforme à leur pattern ethnique, 

les différences entre vanneries étant de véritables marqueurs ethniques permettant à chacune 

des communautés guyanaises de s’identifier. 

 Après avoir passé en revue toutes ces vanneries, on discutera des emprunts et 

diffusions de formes entre ethnies en dressant une analyse comparée de la vannerie 

guyanaise. Cette analyse aura pour but de dresser une typologie des vanneries de Guyane en 

identifiant les grands styles. On discutera aussi des influences des vanneries africaine et 

européenne sur la vannerie de Guyane. 

 

 

 119



Section 1- Des formes et des usages 
 

1-1 Les vanneries liées au manioc amer 

 
C’est dans cette catégorie que se range le plus grand nombre de vanneries. Il en a été 

recensé 90 soit 43 % du total. Ce grand nombre de formes uniquement liées au manioc amer 

montre l’importance de ce tubercule comme il en a été discuté précédemment. Toutes ces 

vanneries sont à l’usage exclusif des femmes, la transformation du manioc ainsi que sa 

culture leur étant réservées en Guyane. 

 

 

1-1-1 Les presses à manioc ou couleuvres 

 

Cet outil complexe serait une invention des Amérindiens de Guyane (Métraux, 1928; 

Nordenskiöld, 1929). C’est la vannerie essentielle pour la transformation du manioc amer. 

Huit formes ont été répertoriées, soit une forme par communauté. Cette vannerie tubulaire, 

tressée en arouman (Ischnosiphon spp.)81, mesure 160 cm environ lorsqu’elle est étirée. Elle 

possède dans sa partie supérieure une bouche par laquelle on fait entrer et sortir la farine, sa 

partie inférieure étant terminée par une boucle formant pied. C’est une des rares vanneries 

non composites c'est-à-dire confectionnée avec un seul matériau, l’arouman. Seuls les 

Wayãpi utilisent en plus du coton pour ligaturer les « oreilles » terminant l’ouvrage dans sa 

partie inférieure, de même les Kali’na et les Aluku nouent de plus en plus la queue de leur 

presse avec une ficelle synthétique (Cf. planche 6).  

 Elle est tressée suivant la technique à deux nappes serrées enchevêtrées croisées. 

C’est la vannerie nécessitant le plus grand nombre de tiges d’arouman et les plus longues : 

une vingtaine de longues tiges d’au moins deux mètres de long chacune. La fabrication de la 

plus élaborée des vanneries de Guyane nécessite deux jours pleins de travail pour un artisan 

confirmé. 

                                                 
81 En 1853, Wallace rapporta que certains Amérindiens d’Amazonie tressaient leur presse à manioc en 
Desmoncus macroacanthos (Siebert, 2000), de même que certains amazoniens contemporains (P. Grenand, 
com. pers.). Les Ka’apor la confectionnent occasionnellement en Evodianthus funifer (Balée, 1994) et les 
Amanayé en fibres de palmier comme le Mauritia flexuosa ou même en Astrocaryum sp. (Nimuendaju et 
Métraux, 1948). 

 120



Après avoir râpé ou gragé dans une auge le tubercule de manioc amer préalablement 

nettoyé et épluché, on emplit la couleuvre de cette pâte de manioc gorgée d’eau afin d’en 

exprimer le suc toxique. La bouche est ensuite fermée avec le fruit du canari macaque 

(Lecythis zabucajo, Lécythidacées) ou bien avec une boîte de conserve usagée afin que la 

pulpe ne déborde. Puis, on la suspend par sa boucle supérieure (tête) à une poutre et on enfile 

dans sa boucle inférieure (pied) un levier en bois sur lequel la cuisinière disposera un poids 

(pierre) ou bien sur lequel elle s’assiéra directement afin de l’étirer. Ainsi, le jus s’exsudera 

de la pâte de manioc à travers les mailles de la vannerie. Pour les différentes recettes à base 

de manioc amer, on pourra se reporter aux sources bibliographiques données plus haut.  

 

Le nom créole de la presse à manioc ou coulèv dérive du nom français couleuvre82. 

Remarquons que coulèv est le nom de l’anaconda dans cette langue. Rappelons également 

que, comme il est précisé plus haut, dans les mythes wayana et wayãpi cette vannerie se 

transforme en anaconda. En effet, la forme de la vannerie n’est pas sans rappeler cet animal 

qui occupe une place importante dans l’imaginaire guyanais et plus largement amazonien 

(Cf. chapitre 3).  

Le tableau suivant présente le nom de cette vannerie dans les différentes langues 

guyanaises. 

 
Tableau 4 - Noms de la presse à manioc dans les différentes langues guyanaises 

français français de 
Guyane aluku créole arawak palikur kali’na wayana teko wayãpi 

Presse à 
manioc couleuvre matapi coulèv joro matap matapi tinkïi tepitzi tepisi 

 

Ce tableau met en évidence les différentes origines linguistiques dans la dénomination 

de ce même outil. En plus des noms français et créole, on rencontre trois groupes de mots 

d’origine linguistique amérindienne. D’un côté matapi et matap en aluku, kal’ina et palikur, 

d’un autre tepitzi, tepisi en teko et wayãpi et un troisième joro en arawak. 

On retrouve le terme matabi chez les Caraïbes insulaires du XVIIe décrit par le Père 

Breton ; les Tilio autre groupe karib comme les Kali’na emploient aussi matapi (Frikel, 

1973). Il est clair que ce terme est d’origine karib. Il a été emprunté par les Palikur, groupe 

linguistique arawak, qui côtoient depuis plusieurs siècles sur le littoral guyanais les Kali’na et 

d’autres groupes karib aujourd’hui disparus. On verra par la suite que ce n’est pas le seul 
                                                 
82 L’usage de ce terme remonte au moins au XVIIIe siècle puisque Goupy des Marets l’emploie déjà à la fin du 
XVIIe (Goupy des Marets, Fin du XVIIe siècle). 

 121



terme qu’ils auraient empruntés aux Kali’na, même si ces deux peuples ont longtemps été 

ennemis. Les Aluku, groupe noir marron, eux aussi, ont emprunté ce terme. Si ceux-ci ne 

sont plus en contact direct avec les Kali’na du littoral aussi ont-ils dû emprunter ce terme soit 

lors de leur période formatrice dans la région de la Cottica (Surinam), soit via un autre 

groupe de Noirs Marrons, les Ndjuka qui, vivant plus en aval sur le fleuve Maroni, sont en 

contact depuis longtemps avec les Kali’na. Ils ont ainsi emprunté terme et forme de la 

couleuvre à manioc à ces derniers. Rappelons, comme j’en discute plus haut, que la plupart 

de leurs vanneries liées au manioc ont sûrement été majoritairement troquées avec les 

groupes Wayana, Tilio ou Kali’na contre des produits manufacturés.  

Les termes tepitzi, tepisi, utilisés par les deux groupes tupi-guarani de Guyane, 

proviennent de la même racine tupi. Au Brésil, on dit tipiti, vocable provenant de la língua 

geral83. Hans Staden ([1557] 1979) rapporte le terme de tippiti dans son ouvrage sur les 

Tupinamba. Les Tenetehara utilisent le terme tepiti (Wagley et Galvão, 1961), les Tembé 

tepiti, les Guarani tipiti (Grenand, 1989) et les Ka’apor tapesi (Balée, 1994).  

On retrouve des termes proches du wayana tinkïi chez les Ye’kwana, tünküi (Guss, 

1989), chez les Panaré, sïnkï (Mattei-Muller, 1994), deux autre groupes karib. 

Je n’ai pas retrouvé de terme proche de joro dans la littérature. 

 

Chaque groupe guyanais tresse la couleuvre d’une manière bien particulière, un œil 

averti pouvant même reconnaître son origine. Seul, les Aluku ne possèdent pas une presse à 

manioc originale puisqu’elle est soit achetée aux Wayana, soit à Paramaribo à des Kali’na ou 

encore aux Ndjuka qui tressent le même modèle que les Kali’na.  

Différents critères  permettent de distinguer la presse à manioc de ces différents 

groupes, en fonction :  

• de la forme de la bouche (ouverte ou droite), 

• de la forme des boucles inférieures et supérieures,  

• des points de vannerie (cf. tableau 5). 

 

 

 

 

 
                                                 
83 Langue de catéchèse que les premiers missionnaires arrivés sur les côtes du Brésil forgèrent sur la base des 
langues tupi qu’ils y rencontrèrent. 

 122



Planche 6 

Planche 6 - Les presses ou couleuvres à manioc 
 

 
 

      
 
Photos 1, 2, 3, 4, 5, de gauche à droite : Tepitsi teko, tinkïi wayana, tepisi wayãpi, matapi kali’na et coulèv créole 
            
 
 

       
 
Photos 6, 7, 8, 9, de gauche à droite : Pied de couleuvre créole, pied de tepisi wayãpi type taleisosoke, pied de 
tinkïi type walutimit et deux types de queue de matapi kali’na, à gauche technique nouée (tsiamoti) et à droite 
technique en queue de loutre (awalebiya andigili) 



Tableau 5 - Signes distinctifs des différentes couleuvres guyanaises 

 Forme de la bouche Forme de la boucle 
supérieure 

Forme de la boucle  
inférieure 

Nombre de points 
nommés84

créole droite bord simple portant écusson 2 
kali’na droite bord simple torsadée nouée 2 
wayana échancrée bords retroussés sans oreilles 5 
wayãpi échancrée bords retroussés avec oreilles 4 

teko droite portant un écusson avec 
motif 

portant un écusson avec 
motif 3 

palikur droite85 bords retroussés torsadée 2 
arawak droite bord simple torsadée nouée 2 

 
 

La boucle inférieure, nommée pied ou queue, est la partie la plus délicate à tresser. 

Chaque groupe a mis au point des techniques différentes et très élaborées afin de fermer ce 

tube de vannerie soumis, par le levier, à une pression considérable. Ils désignent cette partie, 

nous n’en serons pas étonnés, à l’aide d’un vocabulaire tiré du monde animal. Certaines 

ethnies connaissent mêmes différentes techniques pour tresser ce pied. 

Les Kali’na, par exemple, en connaissent trois, même si la technique nouée tend à être 

la plus employée de nos jours. C’est, en effet, la technique la plus simple à réaliser. Voici 

comment ils nomment chacune de ces trois techniques : 

• tsiamoti ou andigili tinoinma : nom de la technique nouée, consistant à attacher les 

fibres d’arouman torsadées entre eux avec de la ficelle. Cette technique est nommée 

emokapupo dans Ahlbrinck ([1931] 1956).  

• awalebiya andigili : litt. « queue de loutre ». Technique très ouvragée, les fibres sont 

tressées ensemble afin de former une boucle solide. 

• kwano tabulu : litt. « paume de l’oiseau kwano » (aigle harpie). Je n’ai pu observer 

cette technique. 

 

Les Wayana connaissent, eux, deux techniques pour tresser la queue de leur presse à 

manioc. Les deux sont finement ouvragées et constituées des fibres d’arouman enchevêtrées : 

• kabasi watkï : litt. « queue du tatou » aussi nommée maipuli mitõ  « pied du tapir »86   

• walutimit : litt. « racine de l’arbre waluti » (Virola surinamensis) c’est la même 

technique que celle des Wayãpi. 

 

                                                 
84 Points nommés : c'est-à-dire nombre de techniques utilisées et nommées par les artisans pour cet ouvrage. 
85 Cependant deux informateurs m’ont affirmé qu’ils pouvaient également tresser une couleuvre à la bouche 
échancrée, de même Nimuendaju (1926) l’évoque, bien qu’il ne l’ait jamais observée, ni d’ailleurs P. et F. 
Grenand (com. pers.). 
86 D’après Van Velthem (1998), maipuli mitõ est également une technique d’arrêt en spirale. 

 123



 124

Les Wayãpi ne connaissent qu’une technique pour tresser la queue de la couleuvre. Il la 

nomme taleisosoke : litt. « ouïe de poisson aïmara » (Hoplias macrophtalmus). Les Palikur 

tressent aussi une queue de presse à manioc originale et élaborée, mais je n’ai pas relevé de 

nom pour cette partie. Chez les Teko, elle porte un écusson décoré par un motif (kadzivat) 

carré représentant le visage du jaguar (zawar-a-r-owa). C’est la forme la plus complexe et, 

me semble-t-il, la plus jolie réalisée en Guyane. Chez les Arawak je n’ai observé que des 

boucles nouées avec de la ficelle. 

Bien qu’il existe différentes manières de tresser la tête de la presse à manioc, je n’ai pas 

relevé de terme technique lors de mes enquêtes, à part pour l’écusson « visage de jaguar » 

des Teko ornant également la tête de leur presse. 

 

De même, il existe des techniques particulières pour tresser le corps de la couleuvre. 

Ces points de vannerie visent à conférer l’élasticité nécessaire pour presser la masse râpée 

jusqu’à exsudation du jus qu’elle contient. 

Il existe six points de vannerie différents utilisés par les huit groupes étudiés ; le 

tableau n° 6 les répertorie et les caractérise. 

 

Nous voyons que ce sont les Wayana qui connaissent le plus grand nombre de points 

de vannerie différents, dont deux qu’ils sont les seuls à connaître. Remarquons que deux 

points sont nommés différemment suivant qu’ils sont tressés couchés ou debout. Seules 

certaines ethnies amérindiennes les distinguent. On remarque aussi la similitude d’inspiration 

pour l’ensemble des populations côtières. 

 

Certains groupes comme les Kali’na ou les Wayãpi tressent également des presses 

afin d’exprimer l’huile des noyaux pilés de carapa (Carapa guyanensis, Meliaceae) ou 

d’awara (Astrocaryum vulgare, Arecaceae). Ces presses sont confectionnées exactement 

comme celles destinées au manioc, mais en modèle réduit. Elles mesurent 60 à 70 cm de 

long. 

 

 

 



Planche 7 

Planche 7 – Les points de vanneries de la presse à manioc 
 
 
 
 
 

 1)                      2) 
 
1) Technique dite en « dent d’agouti » couchée ; 2) Technique dite en « dent d’agouti » debout  
 
 
 
 

 3)                             4) 
 
3) Technique dite en « écaille de poisson » couchée ; 4) Technique dite en « écaille de poisson » debout 
 
 
 
 
 

 5)                      6) 
 
5) Technique eiletã des Wayãpi ; 6) Technique alama uponpë des Wayana 
 
 
Crédits : Tous les motifs ont été dessinés par Laurence Billault 



Tableau 6 - Comparaison des noms des points de vannerie utilisés pour la couleuvre 

Description de la 
technique 

 

deux nappes diagonales 
enchevêtrées croisées 

dite en écaille de 
poisson87, couché88

deux nappes diagonales 
enchevêtrées croisées 

dite en écaille de 
poisson, debout 

deux nappes diagonales 
enchevêtrées dite en 

dent d’agouti89, 
debout 

deux nappes diagonales 
enchevêtrées dite en 

dent d’agouti, 
couché 

deux nappes diagonales 
enchevêtrées 

deux nappes diagonales 
enchevêtrées 

Nom de la technique 
en créole 

cay atipa « écaille 
d’atipa90 » 

cay atipa 
« écaille d’atipa » dent agouti dent agouti   - -

Nom de la technique 
en aluku 

kwikwi baka 
« écaille d’atipa » 

Kwikwi baka 
« écaille d’atipa » 

Non nommée 
mais connue 

Non nommée 
mais connue -  -

Nom de la technique 
en arawak 

asada ou asa uda 
« écaille d’atipa » 

asada ou asa uda 
« écaille d’atipa » 

yoro bolë91 « motif de 
la presse à manioc » 

yoro bolë « motif de la 
presse à manioc » -  -

Nom de la technique 
en palikur 

kareu mah-ap « écaille 
d’atipa » 

kareu mah-ap « écaille 
d’atipa » 

bukutru gaibu-ap « dent 
d’agouti » 

bukutru gaibu-ap « dent 
d’agouti » -  -

Nom de la technique 
en kali’na 

kariwaru pi’po « écaille 
d’atipa » ou yalabole 

« gymnote » 

kariwaru pi’po « écaille 
d’atipa » ou yalabole 

« gymnote » 

akuri yere-meri « dent 
d’agouti » 

akuri yere-meri « dent 
d’agouti » ou 

kwasagala92 « serpent 
d’eau » 

-  -

                                                 
87 On retrouve ce terme dans la littérature (Ribeiro, 1985). 
88 Cf. planche 7. 
89 L’agouti (Dasyprocta agouti) est un rongeur très commun en  Amazonie. J’ai forgé ce terme pour cette technique de tressage, qui à l’instar d’écaille de poisson, me semble 
suffisamment imagé. 
90 L’atipa (Hoplosternum spp.) est un poisson caparaçonné des marais du littoral.  
91 D’après Roth (1924), ils nomment cette technique aha- (h) abba-dahu avec habba qui est le nom du panier à farine à quatre pieds car les flancs de celui-ci sont toujours fait 
de cette technique (Roth, 1909). Cette technique est nommée wamma-ahabba ou kamudi (motif de l’anaconda) par les Warao (ibid.). Il décrit un autre point de vannerie 
nommé abuna-buna-tahu avec tabuna « os » cette technique consiste en deux nappes diagonales enchevêtrées dont une nappe est tressée avec deux brins accolés et l’autre 
avec un seul. 
92 Hydrops triangularis de la famille des Colubridés. Ce nom ne m’a été donné que deux fois par des anciens du village de Bellevue et d’Awala. 

 125 



 126 

Nom de la technique 
en wayana 

tiwenakem 
ou « ulupitpë » 

Peau de la cassave, 
représente les traces 

laissées avec les doigts 
sur la cassave 

tiwenakem 
ou « ulupitpë » 

 

kalupi 
« peau du dos du 

kutupsi, un anaconda 
surnaturel » Van 
Velthem (1998) 

tipapoman 
« peau du ventre de 

l’anaconda surnaturel 
kutupsi » 

Van Velthem (1998) 

alama uponpë 
« vieille alvéole de 
ruche de l’abeille 

alama» 

tesitkem 
« emmêlé » 

Nom de la technique 
en teko 

ipo’am 
« action d’aller vers le 

haut » 
ou « iwalala » 

amboata pilet 
« écaille d’atipa » itawan itawan   - -

Nom de la technique 
en wayãpi 

pino’i
« tronc du palmier 

comou», représente les 
cicatrices folières sur le 

tronc 

upiwa 
« en long » 

milisipi 
« peau du fruit de 

palmier-bâche, Mauritia 
flexuosa » 

milisipi 
« peau du fruit de 

palmier-bâche, 
Mauritia flexuosa » 

eiletã 
« alvéole de ruche de 

l’abeille » 
point connu 

de quelques Wayãpi, 
emprunt aux Wayana 

- 



1-1-2 Les tamis à manioc ou manarés 

 

À l’instar de la presse à manioc cette vannerie est essentielle pour la préparation du 

manioc. C’est un ouvrage carré gamelliforme composé d’un tamis tressé avec des brins 

d’arouman en deux nappes droites enchevêtrées toilées ou croisées (cf. planche 8). Il mesure 

environ 50 cm de côté. Ce tamis est encadré par des baguettes de bois afin de maintenir 

l’ouvrage. Celles-ci sont intriquées les unes dans les autres à leurs extrémités. Chaque bord 

est composé de plusieurs baguettes superposées (de trois à cinq) donnant ainsi sa profondeur 

à l’ouvrage. Une grande diversité d’espèces de végétaux (un inventaire précis en est dressé 

dans le chapitre 5) est utilisée pour ces baguettes. Tous ces bois possèdent des qualités 

techniques précises : tige droite, rigide et imputrescible.  

 
Tableau 7 – Noms génériques du tamis dans les différentes langues guyanaises  

français français de 
Guyane aluku créole arawak palikur kali’na wayana teko wayãpi 

tamis à manioc manaré manali manaré manari hu manale manale ulupẽhem ulupẽ 
 

Les termes kali’na et wayana manale, créole manaré, aluku manali, ainsi que manari 

en Arawak-Lokono connaissent tous la même origine. Ils viennent du groupe linguistique 

karib. On retrouve des noms semblables chez d’autres ethnies karib de la région, manade en 

ye’kwana (Guss, 1989), manari en waiwai  (Fock, 1963) ou manaré en tilio (Frikel, 1973). 

Le groupe isolé linguistiquement des Warao emploie aussi le terme manari (Suarez, 1968).  

Les mots ulupẽhem et ulupẽ sont eux d’origine tupi (Grenand, 1989). En língua geral, 

uru signifie panier (Stradelli, 1929: 708), les Tupinamba du XVIIe siècle employaient 

également ce terme dans le même sens (Abbeville, [1632] 1975: 225), -pẽ signifie tresser en 

tupinamba et parintintin (Grenand, 1989). Des termes équivalents sont employés chez 

d’autres groupes tupi, yrupema en tapirapé (Baldus, 1970), wuirupem chez les Tupi-Kawahib 

(Lévi-Strauss, 1958), irupém en tenetehara (Wagley et Galvão, 1961). En língua geral on 

disait aussi urupéma (Stradelli, 1929). En kayabi, urupem est un tamis rond cerclé de liane 

(Ribeiro B. G., 1979).  

Le mot hu en palikur est lui plus problématique, je n’ai retrouvé ce terme que chez les 

Piaroa du Venezuela appartenant à un petit groupe linguistique, les Saliba. Ces derniers 

nomment leur tamis rutu’ka93 (Sieni, 1988). Mais n’y aurait-il pas une racine commune avec 

                                                 
93 Les Piaroa emploient le terme manärë pour désigner le plat circulaire utilisé afin de recueillir la farine de 
manioc tamisée. 

 127



le terme, huibichet, nommant le tamis utilisé par les Caraïbes insulaires relevé par Breton au 

XVIIe siècle, sachant que dans ce dictionnaire français-carib, il existe bien sûr de nombreux 

termes arawak ? De plus, les Caraïbes de la Dominique emploie le mot hibichette pour 

désigner ce tamis (Delawarde, 1938). 

 

Ces termes différents sont génériques pour le tamis car il existe en fait trois sortes de 

tamis. Chaque tamis connaît un usage particulier. Ils sont reconnaissables par la dimension 

de leurs yeux, c'est-à-dire la grosseur de la maille : mailles serrées filtrantes, mailles 

légèrement ajourées et mailles fortement ajourées. Une quatrième sorte de tamis existe plus 

marginalement en Guyane française, le tamis rond. Forme à ne pas confondre avec le plateau 

rond courant au Venezuela ou sur le Rio Negro qui, lui, sert à récolter la farine tamisée.  

 

Le tamis à mailles serrées sert à filtrer les jus de palmier ou bien les bières de manioc, 

de maïs et d’igname (cachiri). Ce tamis est tressé suivant la technique à deux nappes droites 

enchevêtrées croisées. Il nécessite une vingtaine de tiges d’un mètre de long chacune. Ce sont 

sur ces tamis que les Wayãpi et les Teko tressent le plus souvent leurs motifs (kusiwa en 

wayãpi et kadzivat en teko). Ils expriment ainsi leur talent de vannier en tressant des motifs 

variés sur leurs tamis contrairement aux autres groupes qui les décorent moins souvent. Les 

motifs sont réalisés avec des lames d’arouman enchevêtrées non teintées lorsque le tamis est 

destiné à être utilisé. Les brins sont teintés seulement si l’ouvrage est destiné à la vente ou à 

l’échange. Comme je le détaillerai dans le chapitre 3, les Wayana tressent des motifs sur 

leurs éventails à feu, leurs paniers à mailles serrées et leurs hottes en arouman, tandis que les 

Kali’na, les Arawak et les Palikur décorent leurs coffres, coffrets ou paniers à mailles serrées. 

Les Créoles et les Aluku ne décoraient apparemment pas leurs tamis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 128



Planche 8 

Planche 8 - Les tamis à manioc 
 
 

 1)    2) 
 

 3)  4) 
 
1) Tamis à boisson wayana, motif maipuli eu ; 2) Tamis à farine wayana, modèle opiopiman ; 3) Tamis à farine 
wayana, modèle pakira epitpë ; 4) Tamis rond wayana, pamkali 
 
 

 5)     6) 
 
5) Ulupẽalasukawa, tamis à mailles larges wayãpi ; 6) Ulupẽanã wayãpi, motif tapia’ilena 



Planche 8 

 7)                         8) 
 

 9)            10) 
 

 11)      12) 
 
 
7) Ulupẽanã wayãpi, modèle pour la vente avec motif silololaãnga ; 8) Manari arawak ; 9) Alepa manale kali’na 
avec technique wayam meri ; 10) Kwak manale kali’na, modèle pamakari ; 11) Hu sagubie palikur avec motif 
yaraira ahin-ap ; 12)  Hu kutakwak-ap palikur  
 
 
Crédits : 4) photo d’Egle Barone Visigali 



Tableau 8 – Noms des différents tamis dans les langues guyanaises 

Nom français Tamis à mailles 
serrées 

Tamis à mailles 
ajourées fines 

Tamis à mailles 
ajourées grossières Tamis rond 

Usage 
Pour filtrer les jus 
de palmier et les 

bières 

Pour tamiser la 
farine servant à 
confectionner la 

cassave à déguster 

Pour tamiser la 
farine servant à 
confectionner le 

couac et la cassave 
à cachiri 

Pour tamiser la 
farine servant à 
confectionner la 

cassave 

Nom créole - manaré à cassave manaré à couac - 
Nom aluku - kasava manali kwaka manali - 

Nom arawak manari manari manari - 

Nom palikur 

hu sagubie « tamis 
serré » ou hu 
swiswi gawap 

« tamis patte du 
bécasseau » 

hu kutakwak-ap 
« tamis patte de 
poule d’eau » 

hu kotye « tamis 
lâche » - 

Nom kali’na 

manale enusagala 
ou sigeniã enuru 
« tamis à petits 

yeux »  
 

alepa manale 
« tamis à cassave » 

ou 
sigįye enuru ou  
enu kohaloko   

kwak manale 
« tamis à couac » 

ou 
 enu potono « gros 

yeux » 

- 

Nom wayana 
manale okë 

kaglëtop 
« tamis à cachiri » 

manale ulu joptop 
« tamis pour 

tamiser la farine 
de manioc » 

manale kuwakë 
joptop 

« tamis pour le 
couac » 

pamkali 

Nom teko 

ulupẽhem 
ea’imã’ẽ 

« tamis à petits 
yeux » 

ulupẽhem 
ea’uhumã’ẽ bedju 

« tamis à gros 
yeux pour 
cassave » 

ulupẽhem 
ea’uhumã’ẽ kwaki 
« tamis à gros yeux 

pour le couac » 

- 

Nom wayãpi ulupẽanã 
« tamis serré » 

ulupẽtea’i 
« tamis à petits 

yeux » 

ulupẽalasukawa 
« tamis mangeur 

de cassave à 
cachiri » 

- 

 
 

Le tamis à mailles ajourées fines sert à passer la farine utilisée pour confectionner la 

galette de manioc ou cassave destinées aux repas. Ce tamis est tressé suivant la technique à 

deux nappes droites enchevêtrées ajourées toilées. Il nécessite une dizaine de tiges 

d’arouman d’un mètre de long chacune. 

Les Wayana connaissent  différentes techniques pour tresser ce tamis à cassave: 

• technique opiopiman, « comme les poissons opi94 » avec mailles ajourées toilées 

comportant en sus de nombreux brins transversaux diagonaux figurant de multiples 

petits losanges. Ce tamis renforcé est considéré à juste raison comme le plus solide. 

 

                                                 
94 Opi est un terme générique pour les petites espèces de Characidés (les yayas des Créoles). 

 129



• technique tïjetpïhem « qui a des arêtes » avec mailles ajourées toilées et quelques 

lames transversales formant quatre grands losanges centraux. Ce point est nommé 

pëtipompë « œuf éclos de pigeon » en apalai. 

 

• technique pakila epitpë, « peau du dos du pécari à collier, Tayassu tajacu », les 

mailles ajourées sont tressées suivant la technique toilée à deux nappes droites 

enchevêtrées. 

 

Les autres groupes tressent majoritairement leur tamis à cassave suivant la technique que 

les Wayana nomment pakila epitpë. Les Kali’na connaissent cependant deux techniques 

originales formant motifs pour tresser leurs tamis à farine. Ils tressent soit un tamis avec la 

technique nommée « motif tortue » (wayam meri) soit une autre nommée « motif flèche » 

(piliwa bo)95. 

 

Le troisième tamis est celui possédant des mailles plus largement ajourées. Il sert à passer 

la farine destinée à confectionner le couac ou bien la grosse galette à cachiri. Il est tressé 

suivant la technique à deux nappes droites enchevêtrées toilées, les brins des deux nappes 

étant souvent doublés afin d’assurer une meilleure résistance à l’ouvrage. Les Kali’na 

semblent les seules à tresser aussi leur tamis à couac suivant une autre technique de tressage. 

Il s’agit d’un tamis avec deux nappes diagonales enchevêtrées auxquelles on ajoute une 

troisième nappe horizontale formant ainsi un crible à mailles larges et allongées nommé 

pamakari. 

En Guyane, ce sont majoritairement les Palikur, les Créoles et les Aluku qui 

confectionnent et consomment régulièrement le couac. Les Créoles le produisent cependant 

de moins en moins à part dans les communes isolées comme Kaw ou Ouanary. Et, si le couac 

aluku est encore largement confectionné et toujours très prisé, ils n’utilisent plus que des 

tamis en matériaux manufacturés : planches de bois pour les bords et grillage industriel pour 

le crible. 

 

Comme pour la couleuvre, chaque tamis des différents groupes est reconnaissable par 

différents critères : les techniques d’attache du tamis aux baguettes et les motifs.  

                                                 
95 Cette dénomination ne semble exister que chez les Kali’na de Bellevue-Yanou. 

 130



Planche 9 

Planche 9 – Les différentes techniques d’attache des tamis 
 

 

 1)    2) 
 
1) Technique palikur tanan awakap  « patte de Jacana » ; 
2) Technique palikur tikitki awakap « patte de sauterelle » 
 
 

 3)    4) 
 
3) Technique tokala pupu « patte du râle de Cayenne » (Wa), eilemiti « rayon de ruche d’abeille » (Wi), tatzau 
pipot « empreinte du pécari à lèvre blanche » (Te) ; 4) Technique kulaiwë pupu «  patte de l’oiseau » (Wa), 
yu’ileikwakãnge «  scrotum de rainette » (Wi), taitetu pipot «  empreinte du pécari à collier » (Te) 
 
 
 

 
 
 
 
 

 

5) Technique dite « karib » commune aux Kali’na, Wayana 
et Arawak-Lokono  



Les techniques d’attache du crible sur les baguettes entourant le tamis sont 

caractéristiques et nommées par chacune des communautés. J’ai pu recenser cinq techniques 

différentes (cf. tableau 9). Deux ne sont utilisées que par les Palikur. Deux autres par les 

Teko, les Wayãpi et par les Wayana, alors qu’une dernière n’est utilisée que dans l’ouest par 

les Arawak-Lokono, les Wayana et les Kali’na. Cette dernière technique demeure la plus 

prisée de ces trois groupes. C’est la technique que je nomme karib car elle est inconnue des 

groupes de l’Oyapock, même si elle est utilisée par les groupes arawak de l’ouest des 

Guyanes ; d’ailleurs les Wayana et les Kali’na  l’identifient comme leur technique spécifique.  

 
Tableau 9 – Tamis : nom des techniques d’attache du crible aux baguettes  

 Technique 1 Technique 2 Technique 3 Technique 4 Technique 5 

Nom 
palikur 

tikitki awakap 
« patte de 
jacana » 

tanan 
awakap 

« patte de 
sauterelle » 

- - - 

Nom teko - - 

taitetu pipot 
« empreinte du 
pécari à collier, 

Tayassu tajacu » 

tatzau pipot 
« empreinte du 
pécari à lèvre 

blanche, 
Tayassu pecari» 

- 

Nom 
wayana - - 

kulaiwë pupu 
« patte de l’oiseau 

kulaiwë» 

tokala pupu 
« patte du râle de 

Cayenne, Aramides 
cajanea » 

ëlukë anon ou ëlukë pupu 
« couleur de chenille » 
ou « patte de chenille » 

Nom 
wayãpi - - 

yu’ileikwakãnge 
« scrotum de 

rainette, 
Osteocephalus 

taurinus » 

eilemiti
« rayon de ruche 

d’abeille » 
 

- 

Nom 
kali’na - - - - Utilisée mais non 

nommée 
Nom 

Arawak - - - - Utilisée mais non 
nommée 

 

 

Ajoutons que, pour tenir le crible de vannerie, les Kali’na, les Arawak-Lokono et les 

Créoles utilisent deux ou trois baguettes de chaque côté de leur tamis, les Palikur trois tandis 

que les Wayana, les Wayãpi et les Teko préfèrent en utiliser quatre voire cinq. D’ailleurs, le 

diamètre des baguettes des trois dernières ethnies est plus petit (5 à 7 mm) que celui des 

premiers (10 mm environ), ainsi la profondeur de tous ces tamis est grosso modo la même. 

 

L’origine du tamis peut également être reconnue par les motifs l’ornant, quand il en 

possède, chaque groupe amérindien connaissant un corpus de motifs bien identifiable (cf. 

chapitre 3).  

 131



 Certains tamis aluku sont particuliers : leurs bords sont hauts et montés avec des brins 

d’arouman suivant la technique de type natté toilé. Cette vannerie est identique au tamis carré 

kali’na nommé woka décrit par Ahlbrinck ([1931] 1956) au début du siècle dernier96. Il 

spécifiait que cet objet était le tamis indien véritable. Cette ressemblance entre tamis aluku et 

kali’na montre, là encore, la grande influence de la vannerie kali’na sur la vannerie maronne. 

Par contre la vannerie collectée par les frères Penard en 1912 et nommée woka manali97 est 

plutôt une corbeille carrée gamelliforme servant à recueillir la farine tamisée. 

 

Les Wayana tressaient également un tamis rond (pamkali). Couramment observé il y a 

trente ans (Grenand, com. pers.), il n’est plus que très rarement tressé aujourd’hui. Il tombe 

aussi en désuétude chez les Wayana du Brésil (Schoepf, 1979; Van Velthem, 1986). Ce 

tamis, servant à passer la farine pour la préparation de la cassave, possède des bords 

consolidés avec de la liane franche (Heteropsis flexuosa) et avec le rachis de feuille de comou 

(Oenocarpus bacaba) ainsi qu’un crible d’arouman. Ses bords dépassent au-dessus et en 

dessous du crible comme le manali aluku déjà cité ou la corbeille à farine panakali wayãpi. 

Les Ye’kwana, groupe karib du Venezuela utilisent toujours des tamis ronds (Guss, 1989). 

Roth (1924) témoigne du tamis rond compliqué des Oyana (actuels Wayana) et des Waiwai. 

Cette forme ronde, typiquement karib, adaptée au col de la poterie servant à recueillir la 

farine de manioc, pouvait également être utilisée sur des corbeilles carrées (P. et F. Grenand, 

com. pers.). Mais ces poteries n’étant plus utilisées et remplacées aujourd’hui par des 

bassines, le pamkali ne semble plus utile. 

Si des poteries étaient utilisées pour recueillir la farine, les Amérindiens tressaient aussi des 

corbeilles à farine. 

 

 

1-1-3 Les corbeilles à farine 

 

Afin de recueillir la farine tamisée, les Amérindiens ont longtemps tressé des 

corbeilles carrées, avec ou sans pieds, de la taille des tamis sous lesquelles elles étaient 

disposées (cf. planche 10). Je parle au passé car ces corbeilles ne sont pratiquement plus 

                                                 
96 Un tamis de ce type est conservé au Quai Branly sous le numéro 71.1901.26.12. Il a été collecté par  
M. Guffroy au début du XXe siècle. 
97 Cette vannerie est conservée au Musée d’Anthropologie de Leiden sous le numéro 1817-174. 

 132



Planche 10 

Planche 10 - Les corbeilles à farine 
 

 

  

1) Pëmit wayana (25x25 cm), motif kaikui apoika 
et ilikaj, datant de 1937, collecté par de Goeje,  
n° 2352-64, Musée de Leiden 

 

  2) Panakali Wayãpi (30x30 cm), motif iwitaolape 
  

  

3) Matutu kali’na (25 cm de diam.), datant 
d’avant 1883, motif indéterminé, n° 370-451, 
Musée de Leiden  



utilisées à part chez quelques familles wayãpi de Trois-Sauts. Toutes ces formes sont de nos 

jours largement remplacées par des bassines en plastique achetées dans le commerce.  

 Les collections du musée du Quai Branly conserve un plat rond kali’na collecté au 

début du XXe siècle98 ; cette forme servant à recueillir la farine de manioc n’est plus connue 

aujourd’hui. Par contre, d’après Ahlbrinck ([1931] 1956), les Kali’na tressaient une corbeille 

à fond carré et corps cylindrique99 avec ou sans pieds, et décorée de très beaux motifs 

géométriques bicolores, nommée matutu. Le Musée de Leiden possède une belle collection 

de ces corbeilles de différentes tailles100. Certaines, de plus petite taille, devaient servir à 

d’autres usages, notamment à faire sécher la bourre de coton. Cette même corbeille sous 

forme de table est décrite par les voyageurs en Guyane, metoutou (Prudhomme, 1797), ou 

aux Antilles, matoutou (Breton, [1665] 1999 ; Caillé de Castre, [1694] 2002).  

Les Créoles ont également tressé une vannerie ronde sans pieds imitant celle des 

Kali’na. Ils leur ont également emprunté le nom, matutu. 

Les anciennes corbeilles à farine kali’na ou créole sont différentes de celles 

confectionnées par les Wayana, les Teko et les Wayãpi. En effet, ces dernières, de forme 

carrée possèdent un fond en deux nappes droites enchevêtrées croisées décoré de beaux 

motifs bicolores (alternant le noir et la couleur naturelle de l’arouman) et des bords nattés 

toilés. Je n’ai pas relevé l’usage de cette forme chez les Palikur ou les Arawak, mais Roth 

(1924) la décrit chez les Arawak et la nomme habba. Les Créoles et les Aluku utilisaient les 

paniers de type clayonnés pour cet usage.  

 
Tableau 10 – Noms des corbeilles à farine  

français  créole arawak kali’na wayana  teko  wayãpi  
corbeille à farine matoutou habba matutu pëmit mbatutu panakali 

 

J’ai observé son usage uniquement chez les Wayãpi qui sont les derniers à la tresser. Chez 

les Wayana et les Teko son abandon est toutefois récent101. Cette corbeille peut être avec ou 

sans pieds.  

 

                                                 
98 Ce plat rond, donné par S. Reist dans les années 1930, a été collecté chez les Kali’na français et conservé au 
Musée du Quai Branly sous le numéro 71.1933.176.15. 
99 La vannerie nattée permet à partir d’un fond carré de tresser un corps en cylindre afin que la bouche soit 
ronde. Ce problème géométrique du cercle et du carré a intéressé les mathématiciens  (Gerdes, 2000). 
100 Celles collectées par les frères Penard en 1912 portent les numéros  1817-120, 121, 122, et par divers 
donateurs de la fin du XIXe siècle les  n° 300-1208, 370-448, 370-450, 370-451, 39-74 et 75. 
101 Un mbatutu teko a été collecté en 1991 pour le Musée des Cultures Guyanaises de Cayenne par E. Navet, 
n°91-6-15. 

 133



Le mbatutu teko était identique à celui des Wayãpi comme nous le confirme une photo102 

de la mission Monteux-Richard de 1931 conservée au Musée du Quai Branly. Le terme 

mbatutu est à rapprocher du terme kali’na matutu, ce vocable se retrouvant dans différentes 

sources pour désigner différents objets. Je m’attarderai plus longuement sur ce terme plus 

bas. 

 

Le pëmit wayana est différent. Il ne porte jamais de pieds. Le savoir-faire relatif à cette 

vannerie n’est conservé que par les anciens. C’est une vannerie en voie de disparition ; j’ai pu 

néanmoins suivre la chaîne opératoire de fabrication de cet objet en arouman. Il est décoré de 

motifs bicolores riches et variés. Il peut être aussi tressé en fibre de comou comme en 

témoigne un exemplaire collecté par D. Schoepf en 1991 et conservé au Musée des Cultures 

Guyanaises (n° 91-7-33). Les Apalai nomment cette vannerie põtë103.  

Ces corbeilles, qu’elles soient teko, kali’na, wayana ou wayãpi étaient aussi utilisées par 

les femmes pour sécher leur coton. Les tamis et les nattes à cassave sont également employés 

pour cet usage. 

Dans une grande partie de l’Amazonie, la forme ronde est dominante. En effet, on 

recueille la farine dans des plats ronds et richement décorés de motifs chez les Akawai, les 

Baniwa, les Curripaco-Kurrin, les Kayabi, les Panaré, les Piaroa, les Guahibo, les Tilio, les 

Tukano, les Yanomami, les Yawalapití, les Ye’kwana, les Warao…. 

 

 

1-1-4 Les éventails à feu 

 

Ce sont des ustensiles encore très utilisés aujourd’hui dans toute la Guyane (cf. 

planche 11). Ils servent à éventer le feu de cuisson ainsi qu’à retourner les cassaves cuisant 

sur la platine. Les Wayãpi, les Teko et les Wayana les emploient également pour y déposer 

les morceaux de cassave que les convives piocheront lors des repas. 

La forme et la matière première constituent des critères pertinents pour déterminer 

l’origine de cette vannerie. 

                                                 
102 Cliché numéro 64.4188.493 
103 Les Tilio nomment ipontë un baquet en feuilles de palmier (de Goeje, 1910), Frikel (1973) donne le terme de 
pantü. 

 134



Ainsi, elle peut être tressée en arouman comme chez les Wayana, les Palikur, les 

Créoles et les Aluku ou bien avec une flèche104 de palmier chez les Teko, Wayãpi, Kali’na et 

Arawak-Lokono. Notons que les Wayana connaissent aussi un éventail à feu nommé wawai 

en pousse de  palmier counana (Astrocaryum paramaca). De même, les Aluku tressent aussi 

un faya waway en pousse d’awara (Astrocaryum vulgare), technique empruntée aux Kali’na.  

 
Tableau 11 – Noms des éventails à feu dans les langues guyanaises  

français aluku créole arawak palikur kali’na wayana teko wayãpi 
éventail à 

feu 
faya 

waway walwari wari wari awagi woli woli anapamïi et 
wawai tapekwa tapekwa 

 

L’éventail créole, le walwari, est carré et tressé en arouman. Son nom provient du kali’na 

woli-woli105 ; par contre sa forme est plutôt d’origine palikur. On ne confectionne, de nos 

jours, d’éventails créoles que dans les bourgs de Kaw et Ouanary. Il est tressé en deux nappes 

enchevêtrées diagonales croisées et décoré, marqué comme on dit en créole, de motifs en 

carreaux (4, 6 ou 9 carreaux). 

 

L’éventail aluku est quasiment identique à celui des Créoles. Il est carré, en arouman et 

fait, à l’instar des Créoles, suivant la technique à deux nappes diagonales enchevêtrées 

croisées et décoré de carreaux. Les Aluku tressent aussi un éventail avec la flèche de l’awara 

comme les Kali’na. Son nom, faya waway, provient de l’anglais fire « feu » et du karib 

waway, nom de l’éventail tilio en fibres de palmier. Dans leur livre sur l’art des Marrons, 

Price et Price (2005) rapportent qu’ils connaissaient plusieurs formes d’éventail. 

 

Les Arawak confectionnent, eux aussi, plusieurs formes d’éventail à feu, toutes en 

pinnules d’awara. J’en ai recensé trois formes dont je n’ai pu recueillir le nom. Roth (1909, 

1924) avait déjà décrit les même types d’éventail qu’il nommait « baiyari-shiri ou poisson 

scie », « marudi sararang ou bréchet du marail » et «duburi kaiasanna ou ouie de la raie ». 

Le terme wari wari est un emprunt au karib, le terme purement arawak étant wadekuana, 

composé de wada, « mettre l’air en circulation » et kuana « qui fait », d’après Bennet (1989). 

Mais ce terme n’est que rarement utilisé aujourd’hui, car comme je l’ai précisé au début, la 

langue arawak n’a pratiquement plus de locuteurs en Guyane.  

                                                 
104 La flèche ou pousse de palme donnera, une fois ouverte, la future palme. On remarquera  la plupart du temps 
au sommet des palmiers cette flèche qui pointe. Ce sont les pinnules, autrement dit les divisions de la jeune 
palme, qui sont utilisées en vannerie. 
105 Notons que woli signifie femme en kali’na. 

 135



 

Les Palikur connaissent trois formes différentes d’éventail à feu en arouman, awagi106. 

La forme la plus courante est carrée et nommée awagi nuibakup. Le bord supérieur, formant 

poignée, est soit consolidé par une hampe de roseau à flèche fendue et cousue à l’ouvrage, 

soit les brins sont tressés ensemble et retournés pour fermer la vannerie. Une forme plus rare 

nommée oreille de chauve souris (msibi ataybi), ou éventail à oreille (awagi ataybi) est 

parfois confectionnée. La forme est composée d’un carré surmonté de deux oreilles 

triangulaires sur la partie supérieure permettant la préhension. Un dernier modèle, rarement 

observé, a la forme d’un carré surmonté d’un triangle formant un pentagone, cet éventail est 

nommé awagi kiabumine107. Ces trois formes sont le plus souvent décorées de carrés formant 

des motifs portant différents noms comme « front de l’urubu » ou « carapace de tortue ». 

 

 Les Kali’na tressent tous leurs éventails avec des fibres de palmier awara 

(Astrocaryum vulgare) et plus rarement avec des fibres de muru-muru (Astrocaryum 

sciophilum). J’ai pu en recenser trois formes : deux trapézoïdales, nommés malay ipoburu 

(poitrine du marail108) et yaki tagiboteli (moustaches du poisson-chat yaki) ainsi qu’une autre, 

plus originale, en forme de spatule avec manche, nommée toripun.  

Remarquons que tous ces termes servant à nommer l’éventail à feu, waway, walwari, 

wari wari, awagi, woli woli, connaissent une même racine d’origine karib. 

 

L’éventail à feu wayana en arouman est rectangulaire. Huit tiges sont nécessaires pour 

sa confection. Une hampe florale de roseau à flèche (Gynerium sagittatum) fendue en deux 

consolide le bord. 

 Ils tressent également une forme avec des lames tirées de la jeune et souple hampe 

florale du roseau à flèche, pëleu. Elle est considérée comme plus solide mais est moins 

souvent tressée que celle en arouman, car elle nécessite, en effet plus de vingt hampes 

florales. 

                                                 
106 Nimuendaju (1926 : 35) en avait répertorié quatre formes, deux correspondant à celles que je nomme awagi 
nuibakup et awagi kiabumine, et deux autres tressées en palmier, une trapézoïdale et une en arc de cercle. Je n’ai 
jamais entendu parler de ces deux derniers modèles. 
107 Un modèle de ce type est conservé au Musée des Cultures du Monde de Göteborg sous le numéro 26-3-360, 
il a été collecté chez les Indiens de la rivière Uaça, voisin des Palikur, par Curt Nimuendaju en 1925. 
108 Le marail (Penelope marail, Cracideae) est un oiseau au poitrail rouge feu. 

 136



Planche 11 

Planche 11- Les éventails à feu 
 
 
 
 

 1)   

 

 2) 
 
 

 3)     4) 
 
 

 5)      6) 
 

 
1) Tapekwa teko (20x30 cm), modèle paku luwaydj ;  
2) Tapekwa wayãpi (20x25 cm), modèle walalamã’ẽ ;  
3) Tapekwa wayãpi (20x30 cm), modèle tapia’ilena ;  
4) Tapekwa wayãpi (25x40 cm), modèle teyusinge ;  
5) Wari wari arawak (30x20 cm), modèle duburi kaiasanna ;  
6) Wari wari arawak (20x25 cm), modèle duburi kaiasanna  
 
 



Planche 11 

 
 
 
 

 7)    8) 
 

 9)            10) 
 

 11)  12) 
 
 
7) Woli woli kali’na (30x25 cm), modèle malay ipoburu ;  
8) Woli woli kali’na (30x30 cm), modèle yaki tagiboteli ;  
9) Toripun kali’na (15x25 cm) ;  
10) Wawai wayana (25x30 cm) ;  
11) Anapamïi wayana (50x20 cm), motif malapi ;  
12) Faya waway aluku (20x20 cm) 
 
 
 
 
 



Planche 11 

 
 
 
 
 
 
 

 13)     14) 
 
 

 15)  16) 
 
13) Walwari créole (25x25 cm) ;  
14) Awagi nuibakup palikur (22x24 cm) ;  
15) Awagi kiabumine palikur (20x25 cm), collecté par C. Nimuendaju en 1925, n° 26-3-360, Göteborg ; 
16) Awagi ataybi palikur (21x30 cm) 
 
 
  
 
 
 

  
 
 



De beaux motifs (tïmilikhem) géométriques, bicolores ou non, ornent ces objets et, 

avec les paniers à mailles serrées et les hottes en arouman, ils demeurent les vanneries 

wayana les plus décorées.  

Certains Wayana tressent des éventails en pousse de palmier Astrocaryum sciophilum 

(mumu amu), de kïji (Astrocaryum paramaca) ou même, plus marginalement, d’ Astrocaryum 

vulgare (comme les woli woli des Kali’na). Dans ce cas il est nommé wawai. Une pousse est 

nécessaire pour tresser cette forme. Cependant, cette forme est un emprunt aux Tilio, le vrai 

éventail wayana étant unanimement reconnu pour être l’anapamïi en arouman. 

 

Les tapekwa109 wayãpi sont trapézoïdaux. Ils peuvent être tressés soit en fibre de 

muru-muru (Astrocaryum sciophilum) soit en kunãnã (Astrocaryum paramaca). Le muru-

muru est de meilleure qualité mais considéré comme plus difficile à travailler. Les pinnules 

de feuilles de palmier (lu’ã) sont coupées puis mises à bouillir afin de jaunir. Le lendemain, 

on commence à tresser ces fibres assouplies. Un éventail nécessite un seul bourgeon apical de 

palmier.  

  Un brin de liane franche (Heteropsis flexuosa) consolide le bord de l’ouvrage, celui-ci 

est invisible car passé sous les fibres de palmier. 

Il existe cinq sortes d’éventails à feu  wayãpi: 

 

• tapekwa iwalalamã’ẽ : « celui à petites rayures », c’est l’éventail le plus courant, celui 

que l’on apprend à tresser en premier. 

• tapekwa so’oapekãnge ou kaliakuapekãnge ou kaliakuyawetake: « omoplate 

du daguet rouge ou du daguet gris », à Camopi on rencontre parfois le terme de so’o 

peleke « rate du daguet ». 

• tapekwa tapia’ilena : « emplacement de la fourmi flamande, Neoponera commutata », 

cet éventail est utilisé lors des rituels d’application des fourmis. Les points de 

vannerie tressés en armure droite toilée où chaque point est triplé offrent un jeu 

suffisant pour y ficher les fourmis.  

• tapekwa teyusinge : « museau du lézard tejou, Ameiva ameiva », la partie centrale de 

cet éventail est tressée avec un point de vannerie figurant ce museau. 

• tapekwa upiwa : éventail à mailles droites en écailles de poisson. 

                                                 
109 De tata, « feu » et « pegwa », « allumer » dans diverses langues tupi-guarani (Grenand, 1989). D’autres tupi-
guarani connaissent un terme similaire : tatapékuaya en tapirapé (Baldus, 1970), tata apekwao en tenetehara 
(Wagley et Galvão, 1961) et tatapecoua  en tupinamba (Léry, 1594).  

 137



Les éventails à feu teko, également trapézoïdaux, sont tressés uniquement avec les 

pousses du palmier counana (Astrocaryum paramaca), kunana tuku’ã. Une pousse (tuku’ã) 

de counana  est nécessaire pour sa confection. Les Teko, comme les autres groupes, récoltent 

uniquement la pousse sans sacrifier le palmier. Le bord de l’ouvrage est consolidé comme 

celui des Wayãpi. 

 

J’ai  recensé quatre formes d’éventail à feu teko (tapekwa) : 

• pele pele loet : « feuille de la liane pele pele (Clusia grandiflora) », équivalent au 

tapia’i lena des Wayãpi. 

• tapekwa paku-l-uwadj : « éventail queue du poisson paku (Myletes pacu) », 

équivalent du so’o apekange des Wayãpi. C’est l’éventail le plus utilisé aujourd’hui 

par les Teko. 

• tapekwa itawan : éventail pour les vieilles dames. Jamais observé. 

• tamãdua tzalapekãng : « omoplate de tamandua », équivalent au tapekwa 

iwalalamã’ẽ des Wayãpi. 

 

 

1-1-5 Les nattes à galette de manioc 

 

Les nattes à galette de manioc ou cassave servent à la déposer lorsque la cuisinière la 

retire brûlante de la platine110. Ces nattes sont tressées suivant la technique à deux nappes 

droites enchevêtrées (cf. planche 12). Elles sont carrées avec des bords roulés, les jours aux 

quatre coins servant de poignée, et toutes décorées de motifs unicolores. Les bourgeons 

apicaux du palmier comou (Oenocarpus bacaba) demeurent les plus prisés, cependant les 

Wayana utilisent éventuellement les pinnules du palmier-bâche (Mauritia flexuosa). Un à 

deux bourgeons apicaux, suivant leur grosseur, sont utilisés pour tresser cet ouvrage. 

 

Cette natte n’est en usage, aujourd’hui, que chez les trois groupes amérindiens du sud de 

la Guyane. Un ancien Kali’na affirme qu’il a déjà vu une natte utilisée pour cet usage dans sa 

jeunesse. D’après Ahlbrinck ([1931] 1956) cette natte, nommée waramba, était tressée en 

tukuma’u (Astrocaryum aculeatum). Un ancien d’Awala avance que le nom d’alepa y eni 

                                                 
110 Je ne traiterai dans ce paragraphe que des nattes à manioc, les nattes servant à s’asseoir ou à dormir seront 
décrites plus bas.  

 138



Planche 12 

Planche 12 - Les nattes à manioc 
 
 
 
 

 

 
 

  
 

 

2) Mitu wayãpi (70x60 cm) dans un canot à cachiri,
motif alapo 
  
1) Opoto wayana (60x60 cm),
motif ëkun wayak 



(endroit pour la cassave) pouvaient également être employé et a précisé qu’elle pouvait être 

tressée en arouman. 

 

Les Palikur et les Arawak-Lokono ne semblaient pas en utiliser. Notons que les Palikur 

ne fabriquent pas ou plus de cassave aujourd’hui sauf pour le cachiri. Ils sont par contre 

spécialistes dans la confection de la farine de manioc torréfiée (couac). 

 
Tableau 12 – Noms des nattes à manioc dans les langues guyanaises  

français Kali’na wayana teko wayãpi 
natte à galette waramba opoto witu mitu 

 

Cette natte est aussi utilisée pour couvrir les canots à cachiri (grande auge en bois) 

ainsi que pour faire sécher le coton. Chez les Wayana, la natte opoto sert également à éventer 

les impétrants lors du rite de passage d’imposition des insectes ou maraké. 

 

 

1-1-6 Les hottes à manioc 

 

En Guyane, on rencontre les deux grands types de hottes amazoniennes, celles 

ouvertes et celles fermées ou en cloche. Seuls les Kali’na et les Arawak-Lokono 

confectionnent ces dernières, alors que tous les autres groupes de Guyane ne tressent que les 

formes ouvertes. Ce sont de véritables ouvrages composites nécessitant un grand nombre de 

végétaux pour leur confection : des lianes, des aroumans ou des fibres de palmier pour tresser 

le corps, des bois pour l’armature, des écorces pour les sangles et bretelles et des fibres de 

coton ou de broméliacées pour les ligatures. Elles sont essentiellement destinées à rapporter 

les tubercules de manioc de l’abattis ou le bois de feu pour le foyer.  Ces ouvrages très 

solides pouvant contenir plus de 50 kg de charge ne sont utilisés que par les femmes, les 

hommes ne se servant que de hottes ouvertes temporaires. Ces dernières, le plus souvent 

tressées en fibres de palmier wassay, sont utilisées pour la chasse et la cueillette, j’en parlerai 

plus bas. Cependant, chez les Wayana, des hottes en arouman étaient portées par les hommes 

lors des voyages.  

 

 

 

 

 139



a) Les hottes fermées 

 

Ce type de hotte est très répandu en Amazonie et dans le plateau des Guyanes. On 

peut la retrouver chez les Warao (Wilbert, 1975), les Satere-Maue (Pereira, 1954), les 

Yanomami (Sieni, 1988), les Kurripaco-Kurrin (Sieni, 1988), les Ye’kwana (Guss, 1989), les 

Tenetehara (Wagley et Galvão, 1961) ainsi que chez les Baniwa pour ne citer que ces 

quelques exemples. Les Tupinamba possédaient également une hotte fermée nommée patigua 

d’après Marcgrave (Métraux, 1928).  

Par contre, en Guyane, la hotte fermée est très marginale. Seuls les Kali’na et les 

Arawak-Lokono la tressent et l’utilisent (cf. planche 13). Cependant, ceux-ci tressent 

également des hottes ouvertes à l’usage exclusif des hommes. 

 
Tableau 13 – Noms des hottes fermées de Guyane 

français arawak kali’na 
hotte fermée kyeke ou keke kurukuru 

 

Ces hottes fermées ne sont utilisées que par les femmes. Elles sont portées grâce à une 

sangle frontale, traditionnellement en écorce mais, aujourd’hui, de plus en plus souvent 

confectionnée avec une ceinture de voiture ou autre matériau synthétique. C’est l’un des rares 

cas d’emploi de matériaux allogènes dans la vannerie guyanaise avec celle de la peinture 

industrielle et de la ficelle en plastique chez quelques artisans. Ce recours à des matériaux 

synthétiques dans la vannerie n’est pratiqué que par les groupes du littoral (Palikur, Arawak 

et Kali’na) et les Aluku, mais j’en reparlerai dans le chapitre 8. 

 

Le vocable arawak  keke ou kyeke désigne la hotte fermée. Pour Bennet (1989), qui a 

travaillé chez les Arawak-Lokono du Guyana, kwake est un panier spécial servant à mettre 

des crabes (kwa en arawak), pour d’autres, kjekje signifie panier ou hotte fermée (Van Baarle 

et Sabajo, 1997). Les Kali’na de Guyane emploient également le terme de kweke afin de 

désigner une poche en vannerie ajourée servant à mettre des crabes ou des volailles. Chez les 

Arawak de Guyane, ce terme semble donc avoir été généralisé à la hotte. D’après Roth 

(1924), les Arawak de Guyana connaissaient deux types de hotte fermée, une en cloche 

nommée kau uri et une cylindrique nommé bakoke. Dans tous ces termes, la racine –ke 

semble bien le dénominateur commun. 

La hotte arawak est le plus souvent tressée en liane mamuri (Evodianthus funifer et 

Thoracocarpus bissectus) et mibi (Heteropsis flexuosa) mais elle peut aussi l’être en arouman 

 140



Planche 13 

 
Planche 13– Les hottes à manioc 

 
 
 
 
 

 1)    2) 
 
 
 

 3)    4) 
 
 
1) Keke arawak en liane (50 cm de haut..) ;  
2) Keke arawak en arouman (50 cm de haut.) datant de 1893, n° 951-5, Leiden ;  
3) Kurukuru pamakari kali’na en liane (50 cm de haut.) ;  
4) Kurukuru yoroka enuru kali’na en liane (30 cm de haut.) 
  
 
 
 
 
 
 
 
 



Planche 13 

 
 
 

 5)       6)       7)
  
 
 

  8)   9)    10) 
  
 
5) Katouri-do  créole (80 cm de haut.) ;  
6) Sikiliwan wayana (70 cm de haut.) ;  
7) Katali timilikem wayana (60 cm de haut.), motifs tsïkalewot et juluamat ;  
8) Ulupanãkũ wayãpi (50 cm de haut.), motif pikau ;  
9) Simopanãkũ wayãpi (70 cm de haut.) ;  
10) Femme wayãpi portant une hotte pinoluã panãkũ chargée de manioc, Trois Sauts, 1980 
 
 
 
Crédits : 8) Photo de Marie Fleury ; 10) Photo de J. Hervieu 
 
 



mais dans ce cas l’ouvrage est moins résistant. Je n’ai recensé qu’une technique de tressage 

pour cette vannerie, celle à 4 nappes ajourées enchevêtrées. Son fond est carré et non bombé 

comme celui des hottes warao. 

 

 Les Kali’na préfèrent aussi les lianes à l’arouman, même si l’on rencontre des 

kurukuru tressés avec ces deux matériaux. Par contre ils connaissent deux techniques pour 

confectionner les hottes fermées. En plus de celle à 4 nappes ajourées enchevêtrées, identique 

à la technique arawak, nommée pamakari, les Kali’na tressent aussi leur hotte en 3 nappes 

ajourées enchevêtrées. Elle a, dans ce cas, un fond hexagonal et est considérée comme le vrai 

kurukuru, kurukuru enuru littéralement « les yeux du panier » (Renault-Lescure, 1999). Les 

Kali’na du Maroni nomment cette technique du nom de l’objet kurukuru tandis que ceux de 

Bellevue-Yanou, s’ils nomment l’objet par le même nom, connaissent un terme spécifique à 

cette technique : yoroka enuru, terme que l’on peut traduire par « œil de l’esprit»111.  

Ahlbrinck ([1931] 1956) ainsi que les frères Penard112 donnent un second terme pour 

hotte, celui de wemu. Je ne l’ai pas relevé chez les Kali’na de Guyane. 

 

 

b) Les hottes ouvertes ou katouri 

 

Tous les groupes tressent des hottes ouvertes. C’est la forme la plus répandue en 

Guyane aujourd’hui. On la nomme catouri en français de Guyane. Ce terme est emprunté au 

langues karib, on le retrouve d’ailleurs en kali’na et wayana contemporains. Les Tilio, autre 

groupe karib vivant au Surinam, emploi le terme katari (Frikel, 1973), et les anciens Caraïbes 

insulaires, cataoli (Breton, [1665] 1999).  

 
Tableau 14 – Noms de la hotte ouverte dans les langues guyanaises 

français aluku créole arawak Palikur kali’na wayana teko wayãpi 
hotte ouverte motete katouri do wayari wasipna kaduli113 katali waita panãkũ 

 

                                                 
111 Notons qu’un grand nombre de variantes existe au niveau lexical entre la langue kali’na de Bellevue-Yanou 
et celle du Maroni, notamment dans la dénomination des plantes, des formes ou des motifs. Dans sa thèse sur 
l’évolution lexicale du galibi, Odile Renault-Lescure (1981) avait déjà signalé ces variantes entre ce qu’elle 
nomme le parler de Bellevue-Yanou et les parlers d’Organabo, de Mana et du Maroni. Elle a aussi remarqué que 
« la diversification lexicale récente que nous mettons à jour dans cette étude montre, notamment, que cette 
frontière dialectale se consolide actuellement » (Renault-Lescure, 1981: 13). 
112 Fiches descriptives des objets n° 1817-129 et 1817-182 du Musée de Leiden. 
113 Les termes de patoto et de motete empruntés aux langues Noirs Marrons sont également utilisés par les 
Kali’na du Maroni, ces termes sont d’origine africaine. Ahlbrinck ([1931] 1956) notait déjà leur usage en 1931. 

 141



 

Signalons de suite que les hottes ouvertes kali’na, arawak, créole et aluku ne sont pas 

utilisées pour le transport du manioc. Les femmes kali’na et arawak utilisent les formes 

fermées pour cet usage et les femmes créoles et aluku des paniers posés sur la tête. Si les 

noms de ces ouvrages ont été reportés dans le tableau 14 dans un simple but comparatif, ces 

formes seront décrites plus bas. 

 

La hotte ouverte palikur, wasipna (« feuille de wassay »), est tressée en fibre de 

palmier wassay (Euterpe oleracea) même si elle tend de plus en plus à être remplacée par des 

hottes en liane voire par de grands sacs, type sacs postaux pouvant être chargés directement 

sur un deux roues ou dans une voiture. 

 

De même, la hotte teko est tressée en feuille de wassay, watseylowaita. Cette hotte, 

utilisée par les femmes pour charrier le manioc de l’abattis, semble être aujourd’hui 

totalement remplacée par la hotte en liane. 

 

Aujourd’hui, la hotte en liane franche (tzimbowaita) est tressée ou achetée à d’autres 

Amérindiens. Cette forme est un emprunt aux Noirs Marrons et aux Créoles, rare apport 

africain à la vannerie guyanaise, ce point sera discuté plus bas. D’après les anciens, on ne 

tressait pas de hotte en feuilles de comou (technique wayãpi), ni de hotte en liane. Par 

ailleurs, des hottes en arouman étaient tressées pour les femmes afin qu’elles charrient les 

hamacs et autres objets du ménage lors des anciennes migrations ou des voyages entre les 

villages. Cette hotte en arouman (iliwiwaita) était décorée de motifs bicolores. Elle est 

considérée comme la vraie hotte teko alors qu’elle est sans aucun doute une « vraie » hotte 

wayana. Néanmoins, on ne peut oublier que les Emerillon ont absorbé des éléments karib 

comme les Kaikushian, les Aramisho… (Grenand, 2006). 

 

La hotte wayana peut être tressée avec trois matériaux différents, la liane, l’arouman ou la 

feuille du palmier comou. C’est une hotte ouverte à port frontal lorsque la femme la porte et à 

port dorsal lorsque c’est l’homme (cas de la hotte en wassay). 

• la hotte en liane (mami katali) est un emprunt aux Créoles et aux Noirs Marrons. On 

utilise deux espèces de liane : mami lehimë (Heteropsis flexuosa) et mami lehile 

(Thoracocarpus bissectus). Cette hotte est utilisée par les femmes pour charrier les 

tubercules et le bois de chauffe. 

 142



• la hotte wayana en arouman  (wama katali ou katali tïmilikhem) est une des vanneries 

les plus belles et des plus complexes aujourd’hui tressées en Guyane. Elle est 

richement décorée de nombreux motifs (tïmilikhem) bicolores géométriques que seuls 

les artisans confirmés connaissent : c’est la vraie hotte wayana. Le père Breton dans 

son dictionnaire caraïbe-français de 1665 a relevé le terme catáoli qu’il définissait 

ainsi : « c’est la hotte des femmes caraïbes tissée avec le jonc, dit oualloman114 ; il 

n’est point la figure des nôtres de par-deçà, il est assez large par bas, tout ouvert 

devant, les deux bâtons sont entortillés d’une écorce de mahot large de quatre doigts, 

qu’on ne passe pas dans les bras mais sur la tête pour la poser sur le front ; c’est 

ainsi qu’elles les portent ; elles arrêtent les lits de coton, le manioc et les autres 

choses qu’elles mettent dedans avec une cordelette, autrement rien ne tiendrait 

dedans ; il n’y a point de femme qui n’ait le sien ». Cette vannerie ressemble en tous 

points à la hotte aujourd’hui confectionnée par les Wayana. Elle était utilisée pour 

transporter les hamacs et autres ustensiles du foyer lors des migrations inter-

villageoises, pour rapporter le manioc de l’abattis mais également comme objet de 

prestige. 

• la hotte en feuille de palmier kumu, Oenocarpus bacaba, est appelée kumu katali ou 

okopiot, sikiliwan en apalai. C’est une hotte agricole utilisée par les femmes, peut-être 

un emprunt aux Apalai ou aux Wayãpi. Elle est identique à la hotte wayãpi en feuilles 

de comou. 

 

La hotte ouverte traditionnelle wayãpi est tressée en jeunes feuilles de palmier comou, 

pinoluã panãkũ. Deux feuilles prêtes à s’ouvrir sont nécessaires afin de confectionner cette 

forme.  

Ils connaissent également, comme toutes les autres ethnies de Guyane, la forme 

ouverte faites de racines aériennes de liane franche (Heteropsis flexuosa) ou de cipo 

(Thoracocarpus bissectus), nommée simopanãkũ (hotte en liane).  

Ces deux formes sont utilisées par les femmes pour rapporter de l’abattis les tubercules de 

manioc ou le bois de chauffe. 

Les Wayãpi confectionnaient également une hotte ouverte en arouman, ulupanãkũ ou 

ulusãkã115. Le terme ulusãkã est un mot tupi ancien d’après F. Grenand (1989). Elle le 

                                                 
114 On reconnaît aisément la plante : il s’agit de l’arouman (Ischnosiphon spp.), terme d’origine karib. 
115 Pour ces deux termes, ulu signifie arouman ou panier selon Stradelli (1929). Remarquons que pour de 
nombreuses formes de vanneries on retrouve souvent le nom du végétal ayant servi à le tresser accolé au 

 143



décompose comme suit : ulu « arouman » et sãkã, ãkã « tête ». On retrouve des termes 

équivalents chez les Tenetehara, irusakang pour désigner une hotte fermée (Wagley et 

Galvão, 1961) et urasucanga en língua geral (Stradelli, 1929). Chez les Maues, uruçá-ká-in  

désigne un panier ajouré pour garder des objets usuels (Pereira, 1954). 

 De même panãkũ est un terme tupi que l’on retrouve chez de nombreuses ethnies. 

D’après Léry (1594), les Tupinamba nommaient leur hotte ouverte panacons, panacu d’après 

Marcgrave (Métraux, 1928). Les Tenetehara utilisent le mot manacu (Wagley et Galvão, 

1961) ; on retrouve ce même mot chez les Tembé (Grenand, 1989), les Auetö nomment leurs 

hottes ouvertes tasitu mayanku et taitetu116 mayanku (Baldus, 1970), les Ka’apor, panacu 

(Balée, 1994), les Kayabi panakũ (Athayde et al., 2006) et chez les Guayaki, naku (Clastres, 

1972: 67). Chez les Satere-Maue, panancú désigne le tamis carré en arouman (Pereira, 1954). 

Cette hotte était utilisée pour transporter les hamacs lors des migrations. Elle est 

aujourd’hui très rarement fabriquée. Décorée de motifs bicolores, elle ressemble à la hotte en 

arouman wayana. Cependant cette dernière demeure beaucoup plus ouvragée, et ses côtés 

sont tressés de manières différentes. Est-elle un emprunt pur et simple aux Wayana ? Ou bien 

plutôt une forme ancienne tupi mais ayant connu des modifications de formes inspirées de la 

hotte wayana ? Certains anciens wayãpi reconnaissaient ouvertement l’influence wayana 

(Grenand P., 1982). Or les Ka’apor, groupe tupi, tressent également une hotte ouverte en 

arouman, nommée panacu que les femmes utilisent pour transporter les tubercules de manioc 

(Balée, 1994). De même les Kayabi, autre groupe tupi, connaissent une hotte en arouman 

bordée de liane, nommée panaku, afin de transporter leur hamac (Ribeiro B. G., 1979). La 

deuxième hypothèse serait alors plus convaincante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                        
vocable désignant la forme ; montrant ainsi l’importance de la matière première végétale dans la nomination des 
vanneries. 
116 Tasitu et taitetu étant le nom des pécaris à collier et à lèvre blanche (Tayassu spp.). 

 144



1-1-7 Les paniers à manioc 

 

Sont recensés ici les paniers servant au transport des racines de manioc, au stockage 

des produits issus de la transformation du tubercule ou bien des corbeilles servant à présenter 

les cassaves de manioc lors des repas (cf. planche 14). 

 

a) Les paniers à manioc créole et aluku 

 

Ce sont des paniers de type clayonné c'est-à-dire avec des montants passifs rayonnants 

et une trame active spiralée. Ils sont dits tissés ; en effet la trame passe alternativement dessus 

puis dessous l’armature rayonnante. Ils mesurent 40 à 50 cm de diamètre à l’ouverture. Seuls 

les Noirs Marrons et les Créoles les connaissent. Portés sur la tête, ils servent à rapporter les 

tubercules de manioc de l’abattis mais aussi à recevoir la farine tamisée. Ces paniers peuvent 

également contenir des ignames ou du riz, très prisé pour les cérémonies. Tant par sa 

technique de fabrication, sa technique de portage que par son nom, tout indique que ce 

modèle est d’origine allochtone, en l’occurrence africaine ou européenne, ce qui fera l’objet 

d’un paragraphe ultérieur. 

 
Tableau 15 – Noms du panier à manioc  

français créole aluku 
panier à manioc panye bakisi 

 

Notons que ces paniers peuvent être employés pour d’autres usages comme rapporter 

le bois de chauffe, ranger des ouvrages en cours (cas du pangi117 aluku). C’est peut-être cette 

corbeille que la jeune mariée devait apporter avec elle dans son nouveau foyer118 (Price et 

Price, 2005). Les Aluku tressaient de nombreux paniers clayonnés de formes diverses, plus 

ou moins grands et robustes dont un muni d’un couvercle servant à retenir et protéger les 

poules couveuses (Lamberterie, 1947). D’ailleurs, de nos jours des vendeurs à la 

sauvette ndjuka proposent sur le marché de St-Laurent-du-Maroni des paniers à couvercle en 

arouman. Les Ndjuka tressent également de grands paniers (haut de 1m 50 et de presque 2m 

de diamètre) suivant cette même technique afin d’y stocker au sec des arachides.  

 

                                                 
117 Pagne brodé confectionné encore aujourd’hui par beaucoup de femmes aluku. 
118 Voilà une différence essentielle entre sociétés matrilinéaires africaines et sociétés amérindiennes : le sens de 
l’échange de vannerie. Ici la femme apportait une vannerie dans son nouveau foyer alors que chez les 
Amérindiens, c’est l’homme qui offre les vanneries à sa nouvelle-épouse. 

 145



b) Les grands paniers amérindiens 

 

Ces grands paniers servent à stocker du couac ou bien la pâte de cachiri à l’occasion 

des grandes fêtes comme le maraké des Wayana. Ces paniers, en arouman, sont tressés 

suivant différentes techniques, tissées, ajourées ou serrées.  

 

Les grands paniers servant à stocker le couac ne sont plus guères confectionnés 

aujourd’hui. Les Wayãpi tressaient ce qu’ils nommaient un ilikilikwakilena  (ilikili, panier 

ajouré, kwaki,  couac et lena, endroit). C’était une grande vannerie ajourée, tapissée de 

feuilles, employée à transporter et à stocker le couac. Les Palikur connaissaient aussi ce type 

de panier qu’ils nommaient kat. Ces grands récipients cylindriques à mailles lâches en trois 

nappes enchevêtrées (katahaki) tapissées de feuilles d’Arécacées ou de Marantacées ont été 

décris par Nimuendaju (1926 : 21) et même plus récemment par Mattioni (1975 : 66). Ces 

paniers sont remplacés par les touques119 en plastique, bidons hermétiques à tout faire 

présents aujourd’hui dans tous les villages amérindiens de Guyane ainsi que chez de 

nombreux guyanais et métropolitains férus d’excursions fluviales. 

Par contre, les Wayana tressent encore de grands paniers ajourés à pied nommés 

maipuli enï. Hurault (1968 : 97) a relevé le nom de maipuli mumkë, enfant du tapir. Ce panier 

à pieds est de grande taille d’où son nom de maipuli (Tapirus terrestris) ; il est tressé pour les 

fêtes de maraké par les impétrants ou tepiem. Mesurant 1 mètre de hauteur et presque autant 

de diamètre, il sert à stocker la pâte de manioc qui servira à préparer le cachiri120. Il peut être 

tressé suivant de nombreuses techniques employées pour les pïlasi ajourés tels que pële jetpë 

ou tamok uputpë (Cf. infra). Le tressage peut aussi être à mailles serrées suivant les 

techniques kalupi ou alama uponpë. Le fond de cette grande vannerie est carré et consolidé 

avec une solide croix en bois. Le bord composite est consolidé par la liane wïpu etat 

(Tetrapterys discolor) en montants renversés noués. Son intérieur est tapissé de feuilles de 

balisier. Ce panier, de poids très lourd une fois plein de pâte de manioc, est porté, à l’aide 

d’une sangle frontale, sur le dos par l’impétrant qui doit d’ailleurs se faire aider (Grenand et 

al., 1998). 

De même, les Teko connaissaient ces grands paniers à pâte de cachiri qu’ils 

nommaient kadzara loniam (avec kadzara, panier et loniam, grand) mais ils ne les tressent 
                                                 
119 Ces bidons blancs à couvercle rouge se vissant hermétiquement sont, à l’origine, des récipients contenant de 
la saumure dans laquelle baignent des queues de cochons dont les Guyanais sont friands. On peut se procurer 
ces bidons dans de nombreux libres-services tenus par les Chinois. 
120 Camargo (2006) décrit la recette de ce cachiri. 

 146



Planche 14 

Planche 14 – Les paniers à manioc 
 

 
 

 1)   2) 
 

 3)  4) 
 

 5) 
 
1) Bakisi aluku  (50 cm de diam.) ; 2) Panye créole (50 cm de diam.) ; 3) Tatu ledgit teko  (35x15 cm) ;  
4) Kabasi woliwoli kali’na (30x12 cm), collecté par Penard en 1912, n° 1817-135, Leiden ; 5) Maïpuli wayana 
(100x50 cm), modèle tamok uputpë 
 
 



Planche 14 

  
 
 
6) Fiche présentant la confection d’un maïpuli en liane, établie par Jean Hurault 
 
 
 
 
Crédits : 3) Photo de Marie Fleury ; 6) Photos de Jean Hurault 



plus aujourd’hui. Par contre, les Wayãpi ne les ont jamais tressés (F. et P. Grenand, com. 

pers.). 

 

c) Les corbeilles à galette de manioc 

 

Trois ethnies de Guyane tressaient une corbeille en pousse de palmier afin d’y 

présenter les galettes de manioc lors des repas. Elles ne sont plus utilisées aujourd’hui. Les 

Kal’ina les font en fibre de palmier awara mais n’en fabriquent plus que pour la vente. 

Ahlbrinck a décrit son usage au début du siècle chez les Kali’na du Maroni121. Les Wayana 

disent avoir emprunté cette forme aux Teko mais ils ne l’ont jamais beaucoup tressée. Ils la 

nomment ili jalita (épaule du paresseux). Les Kali’na, comme les Teko, nomment cette 

corbeille en fonction de sa ressemblance avec la carapace de tatou à neuf bandes (kabasi en 

kali’na et tatu en teko), Dasypus novemcinctus ; kabasi woli woli signifiant « éventail tatou », 

et tatu ledgit « carapace de tatou ». 

 
Tableau 16  – Noms de la corbeille à galette de manioc 

français kali’na teko wayana 
corbeille à galette de manioc kabasi woli woli ou ikabasi ri tatu ledgit ili jalita 

 

 

La confection du tatu ledgit teko n’est plus connue que par quelques hommes. 

D’après eux, cette forme est typique des Teko et ils disent être les seuls à la tresser. Elle est 

confectionnée avec deux pinnules des pousses du palmier counana (kunana luã). Une fois 

récoltées et dissociées les fibres doivent être misent à sécher 3 à 4 jours avant de pouvoir être 

travaillées. On commence par tresser deux éventails en fibre de palmier counana 

(Astrocaryum paramaca) que l’on réunit ensuite par leur base afin d’en faire un panier qui, 

renversé, rappelle la carapace du tatou. Il pouvait également servir à ranger du coton. 

Une corbeille ouverte rectangulaire en arouman ou en liane, employée à servir les 

cassaves, nommé tĩtĩ, était également confectionnée par les Palikur. Elle n’est plus en usage 

de nos jours, seuls les anciens en ont conservé la mémoire. 

Chez les Kali’na, Ahlbrinck ([1931] 1956) décrit l’usage, disparu aujourd’hui, d’une 

sorte de panier ajouré servant à transporter les galettes de manioc. Cet ouvrage, à usage 

                                                 
121 Le musée de Leiden conserve deux kabasi woli woli tressés de différentes  manières: n° 1817-134 et 135. 

 147



temporaire, nommé akasi était tressé rapidement suivant la même technique que la poche 

kweke décrite plus bas. 

 

 148



1-2 Les vanneries de stockage, de rangement, de chasse, de cueillette et de 

collecte 

 
 

 C’est la deuxième catégorie d’usage. Représentant 34 % de toutes les vanneries 

tressées en Guyane soit 72 formes, elle est composée de paniers, coffrets, hottes et poches 

temporaires. Avant que les produits manufacturés n’envahissent leur quotidien, ces vanneries 

comptaient pour une bonne part dans le mobilier des sociétés forestières et rurales. Les 

populations y stockaient piments ou coton. Ils y rangeaient le linge, les parures de plumes, les 

objets en perles et autres menus ustensiles. Enfin, les hottes et les poches de cueillette 

temporaires servaient à transporter fruits et autres produits de collecte (escargots, crabes, vers 

palmistes…), certains produits de chasse, de pêche et presque tous les produits de l’abattis à 

part le manioc (arachides, patates douces, gousses d’haricots…). Dans cette catégorie nous 

rencontrons tantôt des objets utilisés par les femmes (paniers liés au coton), des objets 

uniquement masculins (coffrets) et des objets utilisés par les deux sexes (divers paniers et 

poches de cueillette). 

 

1-2-1 Les paniers ajourés 

 

Il existe une très grande diversité de paniers ajourés tressés le plus souvent avec des 

brins d’arouman et occasionnellement avec de la liane franche (cf. planche 15). La technique 

utilisée est celle des nappes enchevêtrées ajourées tissées. Ils sont le plus souvent utilisés 

indifféremment par les hommes et les femmes. 

 
Tableau 17 – Noms génériques du panier ajouré dans les langues guyanaises 

français créole kali’na wayana teko wayãpi 
panier ajouré kroukrou kurukuru pïlasi122  kadzara ilikili123

 

 

Dans la langue palikur, je n’ai pas recensé de terme générique pour les paniers 

ajourés.  Les Arawak de Guyane et les Aluku ne tressent pas, ou plus, de paniers ajourés. 

                                                 
122 En oyaricoulé ou akurio, purasi désigne un panier (de Goeje, 1910) . 
123 Ce mot est un emprunt au terme kali’na kurukuru (F. Grenand, 1989). Il en va de même pour le créole 
kroukrou. 

 149



Chez les Kali’na, on nomme le plus souvent, les paniers ajourés en fonction de leur usage. 

D’après Ahlbrinck ([1931] 1956), ils accolent un nom d’usage sur le suffixe eni, terme 

signifiant panier ou tout récipient dans lequel on peut garder ou transporter quelque chose. 

Quatre types de panier ajouré ont été recensés en plus d’une corbeille, nommée maipuri 

wembo (ventre de tapir) ou kuwe-yenë (panier à coquillage), décrite par Ahlbrinck (ibid.) et 

que les enfants utilisaient pour mettre leurs coquillages ; elle était également vendue aux 

blancs. 

 

• imo y eni ou kolotoko imo y eni: « récipient pour les œufs, imo » : c’est un panier 

ajouré à col resserré, fond carré et anse tresséesuivant la technique en 4 nappes 

ajourées enchevêtrées dite pamakari. 

• kulewako y eni : « récipient pour perroquet kulewako » : c’est une corbeille circulaire 

à base hexagonale confectionnée avec la technique en trois nappes ajourées du type 

kurukuru. Cet ouvrage ne semble plus confectionné aujourd’hui. Des exemplaires en 

sont conservés au Musée d’Anthropologie de Leiden124. Elle servait de nid aux 

perroquets apprivoisés, animaux très prisés chez les Amérindiens. 

• kurukuru membo ou pamakari membo : ils sont les répliques des hottes fermées 

tressées suivant les techniques kurukuru ou pamakari mais en modèle réduit (membo 

signifiant petit). Ils possèdent le plus souvent une anse pour la suspension. Ils servent 

à conserver divers objets et, à la différence des autres paniers ajourés, tous tressés en 

arouman, ceux-ci peuvent, à l’instar des plus grands modèles, être réalisés avec de la 

liane franche. 

• tonoro y eni, enupigiri ou wasili y eni : « récipient pour oiseau » ou « petits yeux », 

panier cylindrique à base hexagonale et anse, technique en trois nappes ajourées 

enchevêtrées. À la différence de la technique kurukuru, la nappe horizontale est 

constituée de deux fois plus de brins formant ainsi des mailles plus serrées d’où son 

nom « petits yeux ». Il sert à mettre les oisillons. 

 

Les Palikur ne tressent plus aujourd’hui de paniers ajourés à part des formes modernes de 

paniers à provisions destinés à la vente nommés kat kakaye125 ou kroukrou en créole. 

                                                 
124 Collectées par les frères Penard en 1912 ; conservées au Musée de Leiden elles portent les numéros 1817-123 
à 126. 
125 Terme composé de kat, vannerie ajourée pour le couac et de kakaye, poignée ou anse. 

 150



Nimuendaju a collecté une corbeille ajourée126 servant de nid à oiseau chez les Amérindiens 

de Uaçá vivant non loin des Palikur du rio Urucauá dans l’Amapa brésilien. De plus, il dit 

avoir vu une belle corbeille ajourée avec col servant de cage à oiseaux (Nimuendaju, 1926 : 

35). 

Je n‘ai pas relevé d’usage de panier ajouré chez les Arawak. Mais Roth (1924) décrit 

différents paniers pour collecter des crabes, kua-ke, ou pour transporter des oiseaux. Ceux-ci 

ne sont plus tressés aujourd’hui chez les Arawak de Guyane. 

Les Créoles tressent une forme de vannerie ajourée nommée kroukrou, terme 

emprunté au kali’na. Cette vannerie à base hexagonale est tressée suivant la technique en 

trois nappes ajourées enchevêtrées pouvant avoir diverses formes. L’ouvrage peut être tressé 

en arouman ou en liane franche. Il sert à stocker du petit matériel. Il n’est plus tressé que dans 

le village de Kaw.  

 

Les Teko tressent  eux quatre formes différentes de panier ajouré : 

• kadzara : panier ajouré à trois nappes enchevêtrées, technique appelée walawala le’a 

(yeux du poisson roche tacheté). Il possède une base hexagonale et un corps 

cylindrique. 

• kadzara mba’era il-a-l-upa : « panier nid d’oiseau », panier à col à trois nappes 

enchevêtrées servant à mettre de jeunes oiseaux. Il a une base hexagonale, un corps 

cylindrique surmonté d’un col avec ou sans couvercle. 

• pisukwa : « trou, kwa, du vers palmiste, pisu (Rhynchophorus palmarum) » vannerie 

tressée suivant la technique à trois nappes enchevêtrées, chaque nappe comportant 

trois brins accolés. Elle a un fond hexagonal et un bord consolidé avec de la liane. 

Elle est dite composite avec montants renversés noués. 

• wilibakawan : « arête du poisson roche » technique de tressage ajourée à 4 nappes 

enchevêtrées. Il possède une base hexagonale et un corps cylindrique. 

 

Les Wayana tressent de nombreux paniers ajourés (pïlasi tetalalahem) ayant des formes 

diverses, avec des fonds et des bords réalisés suivants différentes techniques. Voyons les huit 

formes recensées : 

                                                 
126 Vannerie collectée en 1925, conservée au Musée de Göteborg sous le numéro 26-3-289. 

 151



• pïlasi alika eta : « trou, eta, des vers, alika, vivant dans les noyaux du palmier 

maripa », c’est un panier à quatre nappes enchevêtrées ajourées. Ce tressage semble 

être un emprunt récent inspiré par le tressage observé sur des chaises occidentales.  

• pïlasi ilipetatpë : « trou du vers palmiste ilipe », technique à trois nappes ajourées 

enchevêtrées, chaque nappe étant composée de trois lames accolées. Panier ayant un 

fond hexagonal et une bouche ronde. Le bord est consolidé avec de la liane, il est dit 

composite avec montants renversés et noués. Ce panier, nommé ilipeponpë en apalai, 

est utilisé pour garder des aliments. 

• pïlasi pëlijetpë : « arrête, jetpë, du poisson roche, pëli », technique à quatre nappes 

ajourées enchevêtrées. Le fond de la vannerie est hexagonal, la bouche ronde et le 

bord le plus souvent roulé. Il est utilisé pour garder des aliments.  

• pïlasi tamok uputpë : « tête, uputpë, du tamok, nain monstrueux » technique toilée à 

trois nappes enchevêtrées, chaque nappe étant composée de deux brins accolés. Il est 

utilisé pour garder des aliments. Les Apalai nomment ce point palasi.  

• pïlasi timnokem : de timnokem « gros ventre » comme lorsque l’on a beaucoup bu de 

cachiri. Son fond est carré et à mailles serrées. On commence à le tresser comme les 

paniers à mailles serrées, puis le corps de la vannerie est bombé et ajouré avec un col 

à mailles serrées. Il sert à conserver des bourres de coton. 

• pïlasi walamiwet : «fiente de pigeon », ce panier est toujours tressé en liane, 

contrairement à tous les autres qui le sont en arouman.  C’est une vannerie en 

colombin avec un seul montant passif en spirale nouée avec un fond rond et possédant 

une anse en liane. Il est utilisé pour garder des aliments. Il est nommé mulilik en 

apalai. 

• tolopït enï : « panier à oiseau » c’est une vannerie ajourée avec un col. Elle est tressée 

suivant la technique pija ewu. Le fond est hexagonal et le bord cousu. On l’utilise 

pour élever des oisillons 

• pïlasi pija ewu : «œil, ewu, d’aigle harpie, pija », c’est une vannerie à trois nappes 

enchevêtrées ajourées avec un fond hexagonal et un bord roulé ou composite roulé en 

spirale. C’est le panier le plus courant et le plus simple à réaliser, on le retrouve dans 

toutes les communautés amérindiennes guyanaises. C’est cette vannerie que les jeunes 

garçons apprennent à tresser en premier. On peut confectionner ce panier en arouman 

ou en liane, on le tresse même avec les brins non utiles (isahamitpë) restant après 

 152



Planche 15 

Planche 15 – Les paniers ajourés 
 
 
 
 

     1)  2)  3) 
 
 
 

    4)  5) 
 
 
1) Kolotoko imo y eni kali’na (12x12x16 cm);  
2) Tonoro y eni kal’ina (20 cm de haut.) ;  
3) Kurukuru membo kali’na (20 cm de haut.) ;  
4) Kulewako y eni kali’na (22 cm de diam., 12 cm de haut.), collecté par Penard en 1912, n° 1817-123, Leiden ; 
5) Panier nid d’oiseau des Indiens Uaça (15 de diam., 7 de haut.), collecté par C. Nimuendaju en 1925, n° 26-3-
289, Göteborg 
   
 
 
 
 
 
 



Planche 15 

 6)                 7)            
 

 8)                                 9) 
 

 10)     11)   
 
6) Kroukrou créole (30 cm de haut.) ;  
7) Pija ewu wayana (30 cm de haut.) ;  
8) Walamiwet wayana (25 cm de haut.) ; 9) Ilipetatpë wayana (25 cm de haut.) ou pisukwa wayãpi ;  
10) Alika eta wayana (35 cm de haut.) ; 11) Maille pëlijetpë wayana ou alakupipo wayãpi 



Planche 15 

 12)                13)                       
 
 

 14) 
 

12) Ilikilitea’u wayãpi (30 cm de haut.) ;  
13) Silita wayãpi plein de coton (35 cm de haut.) ;  
14) Ilikilitowaĩ wayãpi (40 cm de haut.) 
 
 
 
Crédits : 12) Photo de Marie Fleury ; 13) Photo de M.F. Prévost 



avoir tiré les lames utiles d’arouman (isamikatpë), mais alors l’ouvrage est beaucoup 

moins solide. Il est utilisé pour garder des aliments. 

 

À propos de ce dernier panier, il me semble important d’apporter quelques précisions. Un 

informateur m’a donné un nom différent, quasi homonymique, pïjai ewu « oeil de chamane ». 

D’ailleurs, d’après lui, ce panier suspendu dans son carbet sert de guetteur, ses « yeux » 

voyant arriver les personnes et avertissant lorsque l’individu s’approchant est louche. Il 

semble bien que nous ayons ici à faire à un panier guetteur ou sentinelle. Ainsi, il semble bien 

exister une analogie entre le chamane et l’aigle harpie tant d’un point de vue linguistique que 

symbolique. D’ailleurs, les Wayana décrivent des géants de la forêt nommés pijanakoto (clan 

de l’aigle harpie) féroces comme cet animal et tous de puissants chamanes (Chapuis, 2003). 

 

 

Les  Wayãpi tressent quatre formes de paniers à mailles ajourées  (ilikili): 

• ilikilitea’u : « panier gros yeux » ; vannerie à trois nappes enchevêtrées toilées ayant 

un fond hexagonal et un bord composite roulé en spirale. C’est le panier le plus 

courant que l’ont trouve suspendu dans chaque foyer pour y stocker tout petit 

matériel. C’est avec ce panier que les jeunes garçons apprennent à tresser. 

• ilikilitowaĩ : « panier en forme de nid » ; ce panier ajouré avec col est tressé selon la 

technique à trois nappes enchevêtrées. Son bord est cousu, et son fond hexagonal. Il 

sert à garder des oisillons. 

• pisukwa : « trou, kwa, du vers palmiste, pisu, (Rhynchophorus palmarum)» ; vannerie 

tressée suivant la technique à trois nappes enchevêtrées, chaque nappe comportant 

trois brins accolés, identique à l’ ilipetatpë des Wayana. Il possède un fond hexagonal 

et un bord consolidé avec de la liane ; il est dit composite avec montants renversés 

noués. Les Wayãpi le considèrent comme leur plus joli panier. Les femmes sont fières 

d’y stocker les bourres de coton. 

• silita : « sili, petit » C’est un panier ajouré tissé toilé à trois nappes diagonales. Il a un 

fond hexagonal et un bord composite roulé en spirale. Il sert à mettre des petits 

poissons, du coton ou à stocker des affaires. 

 

Un autre point de vannerie ajourée est connu par les Wayãpi, le point milikãnge ou 

wakalikãnge « arête du poisson roche », c’est la technique ajourée à quatre nappes 

 153



enchevêtrées. D’après un informateur, le vrai nom wayãpi de cette technique serait alakupipo 

« trace du râle de Cayenne, Aramides cajanea ». En effet, milikãnge est la traduction du nom 

wayana de cette technique. 

 

 

1-2-2 Les paniers à mailles serrées pour le rangement et le coton 

 

Il existe un grand nombre de formes de paniers à mailles serrées (cf. planche 16). 

Ceux-ci sont tressés en fibres d’arouman mais aussi parfois en pousses de palmier. Ces 

paniers, décorés de beaux motifs bicolores, sont le plus souvent utilisés par les femmes pour 

mettre leur ouvrage de coton. Il n’existe pas de termes génériques dans les langues 

guyanaises pour cette catégorie de vannerie.  

Les Aluku ne tressent pas de paniers à mailles serrées, à part les coffrets décris plus 

bas, et ne semblent pas en avoir jamais fait.  

Les Créoles eux tressaient deux formes de panier à mailles serrées mais elles ne sont 

pratiquement plus confectionnées aujourd’hui: 

• le pagra ou ma coquille de la même forme que le kalimata des Apalai ou bien du 

makoki ou pakala kali’na. Les Créoles ont d’ailleurs empruntés cette forme aux 

Kali’na dont on reconnaît l’origine à travers les mots pakala et makoki. Ce terme se 

rencontre fréquemment dans la littérature mais recouvre cependant des formes 

variées. Cette petite pochette reste utilisée comme sac à main par les femmes créoles 

mais n’est plus tressée par eux aujourd’hui. Seuls des Kali’na ou des Palikur du 

littoral les confectionnent pour la vente. 

• la mallette, cette vannerie du style « vanity » pour femme est une vannerie 

parallélépipédique à armature de bois avec rabat et anses. Elle était décorée de motifs 

bicolores. Elle n’est plus tressée aujourd’hui par les Créoles. Seuls les Palikur de St-

Georges-de-l’Oyapock en tressent encore. 

 

Je n’ai pas relevé de panier à mailles serrées chez les Palikur et les Arawak-Lokono, sauf 

les coffres et coffrets décrit plus bas. Roth (1924) a décrit un panier à mailles serrées et à 

fond pointu à trois pointes, nommé kamaiyo, chez les Arawak. Un exemplaire de cette forme, 

collecté par lui, est conservé au Musée de Göteborg sous le numéro 27-7-4. Il semblait être 

utilisé pour filtrer une sorte particulière de cachiri « black paiwarri ». 

 154



Les hommes kali’na décorent de beaux motifs différents ouvrages tant à l’usage des 

femmes que du leur. Mais, à part le makoki ou paka :la, encore régulièrement tressés mais 

quasiment uniquement pour la vente, ils ne tressent plus l’autre forme qu’ils offraient à leur 

femmes. Les formes suivantes sont (ou étaient) toutes tressées en arouman : 

• makoki ou paka :la : cet étui à deux parties emboîtantes est décoré par des motifs 

bicolores géométriques, les frères Penard nomment cette forme makotje (fiche de 

l’objet n° 1817-83, Musée de Leiden). Les Kali’na de Bellevue-Yanou le nomment 

makoki127 et ceux du Maroni paka :la. Ses deux parties sont de la forme d’un calot 

militaire cependant des anciennes pièces encore conservées chez certains anciens de 

Christiankondre au Surinam attestent qu’il pouvait également avoir la forme d’un 

parallélépipède plat.  Il servait à stocker de menus objets masculins comme les outils 

pour les arcs, de la résine végétale (mani), des duvets de toucan… Son usage était 

uniquement masculin. C’est aujourd’hui une des vanneries les plus commercialisées 

de Guyane (cf. troisième partie). 

• pasuwa : C’est un panier à base carrée et à corps cylindrique. Il peut posséder un 

socle en bois ; son bord est consolidé avec deux demi-lianes, wame (Clusia 

platystigma),  fendues et cousues. Ils sont décorés de motifs bicolores géométriques et 

richement ouvragés avec des pompons de couleur et une anse en coton. D’après 

Ahlbrinck ([1931] 1956), il pouvait avoir un couvercle. Mais tous ceux que j’ai pu 

observer en étaient dépourvus. Toute femme se devait d’en avoir un pour conserver 

ses effets personnels, ses parures et ses ouvrages de coton. Il était offert par son mari. 

Il n’est pratiquement plus tressé aujourd’hui. Ce panier est le pendant du paka :la et 

du yamat :u masculin.  

• paka :la : Cette sacoche masculine est formée d’une seule partie à fond rectangulaire 

et ouverture ovale, elle était portée en bandoulière grâce à une anse en fibre de coton. 

Le fond comportait un socle en bois et ses bords étaient consolidés avec de la liane 

wame, comme le pasuwa ; de même ses flancs étaient décorés de motifs géométriques 

représentant souvent des têtes de serpent. Cet objet, fréquemment signalé dans la 

                                                 
127 Ce terme makoki serait originaire du pidgin anglais du Surinam d’après Ahlbrinck ([1931] 1956) ; le terme 
makoki semble bien provenir du hollandais, koker signifiant étui, boîte, fourreau, le suffixe -tje de makotje étant 
un diminutif (Dictionnaire Neerlandais-Français de C.R.C. Herckenrath, 1922).  Même si d’après un Kali’na de 
Bellevue, c’est un terme de leur langue ayant comme racine koki, petit garçon, caractérisant sa petite taille, cette 
explication semble bien une étymologie populaire. D’après la littérature le terme correcte est paka :la. 
L’utilisation du terme paka :la servait à nommer la sacoche masculine avant sa disparition et aujourd’hui ce mot 
est utilisé par les Kali’na du Maroni pour nommer cet étui.  Ainsi l’emploi du vocable paka :la aurait glissé pour 
désigner une forme aujourd’hui couramment tressée pour la vente au lieu d’un forme disparue.  

 155



littérature ancienne, n’est plus tressé aujourd’hui et semble avoir disparu depuis un 

bon demi-siècle. Il était utilisé par les hommes pour ranger leur petit matériel. On 

retrouve sa description dans l’Encyclopédie Caraïbe d’Ahlbrinck (ibid.) et des 

spécimens sont conservés au Musée du Quai Branly128. 

 

Les paniers à mailles serrées wayana (pïlasi waluman) sont décorés de motifs bicolores 

noirs. Ils possèdent tous un bord cousu et consolidé par deux brins de kolopioto (Desmoncus 

spp.) accolés. Ils sont tous tressés en arouman et décorés de motifs : 

• ili wehe129 : « fesse (wehe) du paresseux (ili), Bradypus tridactylus » Ce panier à 

mailles serrées est nommé ainsi car il possède un fond tronconique pointu comme les 

fesses du paresseux.  Il est tressé suivant la technique à deux nappes diagonales 

enchevêtrées croisées. Ce panier est suspendu par une cordelette (comme tous les 

autres paniers d’ailleurs) mais il peut aussi être porté par trois pieds. Cet ouvrage est 

utilisé par les femmes pour mettre le coton ainsi que le fuseau avec la pelote de fil. 

Les Apalai nomment cette vannerie ili mota « épaule du paresseux ».  

• kalimata : panier apalai, en forme de pochette, à deux parties emboîtantes ou non ; il 

est tressé suivant la technique à deux nappes diagonales enchevêtrées croisées. Il a la 

forme du calot militaire à deux pointes. Il peut être d’une seule partie et porté avec 

une cordelette en coton comme une sacoche. Son bord est fait de liane cousue. Il a la 

même forme que le paka :la kali’na. 

• lutë130 ou malaju en apalai : panier à pied et à mailles serrées, il est tressé suivant la 

technique à deux nappes diagonales enchevêtrées croisées et fond carré. Il est plus 

haut que large et utilisé pour mettre le coton ainsi que le fuseau avec la pelote de fil. 

J’ai pu en voir un exemplaire au musée de Leiden, très semblable au pïlasi tïmilikhem. 

• pïlasi tïmilikhem : c’est un panier portant motif (tïmilikhem) à pieds (Pïlasi tëwaidem) 

ou sans, avec un fond carré, il est tressé suivant la technique à deux nappes diagonales 

enchevêtrées croisées. Il est plus large que haut. Il sert à stocker le coton et l’ouvrage 

que la femme a en cours (fuseau et pelote de fil). Différents bords sont possibles, dont 

un bord à « étage » semblable à celui réalisé sur les hottes en arouman.  

                                                 
128 N° 71-1901-26-16 et 71-1901-26-86. 
129 Les Wayana nomment aussi ili wehe, le nid d’une espèce d’abeille ayant la même forme. 
130 De Goeje (1910) a relevé le terme de lutë pour une petite corbeille ; ce panier est conservé au musée de 
Leiden (n° 2352-68). C’est une petite vannerie à mailles serrées de type pïlasi. Schoepf (1979) décrit un panier 
cylindrique décoré de motif bicolore. Dans un vocabulaire apalai relevé par Farabee ([1924] 1967 : 238), aruto 
désigne un panier à farine. 

 156



Planche 16 

Planche 16- Les paniers à mailles serrées 
 
 
 
 

 1)      2) 
 

 3)   4) 
 
 
1) Makoki kali’na (22x15 cm), motif alamali et kupipi ;  
2) Pasuwa kali’na (16x16x28 cm), motif onole bamili ;  
3) Paka :la kali’na (26x17 cm), motif indéterminé, collecté par Penard en 1912, n° 1817-99, Leiden ;  
4) Pïlasi tïmilikhem wayana (25x25x30 cm), motif tsïkalewot  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Planche 16 

 

 5)    6) 
 
 
 
 

 7)              8) 
 
 
5) Iliwehe wayana (50x20 cm), motif panawan ; 6) Kalimata apalai (20x15 cm), motif ilikai ;  
7) Humuli wayana (60x20 cm) ;  
8) Asi enï wayana en liane franche (25 cm de haut.), collecté en 1951 par E. Aubert de la Rue, n° 71-1951-7-22, 
Musée du Quai Branly, Paris  
 



Planche 16 

 9)        10) 
 
 

11)  12) 
 
 
 
9)  Watulapitã’ã wayãpi (30x30x80 cm), motif uluwu pepokã ;  
10) Watula wayãpi (17x17x25 cm), motif milisipi ;  
11) Watula wayãpi (15x15x25 cm), motif pikau ;  
12) Ki’ĩy moka’ĩnga wayãpi (60 cm de long.) 
 
 
 
 
 
 
Crédits : 5), 6), 9) & 10) Photos de Marie Fleury 



• humuli ou asi enï (réceptacle à piment) : c’est un panier à mailles serrées oblong à 

couvercle pour stocker les piments séchés ; il a le fond carré et une bouche ronde avec 

un couvercle à mailles serrées. Ses flancs sont tressés suivant les techniques kalupi, 

tiwenakem ou alama uponpë. On le nomme okomë man quand il est décoré de motifs 

bicolores. Dans l’ouvrage de Schoepf (1979), on peut voir une photo d’un panier 

humuli complètement différent. Il a la forme d’une bouteille avec un goulot étroit. Il 

est tressé avec de la liane franche suivant la technique clayonnée spiralée. D’ailleurs 

le Musée du Quai Branly en conserve un exemplaire de ce type collecté par De La 

Rue et datant de 1951 (n°71.1951.7.22). 

 

Les Wayãpi tressent, eux, cinq formes de paniers à mailles serrées : 

• aisoã : « nombril soã, du grand  paresseux, ai, Choloepus didactylus», panier à 

mailles serrées avec le fond tronconique pointu équivalent au ili wehe wayana. Il est 

tressé suivant la technique à deux nappes diagonales enchevêtrées croisées. Il était 

décoré de motifs bicolores. Il n’est plus confectionné aujourd’hui par les Wayãpi, 

quelques rares anciens me l’ayant évoqué. Il semble bien être emprunté aux Wayana. 

• ki’ĩy moka’ĩnga : panier à « contenir le piment », ki’ĩy, ce panier oblong est renflé en 

son ventre ; il est tressé, en arouman, suivant la technique de type clayonnée toilée à 

armature rayonnante. Il sert à faire sécher et à boucaner les piments. 

• ilikilipinoluã : « panier » à mailles serrées tressé en « pinnules de palmier comou ». Il 

est utilisé pour stocker le coton récolté. Je n’ai pas observé ce panier mais il est 

cependant encore tressé. 

• watula131 : c’est un panier en arouman  plus haut que large et à mailles serrées 

tressées avec les techniques upiwa et pino’i ou décoré de motifs. Il possède un fond 

carré et une bouche ronde. Le bord est fait de deux brins de yũasita (Desmoncus spp.) 

cousus avec de la fibre de pite (Bromelia karatas). On utilise ce petit panier pour 

mettre des petits poissons lors de nivrées, rapporter quelques produits de l’abattis 

(haricot, arachides...) ou bien ranger le matériel de la fileuse de coton. 

• watula pitã’ã : « grand panier dressé sur pied » portant des motifs bicolores, il est 

tressé suivant la technique à deux nappes diagonales enchevêtrées croisées. Son fond 

est carré et sa bouche ronde comporte une bordure cousue ou à étage. Il n’est tressé 

                                                 
131 Ce mot semble bien d’origine tupi. On retrouve ce vocable en tupinamba (uatura d’après Léry, 1594) et en 
língua geral il désigne tout panier plus haut que large (Stradelli, 1929: 698).  

 157



qu’à Camopi. Il sert à ranger le coton et le fuseau avec son fil. Vingt tiges sont 

nécessaires pour tresser ce panier. 

 

Wapa est le nom du panier à mailles serrées teko, il peut être nommé également 

kadzara katzivat, littéralement « panier-motif ». Il est tressé selon la technique en deux 

nappes diagonales enchevêtrées croisées et porte des motifs bicolores. Il servait aux femmes 

pour ranger leur coton, et était encore tressé dans les années 90 puisque différents 

exemplaires en ont été collectés par E. Navet pour le Musée des Cultures Guyanaises  (n° 89-

3-7, 89-3-8 et 89-3-43) ; je n’en ai cependant pas observé lors de mes enquêtes, il ne semble 

donc plus en utilisation aujourd’hui. 

 

 

1-2-3 Les coffres et coffrets  

 

Ces vanneries sont les rares formes uniquement utilisées par les hommes chez les 

Amérindiens. Elles servent à ranger les parures de plumes, les grands colliers en perles, le 

linge et autres menus objets comme les ustensiles pour confectionner un arc ou les pains de 

mani, résine végétale. Ce sont des vanneries parallélépipédiques en deux parties emboîtantes. 

Elles sont tressées soit en arouman soit en pinnules de palmier kuluwa (Orbignya spp.)132 (cf. 

planche 17). 

 
Tableau 18 – Noms du coffre dans les langues  guyanaises 

français aluku créole arawak palikur kali’na wayana teko wayãpi 
coffre pakaa pagara bolodji yamat yamat :u pakala kalilu kalilu 

 
 

Les Créoles et les Aluku tressaient des coffres nommés pagara en créole et pakaa en 

aluku. On reconnaît aisément l’origine de mot karib, pakala en wayana, et d’après le Père 

Breton (1665),  bacalla : panier ou « panier longuet »133. 

Cette vannerie, en arouman, était tressée en deux nappes droites enchevêtrées tissées 

croisées et servait à ranger le linge. Elle n’est plus tressée aujourd’hui chez les Aluku et que 

très rarement chez les Créoles (essentiellement à St-Georges-de-l’Oyapock).  

                                                 
132 Deux espèces de ce genre peuvent être utilisées : Orbignya  sagotii et  O. polysticha. 
133 Ces coffres, nommés « panier caraïbe », sont tressés en Martinique par les Créoles (Pharand, 1974; Louise, 
1978) et, au moins encore au début du siècle, par les Caraïbes de la Dominique (Delawarde, 1938). 

 158



La forme du pagara créole est parallélépipédique et chaque partie emboîtante est formée 

d’une double paroi de vannerie enserrant des feuilles d’arouman ou de way (Geonoma 

baculifera), qui sont ointes de résine de mani rendant ainsi l’ouvrage imperméable. Les bords 

de la vannerie sont consolidés par des tiges de roseaux à flèches cousues avec de la ficelle. Le 

motif, marque en créole, le plus couramment utilisé pour décorer les flancs de l’ouvrage a 

pour nom matutu et représente une sorte de chaîne. Les Créoles ont emprunté toutes ces 

techniques aux Palikur. 

Le coffre palikur, nommé yamat134, était, lui, plutôt trapézoïdal. Il était, comme celui 

des Créoles, composé de deux couches de vannerie enserrant des feuilles d’arouman ointes. 

Ses bords en roseau à flèche étaient ligaturés avec de la liane ti-wara (Desmoncus spp.). Le 

haut de la partie supérieure était souvent décoré de motifs (ahinbak) en losanges représentant 

les traces du jaguar et les flancs d’un motif en chaîne nommé dahaktake. C’est le coffre lui-

même qui aurait été nommé autrefois dahaktake135. Cet objet n’est plus guère tressé 

aujourd’hui. Les Palikur confectionnent surtout des coffres parallélépipédiques à armature de 

bois décorées de motifs traditionnels. Ces coffres, identiques aux mallettes créoles, ne sont 

destinés qu’à la vente. 

Les Palikur tressent également un petit coffret carré à deux parties emboîtantes à 

simple couche décoré de motifs bicolores, le plus souvent noirs. Nimuendaju nomme cette 

forme yamati136, P. Grenand a recueilli le terme de matut. Ce petit coffret servait à ranger les 

parures de perles et de coton, les instruments pour fabriquer des flèches, les instruments à feu 

et autres petites marchandises (Nimuendaju, 1926 : 34). Si cette forme était encore commune 

dans les années 90 - P. et F. Grenand l’ont collectée pour le Musée des Cultures Guyanaises 

de Cayenne137- je n’en ai observé aucun exemplaire lors de mes enquêtes. 

  De même, les Arawak-Lokono ne tressent plus que rarement un coffre nommé 

bolodji. Celui-ci était semblable à celui des Palikur avec des lames d’arouman et était lui 

aussi imperméable et décoré de motifs. D’ailleurs son nom est composé de bolo, signifiant 

motif, dessin en Arawak-Lokono.  

 

                                                 
134 Ce terme est sans doute un emprunt à la langue kali’na.  
135 Est-ce que la racine de ce mot ne serait pas dadka, anaconda ? 
136 Le musée de Göteborg conserve plusieurs yamati collectés par Nimuendaju (n° 26-3-16 à 20). 
137 Sous les n° 90-4-35 à 38. 

 159



Les coffres kali’na, yamat :u138, sont par contre tressés de manière légèrement 

différente et beaucoup plus richement ornés de motifs (mieri). Car c’est bien, comme on  le 

montrera plus bas, les Kali’na et les Wayana, deux groupes karib, qui tressent aujourd’hui les 

motifs les plus complexes. Le yamat :u est composé comme les précédents de deux couches 

de vannerie enserrant des feuilles d’arouman rendant l’ouvrage imperméable et permettant à 

ces marins de tenir leurs affaires au sec lors de leurs expéditions  maritimes. Mais les couches 

externes de vannerie en brins d’arouman sont tressées en deux nappes diagonales 

enchevêtrées nattées et non droites comme celles des Palikur et des Créoles. La forme du 

coffre est parallélépipédique et ses bords sont renforcés de demi-lianes ti-wara fendues et 

cousues avec de la corde de pite. Chaque angle de l’ouvrage est renforcé par des brins de 

liane ti-wara. Les couches internes de ce coffre, comme celui des Arawak, des Palikur et des 

Créoles, sont tressées suivant la technique de deux nappes droites enchevêtrées avec chaque 

nappe composée de deux lames accolées. Les Kali’na nomme cette technique kabasiri 

« technique tatou »139, car elle leur rappelle la carapace du tatou. Ce coffre, comme celui des 

Palikur et des Arawak, était possédé par tous les hommes mais servait aussi aux piayes pour 

conserver leurs objets sacrés, comme le coffre torotoro des Warao (Wilbert, 1975). D’après 

Kloos (1971), si l’usage des yamat :u tend à être remplacé par des cantines ou autres boites 

en plastique, les chamanes continuent à conserver leurs ustensiles dans ces coffres 

imperméables. 

 

Le coffret des Wayana est tressé avec les pinnules du palmier kuluwa (Orbignya 

sagotii). Il est allongé et rectangulaire. Il sert à stocker les plumasseries ornant le olok, parure 

des initiés du maraké, d’où son nom olok enï, « réceptacle du olok ». Les bords de cette 

vannerie sont renforcés avec de la liane franche ou de la liane ti wara passée entre les 

mailles. 

Les Wayana ne tressent qu’une forme de coffret en palme contrairement aux Wayãpi 

qui en tressent trois. Mais, d’après des pièces anciennes du Musée du Quai Branly de Paris 

collectées par Coudreau, les Wayana de la fin du XIXe siècle et jusqu’au début du XXe 

semblent avoir tressé les deux autres formes de coffret140 comme les Wayãpi. À moins que 

                                                 
138 Ce terme d’origine karib est aussi employé en tilio, yamata (Frikel, 1973) ; en caraïbe insulaire du XVIIe 
siècle on trouve iamanti (Breton, [1665] 1999). Les Piriu, groupe éteint d’origine tupi-guarani vivant sur le 
moyen Oyapock, nommaient leurs coffres iamat (Bodin, 1824). 
139 D’après Roth (1924), les Arawak nomment aussi cette technique en référence au tatou. 
140 Des coffres en feuilles cousues sont conservés sous les n° 71-1890-93-29 et 30. 

 160



Planche 17 

Planche 17 – Les coffres et coffrets 
 
 
 
 

1)  2) 
 

 3)    4) 
 

 5)   6) 
 
 
1) Pagara créole (45x20 cm);  
2) Yamat palikur ouvert (30x20x20 cm), collecté par Nimuendaju en 1925, n° 26-3-16, Göteborg ;  
3) Yamat palikur (35x20x20 cm), motif dahaktake sur les flancs et kawokwine asuban-ap sur le haut, collection 
P. et F. Grenand ; 
4) Matut palikur (15x16x11 cm), collecté par Nimuendaju en 1925, n° 26-3-17, Göteborg ;  
5) Bolodji arawak (20x20x30 cm) ;  
6) Yamat :u kali’na (50x50x30 cm), motif oruki sur les flancs 



Planche 17 

  7)    
 

 8)  9) 
 

 10)      
 
7) Olok ene wayana ouvert avec plumasseries (60x20 cm) ;  
8) Yakalepile wayãpi ouvert (30x15 cm) ;  
9) Walape wayãpi ouvert (15x10 cm), collection P. et F. Grenand ;  
10) Kalilu yasa wayãpi (40x20 cm) 



ces pièces ne fussent issues du troc, important à cette époque, entre les Wayãpi et les 

Wayana ? 

Les Wayana comme tous les peuples karib ont également tressé des coffrets en 

arouman, pïlasi pakala141, décorés de motifs bicolores. Certains anciens disent que le pakala 

en arouman est un emprunt aux Apalai. En tout cas Crevaux et Coudreau ont collecté des 

pakala en arouman décorés de motifs wayana à la fin du XIXe siècle142 mais les Wayana et 

les Apalai vivaient déjà à cette époque dans les mêmes villages ou dans des villages voisins. 

Il est aussi probable que certains coffres collectés par Coudreau chez les Wayana provenaient 

de trocs avec les Kali’na. Par exemple, l’objet conservé sous le numéro 71-1890-93-189 et 

attribué aux Wayana possède une forme, une facture et des motifs typiquement kali’na, 

contrairement à d’autres coffres en arouman wayana décorés de motifs typiquement wayana 

et apalai tels que ceux représentant des chenilles. 

 

Aujourd’hui, les Wayãpi comme les Wayana confectionnent uniquement leurs coffres 

en feuilles de palmier kuluwa contrairement aux Amérindiens du littoral tressant les leurs en 

arouman.  

Chez les Wayãpi, kalilu est le terme générique pour coffret. C’est un mot d’origine tupi-

guarani, -ilu est un terme de base pour tout ce qui enveloppe à commencer par le fœtus dans 

son placenta (Grenand, 1989). Ils connaissent trois techniques pour les tresser : 

• kalilu yasa : grand coffret  « cousu » emboîtant en feuilles de palmes cousues. Pour y 

ranger diverses affaires masculines, colliers de perles, mani, aiguilles, parures, 

parfum… 

• walape143 : petit coffret emboîtant avec des feuilles pliées. Pour y ranger des gorges 

de toucans et des duvets divers…Il en est de carrés et de rectangulaires. 

• yakalepile : « peau de caïman », grand coffret emboîtant en feuilles pliées figurant un 

damier, utilisé pour ranger les couronnes et les parures de plumes. Les Wayana 

tressent leur olok enï suivant la même technique. C’est une vannerie à mailles serrées 

à deux nappes droites enchevêtrées toilées. C’est aussi le coffret des chamanes. 

 

                                                 
141 Ce terme d’origine karib se retrouve dans les langues tilio, pakara (Frikel, 1973), en waiwai, pokara (Fock, 
1963) mais aussi en sateré-maue, pakara (Pereira, 1954) qui est elle, une langue tupi. 
142 Ils sont conservés au musée du Quai Branly sous les n° 71-1881-34-14, 71-1890-83-12 à 16, 71-1890-93-
182. 
143 Roth (1924) décrit des coffrets identiques confectionnés par les Makusi, les Wapishana, les Arawak et les 
Warao avec des pinnules de Maximiliana maripa ou d’Attalea speciosa (ce genre est aujourd’hui nommé 
Orbignya). 

 161



Les Wayãpi ne tressent pas de coffre en arouman, pourtant d’après Crevaux ([1883] 

1993), ils en auraient eux aussi confectionnés à la fin du XIXe siècle. Mais cela est sans doute 

une erreur de la part de Crevaux car les confusions Wayana/ Wayãpi sont fréquentes chez lui 

y compris dans le vocabulaire (P. Grenand, com. pers.). 

 

Les coffrets masculins (iliwi kalilu) teko étaient confectionnés en double couche 

d’arouman insérant des feuilles de way comme chez les Kali’na. Ils étaient décorés de motifs 

(kadzivat). Les hommes y entreposaient leurs parures de danse et autres linges. Grébert ayant 

voyagé chez les Emerillon en 1930 témoigne qu’ils « fabriquent de très jolis pagara qu’ils 

utilisent comme valise lors de leurs déplacement » (Grébert, 2001: 129). Les Teko tressaient 

également des kalilu en feuille de palmier kuluwa (Orbignya spp.). Aucune de ces deux 

formes n’est plus tressée aujourd’hui.  

 

 

1-2-4  Poches et hottes de chasse et de cueillette 

 

Si les Amérindiens de Guyane sont de fins agriculteurs, la chasse et la cueillette 

restent des activités indispensables. Des études ont montré comment les Wayãpi, notamment, 

(Grenand, 1980, 1992; Ouhoud-Renoux, 1998) à l’instar des autres populations de l’intérieur 

passent de longues heures en forêt afin de collecter divers produits (fruits, racines, 

insectes...). Mais aussi et surtout pour chasser, la viande étant hautement valorisée dans ces 

sociétés tant d’un point de vue symbolique, nutritif que, aujourd’hui, financier (Grenand, 

2002).  

Ainsi, lors de leurs excursions en forêt, les hommes tressent différentes hottes et 

poches temporaires en feuilles de palmier afin de rapporter le fruit de leur cueillette et de leur 

chasse (cf. planche 18). Les Créoles ou les Aluku peuvent aussi partir à la chasse avec leur 

hotte en liane franche qui a, elle, pour fonction de durer. 

 

a) Les hottes de chasse 

 

En Guyane, le domaine de la chasse est uniquement masculin chez les sociétés 

amérindiennes et marronnes même si chez les Créoles il existe quelques femmes qui 

chassent. Ces hottes sont donc majoritairement utilisées par les hommes. 

 162



Les hottes créoles, katouri-do144, et aluku, motete145, sont identiques et tressées en 

liane franche. Ce sont des hottes ouvertes composées de nappes de vannerie en liane et d’une 

armature en bois consolidant l’ouvrage. Elles servent à rapporter le gibier de la chasse et à 

charrier toutes sortes de marchandises en particulier lors d’expéditions en forêt ou lors des 

prospections des orpailleurs.  

Aujourd’hui ce style de hotte a été adopté par toutes les populations guyanaises, et 

l’on discutera plus bas de son origine. Si chez les Wayana, les Palikur, les Teko ou les 

Wayãpi ce sont essentiellement les femmes qui l’utilisent pour les produits de l’abattis, par 

contre chez les Kali’na et les Arawak elles sont d’usage masculin. En effet chez ces peuples, 

la hotte agricole est fermée, la hotte ouverte étant réservée aux activités masculines. Elles est 

nommée wayarimbo ou patoto146 en kali’na et wayari147 en arawak.  

Quand un chasseur amérindien se rend en forêt et qu’il tue un gibier, il tresse une 

hotte à l’aide de feuilles de palmier afin de pouvoir transporter aisément l’animal. On 

confectionne aussi cette hotte temporaire pour rapporter au village le gibier et le poisson 

boucanés lors des expéditions. Ces vanneries sont tressées, le plus souvent, avec des feuilles 

de palmiers wassay dont on enchevêtre les pinnules, le rachis de la feuille servant d’armature 

dorsale. Pour les bretelles, on tire l’écorce facilement détachable de certains arbres 

appartenant à la famille des Lecythidacées, des Annonacées, des Malvacées ou des 

Sterculiacées, comme pour toutes les autres hottes d’ailleurs. Ces vanneries sont temporaires 

et sont le plus souvent abandonnées après usage. Toutes les communautés de Guyane savent 

tresser cette hotte ouverte, hommes comme femmes. 

 
Tableau 19 – Noms de la hotte temporaire dans les langues  guyanaises 

français aluku créole arawak palikur kali’na wayana teko wayãpi 
hotte 

temporaire motete katouri 
do wayari wasipna wayarimbo wapu 

katali 
watseylo 

waita 
wasey 

panãkũ 
 

 

                                                 
144 Le terme katouri est un emprunt au kali’na. Le suffixe do, dos en français, est employé pour le distinguer du 
katouri têt désignant un chapeau. Nous discuterons des aspects linguistiques de ces termes plus bas. 
145 Le terme motete est d’origine bantou (Megenney, 1983). 
146 Le mot patoto semble être un emprunt aux langues marrones, altération du vocable motete. 
147 On retrouve ce terme en panaré, wayaaru (Mattei Muller, 1994), groupe karib du Venezuela. Le terme 
Arawak-Lokono wayari pourrait être un emprunt aux langues karib. 

 163



Tous les mots servant à nommer la hotte temporaire sont formés à partir du nom du 

palmier wassay (Euterpe oleraceae) : was en palikur,  wapu en wayana, watsey en teko et 

wasey en wayãpi148 auquel on ajoute le terme de base pour la hotte ouverte.  

 

 

b) Les poches de cueillette 

 

Pour ramasser divers produits de cueillette, des poches temporaires sont aussi 

fabriquées. Elles sont tressées en pinnules de palmier, principalement de wassay. Je n’ai pas 

recensé de poches temporaires tressées chez les Créoles, les Aluku, les Arawak149, les Palikur 

ni chez les Kali'na. On peut supposer qu’ils en ont tressés dans le passé mais que cette forme 

a été oubliée par ces populations en contact avec la civilisation occidentale depuis beaucoup 

plus longtemps que celles du sud de la Guyane, et donc plus largement sollicités par des 

objets de substitution comme les musettes. En effet, Ahlbrinck ([1931] 1956) décrit, chez les 

Kali’na du Maroni, une poche en feuilles fraîches de palmier pina nommée pesiri. Elle était 

utilisée pour transporter les fruits de maripa. Cette poche n’est plus que rarement tressée de 

nos jours ; j’ai répertorié, sous le terme de pesirimbo, une poche que l’on peut tresser en 

pinnules de wassay afin d’y mettre des poissons. 

Les Wayana, les Teko et les Wayãpi sont ainsi les seuls à encore tresser régulièrement 

ces poches en pinnules de palmier. Les Wayãpi tressent une autre poche en folioles de 

palmier wassay nommée tukãipei « poche toucan », spécialement pour rapporter le gibier 

abattu. 

 
Tableau 20 - Noms des poches temporaires  

français kali’na wayana teko wayãpi 
poche temporaire pesiri makot150 tzolo ipei

 

 

Les Kali’na tressent par contre encore une poche en arouman afin d’y enfermer les 

crabes qu’ils ramassent dans les mangroves du littoral. Cette poche ajourée en trois nappes 

                                                 
148 Il est intéressant de noter que les Ka’apor, groupe tupi, forme le nom de leur hotte temporaire en feuille de 
wassay, nommée wasaikã, de la même façon (Balée, 1994). En effet, on reconnaît wasai et kã rappelant le sãkã 
wayãpi. 
149 D’après Roth (1924), les Arawak ont tressé une poche en pinnules de Mauritia flexuosa nommée itore-oyore 
ou « larynx de singe hurleur », sa forme rappellant l’organe de ce singe. 
150 Les Wayana du Brésil tressent, en pinnules de wassay ou de comou, une autre poche, nommée akopan, 
utilisée pour  récolter des fruits (Van Velthem, 1986). 

 164



Planche 18 

Planche 18 – Les poches et hotte de cueillette 
 
 
 

 1)  2) 
       
 

 3)  4)
      
1) Makot wayana (20x15 cm) ;  
2) Ipei wayãpi (15x20 cm) ;  
3) Kweke kali’na (37x24 cm) ; 
4) Wayãpi tressant une hotte de chasse temporaire en Wassay, wasey panãkũ, 1982 
 
Crédits : 4) Lévy et Bacon 



enchevêtrées du type kurukuru, est nommée kweke ou kusa y eni151. Cette poche, vite tressée, 

est aussi utilisée pour enfermer les crabes ou les volailles vendus sur les marchés de St-

Laurent-du-Maroni ou d’Albina. 

 

 

                                                 
151 Avec kusa, crabe et eni, contenant, panier. 

 165



1-3 Les vanneries cérémonielles  
 

Dans cette catégorie sont regroupées les vanneries tressées uniquement pour les 

cérémonies mais, comme il a été montré plus haut, certaines vanneries domestiques peuvent 

aussi être destinées à un usage cérémoniel. Seront décrits ici les objets tressés pour ce seul 

usage.  

Seuls les groupes amérindiens utilisent ces vanneries qui ont deux fonctions 

principales : soit elles servent aux rituels d’imposition d’insectes, véritables rites de passage 

très courants en Amazonie, soit elles entrent dans la fabrication des parures de plumes le plus 

souvent à usage cérémoniel. Un troisième usage, plus marginal, est celui d’instruments de 

musique. 

 

 

1-3-1 Les vanneries à insectes 

 

Les rites d’imposition des insectes sont très répandus en Amazonie et dans les 

Guyanes, où ils ont plus particulièrement été décrits par les voyageurs du XIX e siècle comme 

Thébault de la Monderie, Crevaux ou bien Coudreau. Ces derniers ont d’ailleurs collecté de 

très belles pièces de vannerie kunana wayana conservées au Musée du Quai Branly, certaines 

figurant dans la section américaine de l’exposition permanente.  

À part les Palikur, tous les groupes Amérindiens de Guyane ont pratiqué et pratiquent 

toujours les impositions d’insectes sur les jeunes hommes et femmes. Les Amérindiens 

reconnaissent que le but de cette pratique est de donner de la force et de rendre courageux les 

jeunes garçons et les jeunes filles mais dans les faits, elle est liée à des cérémonies beaucoup 

plus riches sociologiquement parlant.  

Les Kali’na, en plus de piquer les jeunes filles lors de leurs première menstrues, 

brûlaient de la bourre de coton dans leurs paumes (Ahlbrinck, [1931] 1956). Ainsi, elles 

seraient courageuses et besogneuses, ces rites étant le symbole du travail et du labeur (Kloos, 

1971). Ahlbrinck précise que « quand une personne est paresseuse et qu’on veut chasser 

cette paresse, on lui fait subir le supplice des fourmis (…) et je crois que ce supplice ne veut 

pas punir mais guérir» (Ahlbrinck, [1931] 1956: 497). Adam De Bauve  (Adam De Bauve et 

Ferré, 1833) apporte lui aussi le témoignage des vertus curatives de piqûres de fourmis chez 

 166



les Wayãpi152. Hurault dans sa monographie sur les Wayana avance la même raison pour la 

grande cérémonie du maraké wayana, cérémonie dont le point culminant est l’imposition des 

insectes à l’aide de treillis de vannerie. De Goeje (1941) ajoute, en plus des vertus fortifiantes 

des piqûres de guêpes et de fourmis ayant pour but de transmettre les qualités et vertus de ces 

animaux, que chez les Wayana la forme des kunana représentant des esprits permettent aux 

impétrants de recevoir leur force. Césard (2005), lui, en dressant un panorama de ce type de 

rites en Amazonie le resitue dans la conception ontologique du perspectivisme développé par 

Descola (2005) et Viveiros de Castro (1996).  

 
Tableau 21 – Noms du treillis à insectes dans les langues  guyanaises 

français arawak kali’na wayana teko wayãpi 
treillis à insectes yokodakwana  waru-waru153 kunana154 tapia’i elupa tapia’i lena 

 

 

Si la cérémonie du maraké a souvent été décrite, mais pas forcément clairement 

explicitée, les rites d’imposition chez les Teko, les Wayãpi, les Kali’na et les Arawak-

Lokono sont moins spectaculaires. Il s’agit davantage de rites domestiques comme c’est le 

cas du père de famille piquant avec des fourmis la jeune fille ayant ses premières règles.  

Par exemple, lorsque arrivent les premières menstrues d’une jeune fille teko, le père 

tresse une bande, nommé tapia’i elupa, avec des folioles de counana (Astrocaryum 

paramaca) ou de kanapule (cf. planche 19). Il y insère quelques fourmis (6) par la tête et 

pique la jeune fille sur tout le corps pour « lui donner de la force ».  

Les Arawak faisaient de même mais avec des vanneries plates zoomorphes en folioles 

de maripa (Maximiliana maripa), awara (Astrocaryum vulgare) ou wassay (Euterpe 

oleracea). Ces vanneries ne sont plus tressées en Guyane de nos jours mais deux spécimens 

de formes différentes recueillis par De Goeje en 1938 sont conservés au Musée de Leiden155. 

Il nous donne le terme de walimadoya pour cet objet (de Goeje, 1943). Une des formes est 

identique à celle encore tressée par les Wayãpi en pinnules de counana et nommé tapia‘ilena. 

D’après De Goeje (1943), la forme de ces vanneries représenterait souvent une grenouille ou 

                                                 
152 Cf. le premier chapitre où est cité in extenso le passage contenant la description de cette pratique. 
153 Ahlbrinck ([1931] 1956) donne aussi le nom de yuku y eni (endroit pour les fourmis yuku), j’ai également 
relevé le terme de yuku tobo. 
154 En 1915, Nimuendaju a collecté (pour le Musée Goeldi de Belém) chez les Wayana du Paru de Leste une 
vannerie plate en forme de bande utilisée pour l’imposition des fourmis sur les hommes, femmes et enfants 
avant le rituel dit okomë man. Cette vannerie, nommée iwugarmit, peut aussi être imposée sur la tête pour 
soigner les maux de tête (Van Velthem, 1998). 
155 Numéros de collection 2363-89 et 90. 

 167



un crapaud, symbole de l’agilité chez les Arawak, mais lisons plutôt la description qu’il nous 

brosse :  

« Avant l’aube, le jour qui précède la purification, le père ou tout autre digne 

vieillard vient appliquer sur le corps de la jeune fille le cadre de fourmis. Ces cadres, 

walimadoya, ont la forme d’un animal, d’un crapaud par exemple sibero ïya, grand père 

crapaud, parce que le crapaud qui peut sauter loin est le symbole de l’agilité, et la jeune fille 

deviendra agile à son tour. Les fourmis appartiennent d’ordinaire à l’espèce yoko, rarement 

à l’espèce venimeuse des muniró (Ponera clavata). Pendant 10 minutes environ, le vieil 

homme appuie le cadre sur la poitrine, le dos et les jointures des pieds et des mains, ce qui 

doit rendre la jeune fille active ; si elle est de nature effrontée,  il le lui appliquera aussi sur 

la bouche. » (de Goeje, 1943: 107). 

 

Les Wayãpi piquent toujours les jeunes garçons et les jeunes filles avec la vannerie 

tapia’ilena en vue de favoriser le passage à l’âge adulte mais ils organisent également une 

danse dite des tapekwa où les participantes sont piquées avec des fourmis fichées dans 

l’éventail à feu nommé tapia’ilena. D’où le nom de la danse. 

Les Kali’na tressaient une bande en pinnules d’awara ou de counana pour piquer les 

jeunes filles. Cette pratique n’aurait plus cours aujourd’hui alors qu’elle était encore 

pratiquée dans les années 1940 (Delawarde, 1980). D’après Pelleprat (1665), ce rite 

d’imposition des fourmis aux jeunes « dans un lit destiné à cet usage (la hamac) » a « pour 

but de maîtriser les douleurs, et de les rendre plus courageux dans les combats, cette 

cérémonie se passe entre l’âge de trois ans et de dix-huit », il a lieu « tous les ans plusieurs 

fois dans l’année » (Pelleprat, 1655: 72). 

Ahlbrinck dans son Encyclopédie Caraïbe décrit deux formes de waru-waru  toutes 

deux tressées en arouman : « Il existe deux types de waru waru. La première plaque de 

fourmis a la forme d’une corbeille et ressemble un peu à une partie de la couleuvre. La 

personne qui doit subir l’épreuve de la plaque de fourmis est tenue par plusieurs hommes qui 

glissent son bras dans la vannerie pour que les fourmis puissent la piquer. Le second type est 

une plaque ordinaire, consistant en un ensemble de losanges en vannerie en  travail lâche 

d’une longueur d’environ 10 cm reliés entre eux par des cordons tressés de 2 cm » 

(Ahlbrinck, [1931] 1956: 497). Au musée de Leiden sont conservés des exemplaires de cette 

deuxième forme156.  

                                                 
156 Collectés par les frères Penard en 1912 et portant les numéros 1817-86 à 90. 

 168



Planche 19 

Planche 19 – Vanneries à insectes 
 
 
 
 

 1)  2) 
 

 3) 
 

 4) 
 

 5) 
 
 
1) Walimadoya arawak (30x30 cm), collecté par de Goeje en 1938, n° 2363-90, Leiden ;  
2) Walimadoya arawak (42x15 cm), collecté par de Goeje en 1938, n° 2363-89, Leiden ;  
3) Waru-waru kali’na (35 cm de long.), collecté par Penard en 1912, n° 1817-87, Leiden ;  
4) Waru-waru kali’na en folioles d’awara (20 cm de long.) ;  
5) Tapia’i elupa teko (50 cm de long.) 



Planche 19 

 6)  7) 
 

 8) 
 

 9) 
 
6) Kunana wayana, forme carrée pour jeune fille (30x20 cm) et forme zoomorphe pour homme (55 cm), modèle 
molokot ;  
7) Kunana wayana (55 cm), modèle pacou, collecté par M. Sangnier en 1939, n°71-1939-25-335, Musée du Quai 
Branly ;  
8) Kunana wayana (53 cm), modèle scorpion ?, collecté par J. Crevaux en 1881, n°71-1881-34-71, Musée du 
Quai Branly ;  
9) Kunana wayana (56 cm), modèle non déterminé, collecté par H. Coudreau en 1883-1885, n°71-1890-93-7, 
Musée du Quai Branly 
 
 
 



Planche 19 

  
10) Imposition du kunana lors d’un maraké, 
années 60 

 

 
11) Imposition du kunana lors d’un maraké, 
années 60 

 
 
Crédits : 10) & 11) Photos de Jean Hurault 



Déjà en 1969, Kloos constatait la dégénérescence de ce rite en raison de la 

scolarisation croissante des jeunes filles. Dans cet article sur l’initiation féminine des Kali’na 

du Maroni (Kloos, 1969), il ne fait pas référence à une vannerie mais à une assiette (pa :lapi) 

pleine de fourmis yuku dans laquelle on plonge la main de la jeune fille. De plus d’après lui 

« the Caribs practice female initiation because women in their society play an important 

(economic) role and because women tend to remain in the group in wich they grew up until 

well after the beginning of the marriage.” (ibid. : 904). Il explique ainsi que les facteurs 

déterminants de ce rite sont liés à l’importance économique de la femme dans cette société 

karib ainsi qu’à l’uxorilocalité. 

Si les Kali’na ne semblent plus avoir recours à ces rites, ils gardent néanmoins le 

témoignage de cette pratique grâce au motif yuku enuru « dard de la fourmi yuku » dont ils se 

servent pour décorer vanneries, poteries ou hochets. 

En effet, pour ce rite, on n’utilise pas n’importe quelle fourmi. Les Wayãpi et les 

Teko n’utilisent que la fourmi tapia’i du genre Neoponera. Les Kali’na nomment cette 

fourmi yuku, les Arawak yoko. D’après Ahlbrinck ([1931] 1956) les Kali’na semblent aussi 

avoir utilisé une autre fourmi nommée tentenpiara. Les Wayana se servent, par contre, en sus 

de la précédente de nombreuses espèces de fourmis et même des guêpes157. 

En effet, c’est bien chez eux que le rite appelé maraké est le plus grandiose bien que 

de moins en moins vivace dans le haut Maroni. Soulignons cependant que l’application des 

fourmis et des guêpes n’a lieu que lors de ses derniers jours, ceux-ci constituant l’apothéose 

d’une série très complexe de rituels s’échelonnant sur plusieurs mois. Le nom correct en 

wayana pour cette fête est eputop aptau. De nombreuses vanneries sont confectionnées pour 

ce rite de passage, grande fête où les impétrants (tepiem) après avoir jeûnés, se font piquer 

avec des treillis pleins de fourmis ou de guêpes. Hurault (1968) explique que de 

l’adolescence à l’âge adulte, il y a normalement huit maraké successifs mais rares sont ceux 

dépassant plus de quatre. Ce rituel concerne principalement les jeunes hommes et hommes ; 

les jeunes filles ayant leurs premières menstrues sont piquées par la même occasion, mais les 

                                                 
157 D’après P. Grenand (com. pers.), le mot de fourmi flamande, souvent utilisé pour désigner toutes ces 
fourmis, est un peu confus d’usage car il désigne deux choses bien distinguées par les Amérindiens :  
1) d’un côté les fourmis nommées tapia’i en wayãpi et teko, yuk en wayana, yuku en kali’na, yoko en arawak 
sont du genre Neoponera,  
2) de l’autres les fourmis plus grosses et plus venimeuses nommées ilak en wayana et kali’na et tukãngi en 
wayãpi sont du genre Paraponera. 
Afin de récolter les guêpes sans danger, on les étourdit avec un narcotique composé de feuilles de Cecropia 
peltata, elles se réveilleront quelques heures plus tard une fois fichées dans le treillis de vannerie et prêtes à 
piquer les impétrants (Métraux, 1947).  

 169



maraké n’ayant lieu qu’irrégulièrement, les jeunes filles sont le plus souvent piquées lors de 

rites domestiques. 

Ce rituel, fortement décrié par les missionnaires protestants de la rive surinamienne 

qui ont été jusqu’à l’interdire, est de plus en plus rare même si des jeunes de Talwen et de 

Palasisi l’ont récemment organisé. Fait plus grave, le dernier ancien qui connaissait in 

extenso le kalau (chants essentiels pour accompagner les cérémonies) est décédé en 2002. 

 

Les treillis ou kunana, vanneries centrales du rituel, utilisés par les hommes sont 

zoomorphes. Ils représentent plus spécifiquement des entités surnaturelles comme De Goeje 

(1941) l’avait déjà souligné. Il en existe de nombreuses formes en fonction du niveau et de 

l’âge de l’impétrant. Pour les jeunes filles le kunana est simple, de forme rectangulaire 

décoré ou non de plumes. Les Apalai nomment le kunana, tanëma ponë. 

On tresse le treillis avec des folioles du palmier jawi, Bactris hirta, et des brins de 

wama hale, Ischnosiphon arouma, suivant la technique de deux nappes droites enchevêtrées 

toilées. Les bords sont consolidés par de l’arouman cousu avec un fil de coton. La partie 

centrale, où les insectes sont fichés, est carrée et également délimitée par un fil de coton. Le 

pourtour est décoré avec des duvets de différents oiseaux (aras, hocco, poules…) collées à 

l’aide de la résine mani (Symphonia globulifera). 

 

Dans le tableau ci-dessous sont comparées les différentes formes de kunana d’une 

part recensées lors de nos entretiens avec deux informateurs, d’autre part avec celles relevées 

par Hurault et publiées dans sa monographie sur les Wayana (1968). On peut noter que 

chacune des sources montre des formes et des noms nouveaux. Les formes des treillis ne 

semblent pas être fixées une fois pour toutes mais plutôt choisies dans un important corpus 

d’entités mythiques, même si certaines semblent plus prisées. C’est le cas du coumarou, du 

monstre mulokot158 ou du crabe sipalat. On a vu apparaître une forme anthropomorphe lors 

du dernier maraké de 2004, représentant le héros culturel Kailawa159 fondateur de l’ethnie 

moderne wayana. Notons que ce corpus de motifs comme le mulokot et le watao est 

également représenté sur les ciels de cases (maluana), les peintures corporelles, les colliers, 

ceintures de perles et  bracelets de perles. Je tiens à souligner que sur les vanneries aucun ipö 

n’est représenté. 

 

                                                 
158 Ce monstre fait partie de la catégorie des ipö, monstres aquatiques anthropophages. 
159 La geste de ce héros culturel est décrite dans l’ouvrage de Chapuis et Rivière (2003). 

 170



Tableau 22  – Liste comparée des différentes formes de kunana wayana 

informateur Hurault (1968) Kuliempë (2005) Tasikale (2005) 

maraké Forme des kunana Insectes 
utilisés 

Forme des 
kunana 

Insectes 
utilisés 

Forme des 
kunana 

Insectes 
utilisés 

1er watao 
«coumarou» Fourmis ilak watao 

«coumarou » fourmis ilak watao  

2ème
molokot 

[un] « esprit 
aquatique » 

Guêpes 
okomëyot 

meli 
« écureuil » 

guêpes 
okomoyot molokot  

3ème pëlitë 
[Un] « esprit » 

Guêpes 
kapheu 

makwatili 
« jaguar 

mythique » 

guêpes 
kapeho makwatili  

4ème kuluwayak « monstre à 
deux têtes» 

Guêpes 
kuloglo 

sipalat 
« crabe » Fourmis sp. tukusi  

5ème sipalat « crabe » Guêpes elinat
tukusi 

« long poisson 
qui vit au Jari » 

   

6ème Non observé Guêpes 
muklawale 

molokot 
« entité 

monstrueuse 
aquatique ou 

ipö » 

   

7ème Non observé Guêpes 
kuluku     

8ème Non observé Guêpes apala     
 
 

Il existe d’autres vanneries utilisées à l’occasion du maraké : 

• un anapamïi est tressé par l’impétrant (tepiem) pour que son parrain (yekë) l’évente 

pendant qu’il danse. 

• le maipuli : pour convoyer d’un village à l’autre la pâte de manioc et montrer leur 

dextérité de vannier, les impétrants masculins doivent tresser ce grand panier à pied. 

On stockera la pâte de manioc qui servira à préparer le cachiri en grande quantité afin 

d’abreuver les impétrants et les convives. 

• La natte opoto : elle est tressée par l’impétrant afin que le parrain qui l’assiste 

l’évente pendant qu’il danse. Cette natte sert aussi à poser le olok. 

 

Les opoto, anapamïi et les kaway160 utilisés pendant le maraké seront donnés au parrain à 

la fin de la fête pour le remercier. 

Pour les danses de magnifiques cimiers en vannerie et plumes sont également tressés. 

 

 

 
                                                 
160 Les kaway sont des sonnailles confectionnées avec les graines de l‘arbuste du même nom, ou en créole 
laurier jaune (Thevetia peruviana), attachées sur une bande coton. Ces sonnailles sont portées aux chevilles. 

 171



1-3-2 Vanneries à plumes 

 

L’art de la plume des Amérindiens amazonien est reconnu comme un des plus 

spectaculaires (Ribeiro, 1957; Schoepf, 1971b). Si la plumasserie des Amérindiens de 

Guyane n’est pas aussi connue que celle des Kayapo, des Munduruku ou des Urubu-Ka'apor 

(Ribeiro et Ribeiro, 1957; Schoepf, 1971a; 1971b; Ribeiro, 1985; Verswijver, 1992b; 1992c) 

elle comporte néanmoins de très belles parures. Plusieurs couronnes de plumes et des cimiers 

sont tressés que ce soit par les Wayana, les Wayãpi, les Palikur ou auparavant par les Teko, 

les Kali’na et les Arawak. Ce sont surtout les Wayana et les Wayãpi qui fabriquent encore 

des plumasseries pour différentes fêtes. Comme le relève Chapuis pour les Wayana (2003) 

mais aussi Verswijver (1992) chez les Kayapo et plus largement chez les Amérindiens 

d’Amazonie, les parures de plumes lors des initiations sont un moyen de transformer les 

hommes en oiseaux, oiseaux pouvant se rendre à leur guise dans les différents mondes 

supérieurs mais aussi parures permettant de se rappeler les temps premiers, temps de 

métamorphoses où les hommes pouvaient se transformer à leur guise, temps où hommes et 

animaux parlaient le même langage et pouvaient se marier. 

 

Pour certaines parures de plumes, un support en vannerie est nécessaire. Les plumes 

sont en effet amarrées à une couronne ou fichées dans un casque de vannerie. Avec le 

collage, la technique d’amarrage est l’une deux techniques existantes permettant de fixer les 

plumes sur un support (Schoepf, 1971a). Ces vanneries sont toutes tressées avec deux espèces 

d’arouman bien précises : Ischnosiphon arouma et Ischnosiphon centricifolius. 

 

La pièce la plus spectaculaire est sans conteste le cimier wayana nommé olok porté 

lors des épreuves du maraké (cf. planche 20). Les grandes plumes de ara rouge sont fixées sur 

un casque nommé olokapo161. Celui-ci est tressé en arouman avec une partie ajourée et une 

autre en mailles serrées. Des couronnes pliées et tressées en palmier kuluwa sont aussi 

ajoutées à ce cimier. Il existe deux techniques pour tresser l’olokapo,  wilipiman (comme la 

chenille wilipi) et temulitkem. Ce cimier, de plus d’1 m de hauteur et de plus d’1m50 

d’envergure, est porté par les impétrants lors des danses. Il peut aussi être prolongé par un 

plastron dorsal (mïkhapa) tressé en arouman et portant des motifs bicolores du côté interne ; 

du côté externe il est couvert de plumes de ara et de toucan fixées sur plusieurs couches avec 

                                                 
161 Une étude de la plumasserie wayana a été réalisée par Schoepf (1971a), il y décrit les plumes du olok. 

 172



Planche 20 

Planche 20 – Vanneries à plumes 
    
 
 

  
1) Jeune homme wayana portant le olok 

 

  
2) Olok (60 cm de haut.), sans ses plumes, suspendu 
sous le tukusipan 



Planche 20 

   

3) & 4) Les deux faces d’un 
mïkhapa wayana, motif ilikaj 

 

 

5) Gravure tirée de W. Roth (1924) représentant un 
olok wayana (en haut), un mïkhapa wayana (en bas 
à droite) et une parure tilio (en bas à gauche) 

 



Planche 20 

 6)    7) 
 

 8)  9) 
 

 10) 
 
6) & 7) Umali kali’na (27 cm de diam., 69 cm de haut.), collecté par Penard en 1912, n° 1817-168, Leiden ;  
8) & 9) Yuuti palikur, collectée par C. Nimuendaju en 1925, n° 26-3-224 et 334, Göteborg ; 
10) Amele wayana ou samele wayãpi (15 cm de diam.) 
 
Crédits : 1) Photo de Jean Hurault ; 10) Photo de Marie Fleury 



des fils de coton. Cette vannerie plate en deux nappes droites enchevêtrées est encadrée par 

des brins de liane ti wara cousus avec de la fibre de pite enduite de mani. Deux plumes 

pendent de chaque côté de ce rectangle tressé. 

 

Les Palikur tressent aussi une belle parure de plume, nommée yuuti. Celle-ci désigne 

l’ensemble des couronnes, suwgeg est le terme spécifique appliqué à la grande parure 

cérémonielle. Ce dernier mot désigne aussi tout type de chapeau. 

Elle est composée d’un casque d’arouman à la base duquel est fixé une couronne de 

plumes. Des grandes plumes caudales de ara, auxquelles est attaché un filet de fils de coton 

servant à capturer les mauvais esprits, sont fichées dans des roseaux à flèches. Ces derniers 

sont insérés sur la partie supérieure du casque en vannerie. Un plastron dorsal fait de moelle 

de palmier-bâche (Mauritia flexuosa) est décoré de motifs géométriques peints et maintenu 

par du roseau à flèche, des fils de coton pendent de ce plastron. Cet ouvrage peut être décoré 

par des plumes de ara rouge, de ara vert, de ara bleu, de poule, de grande aigrette, d’aigrette 

bleue, de rapace ou de butor. Les évangélistes interdisant les fêtes traditionnelles, les danses 

ne sont plus, par conséquent pratiquées que dans la semi-clandestinité dans les petits villages 

comme ceux de la Crique Gabaret prés de Saint-Georges-de-l’Oyapock ou dans les écarts 

d’Urucauá (Brésil). Seuls quelques anciens savent encore tresser ces parures ; il y a 7 ans, P. 

et F. Grenand ont collecté une de ces pièces à Urucauá ; une autre fabriquée en 1990 dans le 

village d’Espérance 1 est conservée au Musée des Cultures Guyanaises de Cayenne (n° 90-4-

20). Deux exemplaires de yuuti collectés au début du XXe siècle par Nimuendaju sont 

conservés au Musée de Göteborg162.  

 

Les Kali’na tressaient aussi une belle couronne de vanneries décorées de plumes de 

ara vertes et rouges, nommée umali163. Elle est composée de deux disques de vannerie 

séparés par un cylindre de vannerie. À l’arrière du disque de vannerie supérieur sont fichées, 

verticalement, des caudales de ara rouge. Le disque inférieur est, lui, décoré d’une couronne 

radiale de plumes de ara vert maintenue par des fils de coton finissant en pendants vers 

l’arrière de la couronne. Ces pendants pouvaient aussi être terminés par des losanges faits de 

coton sur lesquelles étaient fixées des élytres de buprestes comme pour les coiffes wayana164. 

                                                 
162 Numéros de collection 26-3-224 et 334. 
163 Un exemplaire collecté par les frères Penard en 1912 est conservé au musée de Leiden (n° 1817-168). 
164 Au XVIIe siècle chez les Kali’na du Venezuela, Pelleprat décrit l’usage d’un casque de vannerie décoré de 
plumes aujourd’hui disparu : « Le maître de la cérémonie, et celui qui donne le ton aux autres, a un chapeau de 
paille sur la tête en forme de tiare, avec une triple couronne ; auquel ils attachent de belles plumes d’oiseaux du 

 173



Cette couronne umali est toujours portée par les hommes lors des grandes occasions, 

notamment lors de la cérémonie d’intronisation d’un yopoto ou chef coutumier (Collomb et 

Tiouka, 2000: 71).  

 

Les Wayana et les Wayãpi tressent également des couronnes radiales de plumes du 

nom d’hamele en wayana, et samele en wayãpi. Remarquons que les Tilio nomment une 

couronne similaire du nom de xamerére (Frikel, 1973), laissant supposer une origine karib à 

ce terme. Ces couronnes sont tressées en arouman Ischnosiphon centricifolius. C’est le seul 

usage recensé pour cette espèce d’arouman en Guyane. Cet ouvrage consiste en un double 

cercle de vannerie cousue avec du fil de coton enserrant une couronne de plumes superposées 

et de longueurs inégales de hocco, de ara et de coq. De longs pendants en coton torsadé sont 

fixés à cette vannerie. 

 

 

1-3-3 Les vanneries instruments de musique 

 

Seuls les Kali’na utilisent une vannerie comme instrument de musique (cf. planche 

21). Il s’agit d’un maraca ou hochet en vannerie ajourée contenant des graines de l’arbuste 

kalawasi (Thevetia peruviana), graine donnant son nom à l’instrument, kalawasi. D’après 

Ahbrinck ([1931] 1956), c’est leur instrument préféré. Cette poche de vannerie en arouman 

est tressée suivant la technique en trois nappes ajourées enchevêtrées. Elle est utilisée par les 

femmes lors des danses des veillées funèbres ou lors des cérémonies de levées de deuil ou 

epekodono. La danseuse, et chanteuse à la fois, agite l’instrument directement avec la main. 

Ou bien, s’il est fixé à un long bâton, en tapant avec ce dernier au sol tout en dansant.  

Une autre forme pour cette vannerie existe. Il s’agit d’une poche quadrangulaire 

ajourée enfermant des coquillages matjuni (Zebrina spp.)165. 

Les Kali’na tressent également un hochet166 pour enfant en arouman, nommé malaka. 

C’est une vannerie à fond carrée et flanc cylindrique à mailles serrées en deux nappes 

diagonales enchevêtrées portant motif, contenant des graines ou des petits cailloux. La 
                                                                                                                                                        
pays à petits bouquets suspendus avec des filets de coton, qui vont et viennent quand ils dansent. Cet ornement à 
fort bonne grâce, et s’appelle en langage Galibi, apomaliri, d’un mot qu’ils forment d’apóllire, qui signifie 
plume, et de ioumaliri, qui est un bonnet, ou bien une calotte » (Pelleprat, 1655: 66). 
165 Cette dernière forme a été observée dans la collection personnelle de P. et F. Grenand. Elle a été donnée 
comme étant un hochet pour bébé. 
166 Le hochet de piaye est lui confectionné avec une calebasse, Crescentia cujete,  fichée sur un manche en bois 
et contenant des petits objets à caractère magique et sacré. Il est orné de motifs identiques à ceux dessinés sur 
les poteries. Les motifs sont dessinés au roucou, Bixa orellana,  à l’aide d’un crayon en bois.  

 174



Planche 21 

Planche 21 – Vanneries instruments de musique 
 
 

 1)     2) 
 

 3) 
 
1) Kalawasi kali’na (20x15 cm) ;  
2) Hochet kali’na (15x15 cm) ; 3) Maracas kali’na (33 cm de long.), motif palam balam 



vannerie est fichée sur un manche en roseau à flèche. Les Tilio connaissent également cette 

forme (Frikel, 1973). 

 

 

 175



1-4 Nattes, chapeaux et vanneries de pêche 

 
Cette catégorie hétéroclite regroupe 10 % du total des vanneries recensées. Sont 

rangés dans cette catégorie, les nattes, que ce soit pour se reposer ou pour ramasser des 

détritus, les chapeaux, les vanneries pour la pêche (sacs à appât, nasses, épuisettes). Ces 

objets sont utilisés aussi bien par les hommes que par les femmes. 

 

1-4-1 Les nattes  

 

Plus haut, les nattes liées au manioc ont déjà été décrites, mais il existe également des 

nattes employées pour couvrir, s’asseoir, dormir ou même pour ramasser des détritus. Celles-

ci ne sont plus guère tressées ni usitées de nos jours. 

 

Les Wayana en tressaient trois types différents: 

• aha : « quadrillage » natte carrée, de 70 cm de côté environ, tressée en arouman 

suivant la technique toilée à deux nappes droites enchevêtrées.  Cette natte servait à 

faire sécher les piments.  

• mapitu : petite natte en arouman avec motif bicolore sur laquelle s’asseyaient les 

vieilles femmes. Sur deux bords opposés, des baguettes de roseau à flèche servaient à 

terminer et consolider l’ouvrage. Elle était aussi utilisée pour poser les cassaves. Elle 

était offerte par le nouveau marié à la mère de son épouse. D’après Van Velthem 

(1998), elle sert à déposer le fuseau et le coton. 

• otoptet : natte tressée en pousse de palmier comou, kumu amu167. Elle est tressée avec 

la même technique utilisée pour le dos du sikiliwan, en assemblant deux « dos de 

sikiliwan ». Cette natte est utilisée pour ramasser les débris et les mauvaises herbes 

arrachées dans l’abattis ou bien devant les habitations ; nommée ipatopo en apalai.  

 

Seul ce dernier modèle de natte est encore un peu utilisé aujourd’hui sur le haut Maroni. 

Les autres modèles ont tous disparu ; les Wayana du Brésil les tressent encore (Van Velthem, 

1998) mais rarement. Déjà en 1986, la natte haha tombait en désuétude au Brésil (Van 

Velthem, 1986). 

                                                 
167 D’après Van Velthem (1986), elle peut être aussi confectionnée avec des pinnules de maripa (Maximiliana 
maripa) ou de kuluwa. 

 176



 

Les Wayãpi tressent également une natte en pinnules de palmier. Celle-ci, nommée yapa, 

est utilisée pour couvrir les canots à cachiri afin de favoriser la fermentation du breuvage. 

Cette natte n’est plus que rarement utilisée aujourd’hui. Elle était tressée comme l’otoptet 

wayana. Avant l’avènement des bâches, elle pouvait couvrir la charge des canots (P. et F. 

Grenand, com. pers.). Schoepf (1979) décrit une natte confectionnée en fibre de palmier 

comou, destinée au même usage chez les Wayana du haut Paru (Brésil), qu’il nomme okë 

wapulon ; Van Velthem (1986) donne le terme de okapuru et précise qu’elle peut être tressée 

avec des pinnules de comou mais aussi avec celles de maripa ou de kuluwa. De Goeje (1910) 

a relevé le terme de yapa chez les Wayana pour une natte recouvrant les canots. Je n’ai pas 

relevé l’usage de ces nattes chez les communautés wayana de Guyane. 

 

Les Aluku tressaient une natte pour dormir nommée ketebe, elle était faite d’arouman et 

d’écorce de loabi (Lecythidaceae), de fubu mais aussi d’akono, Bauhinia sp. (Fleury, 1991). 

Elle n’est plus tressée aujourd’hui.  

 

Les Palikur confectionnaient, eux aussi, une natte pour dormir (cf. planche 22). Celle-ci 

n’est plus guère tressée que dans la région de l’Urucauá au Brésil. Dans les années 70 cet 

objet était encore majoritairement utilisé (P. et F. Grenand, com. pers.). En effet, si 

aujourd’hui ils ont adopté le hamac et le lit, ils étaient le seul groupe amérindien de Guyane à 

dormir sur des nattes. Un exemplaire de cette natte, collectée en 1990 à Kumene, est conservé 

au Musée des Cultures Guyanaises de Cayenne (n° 90-4-14). Ils tressaient cette natte avec 

des tiges de jonc (Cyperus giganteus) et des fibres tirées de l’écorce de l’Apeiba tibourbou. 

Le jonc nommé sivava ayant donné son nom à la natte, pousse en abondance dans les marais 

de la rivière Urucauá au Brésil autour de Kumene, terre d’origine des Palikur. D’après 

Nimuendaju (1926 : 35), les Palikur tressaient également autre modèle de natte en fibres de 

palmier-bâche (Mauritia flexuosa), ils la nommaient sawikli (formé sur isau, le nom du 

palmier). Ni P. et F. Grenand, ni mes enquêtes n’ont révélé son utilisation de nos jours. On 

notera ainsi que les Palikur, groupe arawak, ont travaillé les fibres de ce palmier à l’instar des 

Arawak-Lokono. 

 

 

 

 

 177



1-4-2 Les chapeaux 

 

 Seuls les Créoles utilisent un chapeau en vannerie, c’est le fameux katouri-têt. 

Quelques hommes et femmes le tressent encore dans les bourgs de Kaw ou de Ouanary. La 

forme dite « catouri chinois » est tressée activement principalement pour la vente par les 

Palikur de St-Georges et de Tonate-Macouria. Il se porte pour se rendre à l’abattis, afin de se 

protéger de la pluie ou du soleil ou bien aujourd’hui de manière identitaire par les 

commerçantes du marché de Cayenne ou lors de spectacles. Cependant, beaucoup, qu’ils 

soient créoles ou métropolitains, ne l’achètent plus que pour le fixer au mur afin de décorer 

leur maison. 

  Il est composé de deux couches de vanneries ajourées en arouman enserrant des 

feuilles d’arouman ou de way (Geonoma bacculifera) et cerclé d’une bande tirée de la tige du 

roseau à flèche. Ces deux couches sont tressées en trois nappes ajourées enchevêtrées 

croisées. Une couronne est fixée sous le chapeau afin qu’il tienne bien sur la tête. 

Il existe deux formes pour ce chapeau, celles-ci étant confectionnées avec les mêmes 

matériaux et suivant les mêmes techniques (cf. planche 22). Traditionnellement, les Créoles 

tressaient ce chapeau suivant la forme d’une pirogue. Il était plus long que large et arrondi sur 

le dessus. Les anciens le nomment « katouri panaku168 » ou « katouri cano ». Il pouvait 

même atteindre un mètre cinquante de long pour ainsi couvrir les charges des canots. Un petit 

couvre-chef nommé chapeau-têt est aussi tressé pour la décoration, il couvre juste la tête. 

Mais, depuis l’arrivée des premiers immigrés chinois vers la fin du XIXe siècle, une 

nouvelle forme est apparue. Ainsi les artisans créoles ont copié la forme du fameux chapeau 

chinois rond et pointu. Cette forme dite en chapeau chinois est la plus tressée aujourd’hui, la 

forme dite en canot n’étant quasiment plus confectionnée qu’à Ouanary. 

 

 

 

 

 
                                                 
168 Le terme de panaku est un emprunt au tupi via le wayãpi, comme katouri est en emprunt au karib. Ces deux 
termes signifient « hotte ». J’ai pu recueillir deux étymologies populaires auprés d’informateurs créoles. Pour 
panaku, le mot a été décomposé en « pan en cou » c'est-à-dire  « pendre dans le cou » car ce chapeau, muni 
d’une cordellette, était porté dans le cou quand il ne pleuvait pas ou quand on cheminait sous le couvert 
forestier. De même, le terme katouri a été expliqué ainsi : « ka touré têt » c'est-à-dire « qui entoure la tête », 
« qui couvre la tête ». On saisit là, l’importance de confronter les étymologies données par les informateurs avec 
les sources  ethnologiques et linguistiques. Mais on saisit aussi l’impérieuse nécessité que les locuteurs 
ressentent à s’approprier leur lexique. 

 178



Planche 22 

Planche 22 – Les nattes et chapeaux 
 
 
 

 
 

1) Sivava palikur (200x100 cm), collecté par C. Nimuendaju en 1925, n° 26-3-38, Göteborg 
 
 

 
 

2) Les deux type de katouri-têt créole, à gauche la forme dite chinoise (45 cm de diam.), à droite la 
forme dite katouri-panaku (55x25 cm) 

 



1-4-3 Les vanneries pour la pêche  

 

Pour la pêche divers objets sont encore tressés, ce sont des épuisettes, des nasses, des 

paniers et des sacs à appât (cf. planche 23). 

Les épuisettes demeurent encore confectionnées chez les groupes du sud de la 

Guyane. Elles sont surtout utilisées lors des nivrées169 et principalement par les femmes. Je 

n’ai pas relevé son usage chez les Palikur, les Kali’na, les Arawak, les Créoles ou chez les 

Aluku. Par contre Roth (1924) décrit une épuisette, de même facture que chez les groupes 

amérindiens du sud de la Guyane, nommé shipi par les Arawak. D’après lui les Carib aussi 

utilisaient une épuisette mais il n’avance ni de terme ni de description. 

 
Tableau 23 – Noms des épuisettes  

français arawak wayana teko wayãpi 
épuisette shipi pilipa  pilapihika wilika 

 

 

L’épuisette est une vannerie conique à trois nappes enchevêtrées tissées fichée sur un 

long manche en bois. 

Les Palikur tressent un panier de type clayonné utilisé comme une épuisette afin de 

récolter les crevettes dans l’embouchure de l’Oyapock et dans les mangroves. Il est tressé en 

arouman et nommé takess atip170. Cette forme est peut être relativement récente et empruntée 

aux Créoles ou aux Brésiliens. 

D’après Ahlbrinck ([1931] 1956) les Kali’na tressaient une natte (pari) en bandes de 

maripa, de jonc ou d’arouman ligaturées avec de l’akikïwa (Smilax sp.) servant de barrage 

dans les rivières pour attraper les poissons. 

 

La plupart des groupes confectionnent des nasses en vannerie afin de collecter des 

poissons. Ces pièges sont tressés en arouman mais sont largement abandonnés aujourd’hui, 

les filets de type « tramail » ou « épervier » les ayant remplacés. 

 
Tableau 24 – Noms des nasses  

français créole arawak wayãpi aluku 
nasse   goli maswa masiwa bakisi 

  

                                                 
169 Pêche collective effectuée avec de la liane ichtyotoxique, Lonchocarpus spp. 
170 Takess « crevette » et atip « couvercle ». 

 179



Les nasses Aluku à clapet (bakisi, kamina) décrites par Hurault (1965) sont encore 

fabriquées aujourd’hui mais ne sont pas tressées en arouman. Ce ne sont pas à proprement 

parlé des vanneries. Elles sont en lattes de bois liées avec de la liane franche. 

Les Arawak tressent une nasse à poisson et à crevette en arouman nommée maswa. 

Elle est constituée de deux parties entrant l’une dans l’autre et formant entonnoir. La 

technique de tressage employée est celle de la vannerie clayonnée. 

Les Créoles tressent une nasse en arouman nommée goli. Elle est tressée avec une 

armature rayonnante et forme un entonnoir suivant le même principe que la nasse arawak. En 

plus de cette nasse en arouman servant à attraper crevettes et poissons, les Créoles tressent un 

vivier à crevettes en arouman nommé réservoir. C’est une vannerie oblongue en forme de 

cigare à armature rayonnante. 

 

Les Wayãpi tressent un sac fermé du nom de sapalena en feuilles de wassay dans 

lequel ils ont serré de l’appât à pêche. De même, les Palikur fabriquent une poche en 

arouman, nommée subay, pour le même usage. Elle est tressée en deux nappes serrées de 

vannerie diagonales enchevêtrées avec le point en « écailles de poisson », elle est surmontée 

d’une poignée renforcée avec de la liane franche. Schoepf a collecté en 1990 une poche à 

appât wayana nommée muhunu enë171. Elle a une forme de pilon et est tressée en trois nappes 

enchevêtrées ajourées suivant la technique dite « piya eu ».  

Les pêcheurs plongent et replongent dans l’eau ces poches pleines d’appât retenues 

par une corde et attendent que les poissons soient attirés pour ainsi les flécher plus aisément. 

Mais l’arc étant de moins en moins utilisé au profit de l’hameçon ou du filet, cette technique 

tend à disparaître. 

 

 

                                                 
171 Cette vannerie porte le n° 91-7-10 et est conservée au Musée des Cultures Guyanaises de Cayenne. 

 180



Planche 23 

Planche 23 – Les vanneries pour la pêche 
 

 
 

 1)       2) 
 

 3)                   4) 
 

 5)              6) 
 
1) Epuisette (40x20 cm), pilipa wayana ; 2) Takess atip palikur (20 cm de haut., 55 cm de diam.) ; 
3) Maswa arawak (100 cm de haut., 30 cm de diam.) ; 4) Goli créole (40 cm de haut., 20 cm de diam.);  
5) Sapalena Wayãpi (20x25 cm) ; 6) Subay palikur (25x10 cm) 
 
Crédits : 3) Photo de Brigitte Wyngaard 



1-5 Les formes nouvelles commerciales 
 

 Depuis quelques années déjà, la vente de vanneries en Guyane s’organise à travers des 

réseaux plus ou moins informels. Outres les formes à usage domestique, les artisans, ou plus 

précisément les artisanes, tressent aujourd’hui de nouvelles formes pour la vente. C’est le cas 

des Arawak et des Palikur essentiellement, et dans une moindre mesure des Kali’na. En fait, 

ce sont uniquement les communautés amérindiennes du littoral guyanais qui vendent des 

formes nouvelles aux touristes et aux Guyanais. Chez les Arawak et les Palikur ce sont 

majoritairement les femmes qui tressent ces formes nouvelles. Je discuterai de ce changement 

dans la pratique de cet artisanat dans le chapitre 7. Dans ce paragraphe seront simplement 

décrites les formes nouvelles groupe par groupe. On discutera dans la troisième partie de la 

naissance du commerce de ces formes et plus largement de la vannerie qui a commencé dès 

la période des plantations. 

 

 

1-5-1 La vannerie moderne arawak 

 

Il existe aujourd’hui un nombre grandissant de femmes arawak tressant les fibres de 

palmiers bâches (Mauritia flexuosa) afin de vendre leurs ouvrages. Toutes ces formes sont 

nouvelles et issues de l’imagination des vannières, vues sur des catalogues ou bien sont aussi 

fonction de la demande et du goût des clients (cf. planche 24). Il est important de noter que 

les femmes arawak ne tressent toujours pas l’arouman à part le cas d’une femme réalisant 

pour la vente des répliques miniatures de vanneries utilitaires. Les fibres de palmier-bâche 

ont toujours été, elles, travaillées par les femmes arawak afin de confectionner des hamacs et 

ce, jusqu’à aujourd’hui. Ainsi, avec un matériau qu’elles avaient l’habitude de travailler, elles 

réalisent aujourd’hui des vanneries spiralées cousues172, alors que ce type de vannerie est 

absent du Plateau des Guyanes (Gillin, 1948). En fait, ce sont les femmes Arawak-Lokono du 

Guyana qui ont appris cette nouvelle technique auprès de femmes amérindiennes d’Amérique 

du Nord, venues dans les années 60-70 rencontrer leurs homologues du Guyana. Voyant 

comment les Arawak travaillaient les fibres de ite ou palmier-bâche pour tresser leur hamac, 

elles leur enseignèrent comment les utiliser pour confectionner différents paniers. C’est 

depuis cette période que les femmes arawak du Guyana tressent ce type de vannerie. Un 

                                                 
172 Dans la troisième partie, chapitre sept, je reviendrai sur la naissance de ce style de vannerie. 

 181



certain nombre d’entre elles ayant émigré en Guyane française continuèrent cette activité et 

l’enseignèrent aux autres femmes arawak. 

Il existe cinq grandes formes tressées aujourd’hui par ces femmes. Bien sûr chacune de 

ces formes donne lieu à des variations de couleurs, de taille. Elles tressent des paniers (en 

corbeille ou vasiformes), des nappes et napperons, des animaux (tortue, tatou), des poupées et 

des accessoires type barrette à cheveux. Etant donné que ces artisanes innovent sans cesse, 

toutes les formes n’ont peut-être pas été recensées et de nouvelles seront sûrement tressées. 

Ces vanneries sont confectionnées suivant la même technique en vannerie spiralée cousue 

avec les fibres tirées des pinnules de palmier173. Cependant, la forme d’un panier, nommé asa 

basket (panier atipa), tressé avec ces fibres et cette technique s’inspire d’un panier 

auparavant confectionné en arouman et servant à mettre les poissons pêchés, comme les 

atipa. 

 

 

1-5-2 La vannerie moderne palikur 

 

Les Palikur tressent, eux, des formes de panier en arouman ayant toujours été destinées au 

commerce. Ces formes sont issues d’emprunts fait aux populations créoles ou européennes. 

Les prémices de cet artisanat remontent au début du XXe siècle (Nimuendaju, 1926).  

Ce sont majoritairement les femmes qui s’en occupent même si quelques hommes en 

tressent aussi. Nimuendaju en 1925 constatait que seul les hommes tressaient ces corbeilles. 

De part leur proximité à un axe routier fréquenté, la RN 1 entre Cayenne et Kourou, les 

Palikur du village de Kamuyene commercialisent ainsi des paniers aux touristes et Guyanais 

de passage (Davy, 2002). De même, ceux vivant à St-Georges-de-l’Oyapock en vendent aux 

touristes se rendant dans cette commune. 

À part des colliers en graines, des calebasses, quelques tamis, des couleuvres à manioc 

ainsi que des catouri-tête, déjà décrits plus haut, ils vendent principalement des paniers de 

forme moderne. Ces derniers sont des vanneries clayonnées en arouman et en liane ti-wara 

(cf. planche 25). Le plus souvent vernies et décorées de fibres peintes avec de la peinture 

acrylique, il s’agit de grandes bourriches, que les Guyanais utilisent pour ranger leur linge 

sale, de corbeilles, de paniers à couvercle et anse, de cabas, d’abat-jour. Toutes ces formes 

peuvent être de différentes tailles. Ici comme chez les Arawak, l’innovation est de mise. 

                                                 
173 La chaîne opératoire de transformation de cette fibre sera détaillée dans la deuxième partie, chapitre 5. 

 182



Planche 24 

Planche 24 – Vanneries modernes arawak 
 
 
 

 1)                                               2) 
 

 3)      4) 
 

 5)              6) 
 
1) Panier type asa basket (10 cm de haut.) ;  
2) Poupée (20 cm de haut.) ;  
3) Corbeille à couvercle (40 cm de haut.) ;  
4) Boîte-tortue (15 cm de long.) ;  
5) Barrette à cheveux (15 cm de long.) ;  
6) Corbeille (15 cm de diam.) 
 
Crédits : 1) Photo de Christophe Parel 



Palikur 25 

Planche 25 – Vanneries modernes palikur 
 
 
 
 

 1)                      2) 
 

 3)                 4) 
 

 5) 
 
1) Cabas (26x20 cm) ;  
2) Grande bourriche (65 cm de haut., 32 cm de diam. à l’ouverture) ;  
3) Grande corbeille à couvercle (50 cm de diam.) ;  
4) Petite corbeille à couvercle (25 cm de haut., 16 de diam.) ;  
5) Cabas ajouré type kat kakaye (30x20 cm) 



Planche 26 

Planche 26 – Vanneries modernes kali’na 
 
 
 

 1)  2)  
 
 

 3)    4) 
 
 
1) Carquois (60 cm de long.) ;  
2) Pidjani y eni  (71x29x19 cm) ;  
3) Sac à main (30x20 cm) ;  
4) Sac à main (20x35 cm) 
 



Récemment on a ainsi vu apparaître des paniers à provisions en arouman ou même de étuis à 

téléphone portable en graines. Rappelons que si les femmes tressent des formes modernes 

destinées à la vente, elles ne fabriquent toujours pas les vanneries de tous les jours dont elles 

sont pourtant les premières utilisatrices et dont la confection est toujours réservée aux 

hommes. Il est intéressant de remarquer que les hommes ne font que très peu de vanneries 

traditionnelles pour le commerce. Une étude socio-économique a montré l’importance de 

cette activité pour certains foyers du village palikur de Tonate-Macouria (Renoux et al., 

2000), j’y reviendrai dans le chapitre 7. 

 

 

1-5-3 La vannerie moderne kali’na 

 

Au contraire, les Kali’na vendent majoritairement des formes traditionnelles comme les 

makoki, les tamis ou les hochets pour enfants. Cependant, ils innovent eux aussi en vendant 

trois formes modernes. Il s’agit du carquois à flèche, du sac à main et du pidjani y eni174, 

couffin en vannerie constitué de deux couches de vanneries isolées par des feuilles 

d’arouman (cf. planche 26). Ces deux dernières formes sont tressées suivant la même 

technique que le yamat :u et décoré de motifs bicolores. Le carquois à flèches de pacotille, 

d’une vingtaine de centimètres, constitue lui aussi une innovation : traditionnellement les 

Kali’na n’en possédaient pas et les flèches étaient portées à la main avec l’arc175. Cette 

vannerie de forme cylindrique allongée est tressée suivant la technique du pasuwa, en deux 

nappes diagonales enchevêtrées avec les points dents d’agouti et écailles d’atipa, une 

cordelette de coton faisant office de bandoulière. Les brins d’arouman de cet objet sont 

souvent teintés avec de la peinture industrielle de diverses couleurs voyantes de goût 

douteux. 

  Toutes ces vanneries en arouman ne sont tressées que par les hommes. Chez les Kali’na, 

comme chez tous les autres Amérindiens de l’intérieur, les femmes ne tressent ni vanneries 

traditionnelles, ni vanneries commerciales, ni néo-formes176. 

 

                                                 
174 Panier « eni » pour enfant « pidjani ». 
175 Les vraies flèches mesurent 1m80 de long et ne pourraient tenir dans un carquois. Les seuls carquois tressés 
en Amazonie sont réservés aux fléchettes à curare pour sarbacane mais jamais aux grandes flèches pour arc. 
176 Les femmes kali’na sont plutôt spécialisée dans la confection et la vente de la poterie où  la part d’innovation 
est aussi présente (Collomb, 2003). Elles sont aujourd’hui très actives dans ce domaine, à l’instar des Wayana, 
contrairement aux Palikur et aux Arawak. 

 183



Section 2 - Essai d’analyse comparée de la vannerie 

guyanaise 
 

 

 Au regard des vanneries décrites, on ne peut qu’être frappé par une indéniable unité 

dans toutes ces formes, même si, comme j’ai essayé de le montrer, chaque communauté 

possède ses particularités et son style propre dans la confection de ses objets, imprimant à ses 

vanneries ses propres patterns. Cependant, il est clair que toutes ces vanneries font partie, 

plus largement, d’une aire culturelle propre au Plateau des Guyanes influencée tant par les 

cultures arawak, que karib et plus récemment tupi177. Dans cette région, ces cultures sont 

liées, tant par des échanges commerciaux que belliqueux, depuis si longtemps qu’il devient 

très délicat, dans le cas de la vannerie par exemple, de démêler une origine arawak ou karib. 

Ainsi, je vais, dans cette partie, montrer les points communs et les grandes différences des 

vanneries des communautés guyanaises. J’aborderai les emprunts et diffusions interethniques 

qu’il est possible de retracer. Bien sûr cette tâche est ardue, mais je proposerai néanmoins 

quelques pistes qui, je l’espère, permettront de mieux comprendre la distribution de ces 

différentes vanneries.  

 La Guyane est aussi une terre qui a connu, au cours de son histoire, nombre de 

migrations provenant des quatre coins du monde. Ainsi, ces populations ont enrichi cet 

artisanat de nouvelles techniques et formes. Ce sont essentiellement des apports africains et 

dans une moindre mesure européens. Je discuterai de ces influences, certes mineures, sur la 

vannerie guyanaise. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
177 Une étude portant sur les liens entre language, transmission culturelle et vannerie chez les Amérindiens de 
Californie, a montrée les liens étroits entre ces trois termes, facteurs d’identité dans une région, elle aussi, 
culturellement homogène (Jordan et Shennan, 2003). 

 184



2-1 La vannerie guyanaise : unité de forme, marqueur identitaire fort 

 
 La vannerie comme outil pour le manioc amer est commun à tous les groupes 

guyanais178. Ils tressent et utilisent tous presses, tamis, hottes, éventails, paniers, corbeilles, 

nattes dans le procès de transformation de ce tubercule. De même, à part pour les groupes 

arawak (Palikur et Arawak-Lokono) aujourd’hui, les femmes amérindiennes travaillent toutes 

le coton et possèdent des paniers pour déposer leur ouvrage. Les poches ou hottes de 

cueillette, vanneries cérémonielles ou de pêche sont également tressées par la majorité des 

groupes guyanais.  

 On a vu que ces objets entrent dans une logique d’échanges, de don\contre-don entre 

la femme et l’homme à l’intérieur même du foyer. Occasionnellement, ils entraient également 

dans des réseaux d’échange plus larges entre villages d’un même groupe culturel ou entre 

ethnies. S’ils connaissent une forme globalement identique chez tous ces groupes, la forme et 

la fonction étant inextricablement liées, chacun de ces objets se distingue cependant par 

différentes caractéristiques. G. Collomb (2003: 134) constate le même phénomène pour la 

céramique en notant que « les séries de poteries utilisées au quotidien dans les villages 

kali’na du Maroni, telle que l’observe au début du siècle le père Ahlbrinck ([1931] 1956), est 

assez semblable à celle que l’on trouve décrite par d’autres auteurs, par exemple chez les 

Palikur de l’Est de la Guyane et du Brésil voisin (Nimuendaju, 1926) , chez les Waiwai (Yde, 

1965), ou chez les Carib de la rivière Barama en Guyane britannique (Gillin, 1936) ; de 

même, cette série n’est guère différente des types de pots fabriqués par les Caraïbes des 

petites Antilles à l’arrivée des Européens et décrits par le R. P. Breton (Allaire 1984) ». En 

effet, que ce soit pour la poterie ou la vannerie, les formes sont partagées par la plupart des 

populations peuplant le Plateau des Guyanes, car la région représente une aire culturelle 

cohérente (Roth, 1924).  

 Même si, la forme des vanneries (comme celle des poteries) est conditionnée par 

certaines contraintes fonctionnelles liées à leur usage (Collomb, 2003), j’ai montré dans la 

section précédente, qu’il existe de façon assez systématique des différences inter-ethniques 

pour chacune des grandes formes. Si ces différences existent, cela ne semble devoir pas être 

lié à des contraintes venant des matériaux. On retrouve en effet globalement les mêmes 

végétaux utiles à la vannerie dans toute la Guyane (cf. infra Partie 2). Ces différences sont 

plutôt issues d’une volonté des artisans de se démarquer de leurs voisins. Et, avec B. Ribeiro 
                                                 
178 De même que les formes de poteries sont largement inféodées à la consommation des bières de manioc 
(Collomb, 2003). 

 185



(1989), je pense que la culture matérielle d’un peuple entre pour une part importante de son 

ethos, de la constitution de son identité. Car, comme elle le remarque, “the self-image of an 

indigenous group is built up with symbols materialized into objects that mark, 

ethnocentrically, their individuality. This fact perhaps, more than anything else, may account 

for the continuity on a tribal plane of handicraft work from one generation to the next. The 

performing of a handicraft activity ethnically individualized makes it easier for an indigenous 

group, no matter how small, to resist being absorbed by more numerous, more conservative, 

and therefore more ethnically sound neighbouring groups, or, in an ampler sphere, by a 

national society” (Ribeiro, 1989 : 117). Et il me semble que la vannerie amérindienne en 

Guyane est, aujourd’hui comme hier, un important facteur d’affirmation culturelle tant vis-à-

vis de chacun des autres peuples amérindiens que vis-à-vis d’une société nationale de plus en 

plus envahissante. Mais voilà un point qui sera rediscuté dans la troisième partie. 

 Ainsi en tressant une vannerie, le vannier marque son appartenance à un groupe en 

souhaitant répéter les gestes et techniques de ses parents et de ses ancêtres. C’est un thème 

classique en anthropologie, la culture permet de se démarquer de l’autre. Il existe ainsi ce que 

l’on peut appeler un style « ethnique » propre à chacun de ces groupes culturels. Que ce soit 

dans le choix de la matière première, dans la forme, dans le corpus iconographique ou dans la 

manière dont sont tressés le corps et les bords, chaque vannerie est spécifique au groupe qui 

la tresse. Les cas des couleuvres à manioc ou des éventails à feu sont particulièrement 

frappants, en ce que ces vanneries sont toutes tressées différemment par chacune des 

communautés alors que la fonction est rigoureusement la même. Ajoutons que la diversité 

n’altère en aucun cas leur fonction. Certes, il existe quelques exemples où la forme, les 

techniques de tressage ou la matière première demeurent identiques. Mais ces cas sont rares, 

il s’agit essentiellement de vanneries ajourées comme le panier à trois nappes ajourées 

enchevêtrées, les hottes en liane d’emprunt relativement récent ou la hotte en pinnules de 

palmier. 

 Ainsi, par exemple, quand un Wayana tresse une presse à manioc tinkïï avec une 

bouche échancrée et une queue faite selon la technique dite « queue de tatou » il tresse un 

outil utile à sa femme pour préparer le manioc mais il affirme également son identité : il 

confectionne un objet qui ne saurait être autre chose qu’une vannerie wayana. Car il sait que 

les Kali’na ou les Wayãpi ne tressent pas leur couleuvre à manioc ainsi. En effet, les 

Amérindiens, artisans ou non connaissent le style de leurs voisins. Quand je montrais aux 

hommes ou aux femmes des photos de vanneries des peuples voisins, ils reconnaissaient 

rapidement l’origine de tels ou tels objet, technique ou motif. Et, souvent, ils se moquent des 

 186



techniques des voisins considérées comme moins jolies ou postulées comme moins efficaces. 

Bien qu’ils sachent très bien reconnaître que telle technique, pour tresser un tamis par 

exemple, sera plus solide. D’ailleurs, certains jeunes, plus ouverts à l’innovation, empruntent 

des techniques. Par exemple, un jeune père de famille teko à qui je montrais des photos de 

tamis à manioc wayana l’examina et confectionna un nouveau tamis pour son épouse. Sa 

femme fut fière de son mari qui lui avait tressé un tamis original et plus résistant. À travers 

cet exemple, on voit bien que les artisans ne sont pas imperméables à l’emprunt et divers 

exemples seront développés plus bas. Néanmoins les artisans conservent généralement le 

style de leur communauté ethnique.  

 Prenons le cas des Teko, groupe tupi vivant avec les Wayãpi sur le moyen Oyapock et 

avec les Wayana sur le haut Maroni. Même s’ils connurent un grave effondrement 

démographique, effondrement se résorbant depuis une cinquantaine d’années, ceux-ci 

tressent toujours leurs vanneries suivant le pattern ethnique teko. Les hommes restent fiers de 

tresser leur presse, leur tamis ou leur éventail : les objets des Teko (teko baekwet). Certes, 

étant donné le métissage existant entre Teko et Wayãpi ainsi qu’entre Teko et Wayana, leur 

style traditionnel est en perte de vitesse mais il demeure toujours bien connu surtout chez 

ceux vivant sur la rivière Camopi. Ainsi, les hommes continuent à tresser à la manière teko, 

permettant à cette culture de se perpétuer. De même que la langue, la culture matérielle est 

vectrice d’une identité conservée, valorisée, sur-dimensionnée, permettant de se démarquer 

des cultures voisines. 

 

 Même les Créoles, alors que la quasi-totalité de leur vannerie est d’origine 

amérindienne, ont su développer un style particulier afin d’affirmer leur identité, affirmation 

identitaire d’autant plus importante qu’elle leur a permis de contrebalancer une histoire 

douloureuse où leur humanité a été bafouée et niée. Les Aluku, eux aussi, alors que leurs 

outils liés au manioc amer sont souvent troqués ou achetés auprès des Amérindiens, 

possèdent un style propre pour tresser leurs paniers, même si nos observations prouvent que 

l’affirmation artisanale et artistique n’est pas, chez eux, très développée dans ce domaine : on 

sait qu’ils privilégient l’expression de leurs qualités artistiques et artisanales plutôt au niveau 

de la sculpture sur bois, de la gravure de calebasses et de la confection (Price et Price, 2005). 

 

 

 

 187



2-2  Caractéristiques des vanneries guyanaises 
 

 Je vais caractériser ici les différents styles de vannerie de chacune des communautés 

guyanaises en insistant sur les objets ou techniques les plus représentatifs d’entre eux. Les 

motifs les décorant sont également des facteurs d’identité très importants, c’est ce que nous 

verrons dans le chapitre suivant. Outre leur corpus iconographique propre, chaque groupe 

confectionne des formes spécifiques ou bien décore seulement certaines de ses vanneries, de 

nombreuses vanneries ne portant pas de motifs. Quand ils existent, ils sont le plus souvent 

bicolores, la moitié des brins étant teintée en noir ou en rouge179, comme sur les coffres en 

arouman et les paniers kali’na, sur certains tamis à boissons wayãpi, sur les corbeilles à 

farine, sur les hottes et les paniers en arouman wayana… Mais ils peuvent aussi être 

unicolores, le motif étant mis en évidence par un jeu de relief entre les deux nappes de 

vannerie. C’est le cas des tamis wayãpi, des éventails wayana, des nattes à cassaves wayãpi et 

wayana… 

 Ainsi, une première caractérisation du style ethnique des vanneries des différents 

groupes de Guyane passe par l’identification des vanneries portant motifs. 

  

 Les Kali’na et les groupes karib en général (Tilio, Waiwai, Wayana, Ye’kwana…), 

sont depuis longtemps reconnus comme de grands vanniers (Wilbert, 1975). Ils décorent 

richement leurs vanneries avec une grande diversité de motifs. Les Kali’na ornent 

uniquement ces trois vanneries masculines par excellence que sont leurs coffres à deux 

parties emboîtantes (yamat :u), leurs pochettes pakara et makoki, ainsi que les vanneries 

féminines pasuwa et matutu180. Leurs tamis à cassave ou à boisson ne portant pas réellement 

de motifs, ils sont plutôt tressés suivant différentes techniques. Ainsi, au total, les Kali'na 

décorent cinq vanneries181.  

 Les Wayana, eux, décorent principalement les vanneries féminines que sont les nattes 

mapitu (disparues de Guyane), les différents paniers à mailles serrées (pïlasi tïmilikhem, ili 

wehe, lutë), la corbeille à farine (pëmit) mais également leur magnifique hotte en arouman 

(katali tïmilikhem)182. Si ces vanneries sont ornées avec des motifs bicolores, d’autres 

vanneries ne le sont qu’avec des dessins unicolores, ce sont les éventails à feu en arouman 

                                                 
179 Dans la deuxième partie, traitant des plantes à vannerie, seront détaillées les teintures naturelles utilisées. 
180 Rappelons, comme il a été précisé plus haut, que cette vannerie n’est plus tressée aujourd’hui par les Kali’na. 
181 On peut supposer que, comme les autres groupes, ils devaient aussi décorer leur natte à cassave mais n’en 
ayant jamais vue ni en dessin dans la littérature ni sur le terrain, je ne peux l’affirmer. 
182 Tïmilikhem signifiant motif, dessin. 

 188



(anapamïi)183, les tamis à boisson (manale) ou les nattes à cassave opoto. Remarquons que 

sur les tamis et les nattes à cassave ne sont présents que très peu de motifs différents 

contrairement aux autres vanneries comme les paniers, les corbeilles, les hottes, les éventails 

ou la natte mapitu, sur lesquels tout le corpus iconographique peut être reproduit. Au total ce 

ne sont pas moins de neuf de leurs vanneries que les Wayana décorent. 

 

 Les groupes tupi-guarani de Guyane que sont les Wayãpi et les Teko possèdent eux 

aussi un grand nombre de motifs différents ; ils en décorent chacun six formes. Ce sont 

principalement leur tamis à boisson (ulupẽ anã) qui peut être orné de motifs unicolores très 

variés. Cette forme demeure, chez les Wayãpi et les Teko, celle préférentiellement décorée. 

Plus rarement les tamis peuvent porter des motifs bicolores mais uniquement lorsqu’ils sont 

objet de prestige ou bien destinés à la vente. La corbeille à farine (panakali en wayãpi et 

mbatutu en teko) est elle aussi toujours décorée de dessins colorés, mais seuls les Wayãpi de 

Camopi tressent un grand panier à pieds portant des motifs variés, les Wayãpi de Trois-Sauts 

et les Teko ne  tressant pas cette forme. Il est possible que cette vannerie ait été empruntée à 

d’autres groupes habitant la région au XVIIIe siècle et aujourd’hui disparus. 
  Les Wayãpi de Trois-Sauts ne tressent qu’un petit panier à mailles serrées (watula) le 

plus souvent décoré des mêmes motifs milisipi ou upiwa ; plus rarement ils peuvent le 

décorer d’un motif zoomorphe. Les Teko décorent également leur panier wapa avec des 

motifs bicolores. De plus, Wayãpi et Teko ornent de motifs unicolores, comme les Wayana, 

leur natte à cassave, faite en pinnules de comou. Les hottes en arouman wayãpi et teko sont 

elles aussi décorées de motifs bicolores même si elles demeurent moins ouvragées que celle 

des Wayana. 

 

   Les Palikur et les Arawak-Lokono, groupes arawak, connaissent actuellement 

beaucoup moins de motifs que les groupes précédents. Les Arawak-Lokono de Guyane en 

ont indéniablement perdu un grand nombre et n’en tressent quasiment plus aujourd’hui 

comparé au nombre relativement important de motifs (une vingtaine) recensés par Roth 

(1924) au début du siècle dernier au Guyana. En tout cas, pour les formes recensées en 

Guyane française seul leur coffret en arouman (bolodji) porte motif. Plus globalement, mais 

                                                 
183 Ces éventails sont parfois décorés avec des motifs bicolores mais dans ce cas la vannerie ne sera pas à usage 
domestique. Elle sera vendue ou bien offerte comme cadeau de prestige pour montrer sa dextérité. Van Velthem 
(1998) relève l’usage rituel masculin, chez les Wayana du Brésil, d’éventail à feu neuf décoré de motifs 
bicolores afin d’éventer un feu rituel ou pour éventer les impétrants lors des fêtes d’initiation. 

 189



j’y reviendrai plus bas, les Arawak-Lokono sont, parmi les Amérindiens, ceux qui, 

aujourd’hui, tressent le moins de vanneries à usage domestique.  

 Les Palikur connaissent, eux, trois fois moins de motifs que chez les Karib et les Tupi-

Guarani voisins. Ils décorent leur coffret (yamat), leur tamis à boisson (ru sagubie), leur 

éventail à feu (awagi) ainsi que leurs petites boîtes (matut ou yamati) ; soit au total quatre 

vanneries portant motif. De toute évidence le corpus iconographique des Palikur ne semble 

jamais avoir été aussi riche que ceux des Kali’na, Wayana, Wayãpi ou Teko. Déjà au début 

du siècle, Nimuendaju (1926) ne rencontre pas un répertoire graphique très développé, mais 

j’y reviendrai dans le chapitre suivant. 

 

 Les Aluku n’ont, semble-t-il, jamais décoré leurs vanneries, en tout cas je n’ai relevé 

de noms de motifs ni dans la littérature ni lors de mes enquêtes. Leur riche corpus 

iconographique s’exprime comme il a été dit sur les calebasses, le bois ou les tissus (Hurault, 

1970; Price et Price, 2005; Price, [1984] 1993). 

  Les Créoles ont connu quelques motifs mais en ont perdu un grand nombre. On les 

retrouve sur leur coffre (pagra) et leur éventail à feu (walwari). Il s’agissait essentiellement 

de carreaux et de chaînes. 

 

 Outre les différentes formes ornées de motifs, la manière d’agencer ceux-ci permet 

d’opérer une dichotomie évidente. Ainsi, lorsqu’un motif wayãpi, teko ou palikur est tressé 

sur une vannerie, il n’est que très rarement encadré de motifs géométriques alors que les 

Wayana, les Kali’na et les Arawak-Lokono encadrent leurs motifs de frises géométriques en 

losanges ou en lignes brisées. Cela est particulièrement vrai pour les vanneries kali’na et 

Arawak-Lokono des siècles passées et ce jusqu’au milieu du XXe siècle comme en 

témoignent les pièces conservées dans les musées ou les ouvrages de Roth et de Ahlbrinck. 

Depuis, même si ces frises entourant les motifs ornant paniers et coffres sont toujours 

présentes, leur richesse s’est particulièrement appauvrie, à part chez quelques artisans. 

J’insisterai plus amplement sur ces aspects ornementaux dans le chapitre suivant. 

  

 Ainsi, la nature des formes portant motifs et la manière dont ceux-ci sont rehaussés de 

frises géométriques participent de la signature stylistique des ethnies guyanaises. Mais, outre 

ces caractères importants, des formes typiques peuvent également permettre de distinguer les 

vanneries des différents groupes. 

 

 190



 Les Kali’na et les Arawak-Lokono, on l’a vu, sont les seuls à utiliser la hotte fermée 

en cloche dans ce département alors que tous les autres groupes amérindiens utilisent la hotte 

ouverte. Cette hotte ouverte est pourtant largement répandue dans le reste du Plateau des 

Guyanes et ce jusqu’au Venezuela. De même, le coffre à deux parties emboîtantes en 

arouman est uniquement confectionné de nos jours par les Kali’na, les Palikur, les Arawak-

Lokono et les Créoles alors que les groupes amérindiens du Sud (Wayana, Wayãpi, Teko) 

tressent leur coffre en pinnules de palmier. On remarque ainsi une différence remarquable 

entre les peuples amérindiens de la côte et ceux de l’intérieur, ce qui suggère pour le moins 

un hiatus historique entre ces deux groupes. Les Kali’na sont aussi les seuls à utiliser deux 

instruments de musique en vannerie (un maraca fermé et un poche ajourée). 

 

 Les Wayana possèdent une très grande diversité de paniers à mailles serrées et à 

mailles ajourées. Ce sont les seuls aujourd’hui à tresser un panier à fond tronconique (ili 

wehe), même si les Wayãpi ont vraisemblablement confectionnés cette forme qu’ils avaient 

empruntée et si les Arawak-Lokono ont aussi connu d’après Roth (1924) une petite vannerie 

tronconique. Les Wayana demeurent également les seuls à tresser en Guyane une vannerie à 

fond carrée et à flancs ventrus (pïlasi timnoken)  mais aussi les seuls à confectionner leur 

panier ajouré nommé walamiwet et leur vannerie servant à conserver le piment (humuli)184 à 

base carrée et tout en hauteur avec son couvercle. Ils tressent aussi de manière originale une 

hotte en arouman richement ouvragée et, avec les Tilio (Roth, 1929), un haut cimier 

cylindrique en vannerie portant plumes. Enfin, pour le rite d’imposition des fourmis, ils 

confectionnent des treillis à fourmis décorés de plumes représentant de nombreux monstres 

contrairement aux autres groupes ne connaissant que des bandes de vanneries sommaires à 

l’exception des Wayãpi et des Arawak leur donnant une forme spécifique. 

 

 Outre leur hotte fermée ajourée, les Arawak-Lokono ne tressent pas de vanneries 

domestiques spécifiques à leur groupe. Par contre, ils sont les seuls à confectionner des 

paniers en fibre de palmier avec la technique spiralée cousue. Mais cette technique, comme je 

l’ai dit, est un emprunt récent. 

 

 L’originalité des Palikur se traduit, elle, par le tressage d’une poche en arouman pour 

appâter les poissons (subay), une vannerie clayonnée pour collecter des crevettes (takes atip) 

                                                 
184 De même, la vannerie en forme de bouteille tressée en liane, décrite par Schoepf (1979) chez les Wayana du 
Paru de Leste, est originale. 

 191



ainsi qu’une petite boîte en arouman (matut). Ils sont aussi les seuls à tresser un casque à 

plumes (suwgeg) avec une couronne radiale alors que les autres groupes tressent des 

couronnes radiales ou des cimiers cylindriques (cas des Wayana). De même, ils sont les seuls 

à tresser de nombreuses formes différentes de vanneries clayonnées à destination uniquement 

commerciale. 

 

 La vannerie wayãpi est caractérisée par un plus grand nombre de vanneries tressées en 

pinnules de palmier par rapport à celles des groupes arawak et karib. Car, en plus de la hotte 

agricole en fibre de palmier comou, de la hotte de chasse en pinnules de wassay et de la natte 

à cassave que de nombreux groupes tressent, ils confectionnent quatre sortes d’éventails à feu 

en fibres de muru muru ou de counana, deux formes de poches de cueillette et un panier en 

fibres de palmier, ilikilipinoluã. De plus, ils tressent trois formes différentes de coffres et 

coffrets toutes en pinnules de palmier macupi (Orbignya spp.). Deux, le walape et le kalilu 

yasa, ne sont connus que d’eux, le troisième, le yakalepile, étant commun avec les Wayana. 

Cette importance des palmiers dans leur vannerie, certes relative car ils tressent tout de même 

la majorité de leur vannerie en arouman, est probablement due au fait que les Wayãpi sont 

originaires du bassin de l’Amazone, zone où l’usage des fibres de palmier est beaucoup plus 

important (Ribeiro, 1985). De même, le panier clayonné en forme de cigare en arouman 

servant à conserver les piments boucanés n’est tressé que par ce groupe. 

 

 Les Teko, comme les Wayãpi, connaissaient différentes formes d’éventails en 

pinnules de palmier, même s’ils n’en tressent plus qu’une. Ils disent aussi être les seuls à 

tresser une corbeille en double éventail de vannerie faite avec le palmier counana. 

Néanmoins, si les Wayana disent leur avoir emprunté cette forme, les Kali’na ont tressé une 

corbeille similaire comme en témoigne les deux exemplaires collectés par les frères Penard 

en 1912 et conservés au Musée des Cultures du Monde de Leiden. En tout cas, les Kali’na 

comme les Teko la nomment « éventail tatou » (tatu tapekwa en teko et kabasi woli woli en 

kali’na) ; savoir qui l’a emprunté reste, dans l’état actuel de nos connaissances, inextricable. 

Notons que la corbeille kapay des Tilio (Frikel, 1973) quoique ouverte à une extrémité me 

semble apparentée. 

 

 Les vanneries aluku et créole ont ceci de particulier, qu’elles sont les seules à 

présenter des paniers clayonnés pour rapporter les produits de l’abattis. Ils en tressent 

différentes formes qu’ils rapportent, sur la tête, remplies de manioc, de riz ou d’igname. Tant 

 192



du point de vue de la forme que de la technique de portage, cet usage témoigne d’une 

lointaine origine africaine, j’y reviendrai plus loin.  

 Les Créoles sont aussi les seuls à utiliser un chapeau en vannerie, le katouri-têt. Cet 

objet qui pouvait être de deux formes différentes n'est plus guère tressé et ce sont, comme je 

l’ai déjà expliqué, les Amérindiens palikur qui, aujourd’hui, le confectionnent en grand 

nombre à des fins commerciales. 

 Après cette brève description des vanneries caractéristiques de chaque groupe qui 

insiste sur leurs formes propres, essayons maintenant de réfléchir, à une échelle régionale, sur 

les emprunts et les diffusions de quelques formes et techniques. 

 

 

2-3 Réflexions sur les emprunts 
 

 Comme l’ont montré de nombreux ethnologues (Butt Colson, 1973; Grenand P., 

1982; Gallois, 1986; Dreyfus, 1992; Whitehead, 1993), le Plateau des Guyanes précolonial 

connaissait de complexes réseaux d’échanges matériels, culturels et politiques entre les 

différents groupes ethniques ; ceux-ci formant de grands ensembles culturels cohérents. Ces 

réseaux constituaient « un espace politique de communication sociale et idéologique, un 

espace de circulation de biens, de personnes, de valeurs » (Dreyfus, 1992: 80). L’arrivée des 

Européens brisa ces réseaux et morcela ces « chaînes de sociétés » (Amselle et M'Bokolo, 

1985: 34) en raison des dramatiques perturbations tant démographiques que sociales ou 

économiques induites par la colonisation (Hurault, 1972). Il en résulta des fusions et des 

reconstitutions ethniques (Grenand et Grenand, 1987; Grenand, 2006) et de nouvelles 

constructions identitaires (Collomb, 2000). 

 Ces réseaux d’échanges ont favorisé les emprunts techniques et culturels entre 

groupes tantôt alliés, tantôt ennemis. Car, comme l’a montré Roth (1924), il existe, au-delà 

des spécificités que nous mettons en lumière, une indéniable unité culturelle de la civilisation 

matérielle des Guyanes, de nombreux objets étant largement partagés par les différents 

groupes ethniques en présence. Et, comme le reste de la civilisation matérielle, la vannerie a 

été concernée par ces emprunts et ces échanges. Ainsi, comme je l’ai montré, de nombreuses 

formes sont communes aux peuples de Guyane française et plus largement du Plateau des 

Guyanes. Ce sont essentiellement les formes liées à la transformation du manioc amer, plante 

 193



cultivée par toutes les communautés de cette région, mais aussi des paniers ajourés et à 

mailles serrées décorés de motifs ainsi que des coffres et coffrets.  

 Dans une récente communication L. H. Van Velthem (2006) a montré que, lors des 

échanges qui existaient entre les Wayana et les Wayãpi, les hottes, paniers ou coffres servant 

au transport des objets de trocs (plumasseries, hamacs, céramiques, objets métalliques…) 

faisaient aussi l’objet d’échanges. Lors même que ces vanneries n’étaient pas l’objet premier 

de ces échanges mais y participaient comme contenant, formes et techniques voyageaient et 

pouvaient donc être copiées. Et, lorsqu’elles n’étaient pas copiées, elles restaient chez les 

populations avec lesquelles les Wayana commerçaient. Van Velthem (ibid.) donne ainsi 

l’exemple de coffres collectés par Crevaux et Coudreau et décrits comme wayãpi mais qui 

étaient plutôt wayana. De même, comme je l’ai indiqué plus haut, des coffres identifiés par 

Coudreau comme wayana, car collectés chez ces derniers, semblent plutôt être de facture 

kali’na.  

 On identifie là un facteur simple d’emprunts qui a pu être important sur le temps long 

dans la diffusion de techniques à une époque où le peuplement indigène était plus dense et 

plus continu qu’aujourd’hui. La diffusion emprunte alors le chemin des réseaux d’échanges, 

qu’ils aient été politiques ou matériels. En effet, les Amérindiens se déplaçaient souvent avec 

leurs coffres ou hottes pour transporter leur hamac et des paniers pour stocker leurs galettes 

de manioc ou leur couac… Sans aucun doute, ces objets ont pu inciter les artisans à les 

troquer directement puis à les copier. Ce processus, en vérité lié au fonctionnement social des 

sociétés amérindiennes du Plateau des Guyanes, pourrait expliquer la grande diffusion de 

certaines vanneries qui, de proche en proche, ont pu ainsi coloniser sur une grande aire 

géographique. 

 Outre cette diffusion de proche en proche des techniques et formes de vannerie, les 

grandes migrations qu’ont pu connaître les groupes tupi-guarani, arawak ou karib, et avant 

eux les proto-arawak et proto-carib, ont aussi sûrement favorisées la distribution des formes. 

Car, comme le souligne Rostain à propos de l’archéologie et de la céramique de la Guyane 

précoloniale, les complexes culturels peuvent se maintenir alors que les populations changent 

(Rostain, 1994). La Guyane, entre Orénoque et Amazone, a été le lieu de rencontre des 

complexes culturels Koriabo, Arauquinoïde et Aristé et si, comme il le montre, les différents 

styles de la céramique contemporaine sont les héritages de ces différents complexes culturels, 

de même on peut postuler que les vanneries contemporaines sont issues en partie de ce 

substrat culturel commun. Mais à défaut de traces archéologiques de vannerie disponibles je 

ne peux aller plus loin. 

 194



 Passons maintenant en revue diverses vanneries typiques de ces peuples guyanais en 

essayant de donner quelques pistes sur la provenance de ces différentes formes. 

 

 

2-3-1 Les vanneries amazoniennes 

 

a) La couleuvre à manioc 

 

 Parmi les vanneries typiquement amazoniennes, il en est une qui vient de suite à 

l’esprit, il s’agit de la fameuse presse ou couleuvre à manioc, nommée tipití au Brésil ou 

matapi chez les groupes karib. Toutes les communautés guyanaises en possèdent une forme 

bien distincte mais seuls les Wayana, les Wayãpi, les Teko et les Kali’na l’utilisent encore 

activement, dans une moindre mesure les Arawak-Lokono, tous ces groupes étant, en fait, 

ceux qui continuent à confectionner de la cassave. 

 Cette vannerie tubulaire est une indéniable invention amazonienne et certains 

avancent qu’elle a pour origine le Plateau des Guyanes (Métraux, 1928; Nordenskiöld, 1929). 

D’après Carneiro (2000), la forme de la presse à manioc telle que nous la connaissons en 

Guyane est issue de tout un processus évolutif. Plusieurs articles ont décrit et recensé les 

techniques permettant de presser la masse râpée du manioc amer (Dole, 1960; Mowat, 1989; 

Carneiro, 2000). Mais c’est bien Carneiro qui est le plus convaincant lorsqu’il détaille le 

processus évolutif menant à la forme de la couleuvre à manioc la plus élaborée. Ainsi certains 

groupes ethniques pressent simplement entre leurs mains (cas des Nambicuara, des Karajá, 

des Kayabí et des Tapirapé) d’autres dans des feuilles de bananier comme le faisaient les 

Mentuktire ou Chukahamay, un sous-groupe kayapó. Les Nambicuara et les Umotina 

utilisent également des bandes d’écorce qu’ils tordent. D’après Carneiro (ibid.), la torsion est 

plus efficace pour exprimer le jus que le simple pressage entre les mains. Il situe l’étape 

suivante dans un sac à torsion ouvert en fibre de palmier-bâche (Mauritia flexuosa) 

essentiellement utilisé par des groupes Gé comme les Apinayé, les Sherente, qui ont 

aujourd’hui adopté la couleuvre, les Timbira ou les Xikrín.  

 Ensuite, il identifie une autre étape, celle de la presse kofán du sud colombien et des 

Siona de l’est équatorien, des formes similaires étant aussi utilisées par les Witoto du Caqueta 

et les Yamamadí du haut Purus. Cette presse est un faux tube en fibres d’écorce nattées 

comportant une ouverture sur ses flancs, comme une balafre, et terminée à chaque extrémité 

par des poignées permettant la torsion. La torsion n’est plus effectuée avec les seules mains 

 195



mais avec des bâtons de bois attachés à chaque extrémité et que tournent deux personnes, 

chacune en sens inverse. Une personne seule peut effectuer cette torsion en suspendant une 

extrémité de la vannerie à une poutre de la maison. On comprend bien que cette vannerie 

annonce la future forme tubulaire de la couleuvre à manioc. Déjà Métraux (1928) avait 

évoqué ce processus évolutif « Les Uitoto, les Yamamadi et les Kayapo utilisent un tipiti dont 

le système est moins ingénieux [que la couleuvre]; c’est une sorte de sac en paille tressée, 

long, souple et ouvert largement sur toute sa longueur. L’extraction de l’acide cyanhydrique 

s’opère par torsion, ce qui demande un certain effort musculaire et rend ce second type 

d’appareil bien inférieur au premier. Ce fait seul témoigne déjà en faveur de son caractère 

primitif. Sa présence aux limites de la zone où le premier type est répandu m’incite à croire 

qu’il représente la forme première de la presse à manioc qui se serait maintenue d’une façon 

sporadique là ou le nouveau modèle plus perfectionné ne l’a pas supplantée. »  (Métraux, 

1928: 104). 

 Carneiro (2000) décrit enfin une dernière forme, rare, faisant charnière entre la presse 

kofán et la couleuvre à manioc que nous connaissons. Il s’agit de la presse utilisée par les 

Tchikão du haut Xingú. C’est un tube tressé en lames d’écorce et dont l’extension se fait 

diagonalement et non verticalement comme la couleuvre. Cette dernière forme est, d’après 

Carneiro, le « chaînon manquant » car de par son extension diagonale et sa matière première, 

des bandes d’écorces, elle rappelle la presse kofán et de par sa technique de tressage en arrête 

de poissons et sa forme tubulaire elle annonce la forme plus élaborée que l’on connaît, c’est- 

à-dire la couleuvre.  

 Ainsi, dans cet article précis et documenté, il explique l’invention de la couleuvre à 

manioc comme une longue évolution dont certaines formes seraient les témoins des 

différentes étapes. Cependant il serait intéressant de s’attarder sur la matière première de ces 

différentes formes. Ainsi on aurait peut-être un argument permettant de comprendre pourquoi 

certains peuples consommant du manioc amer ne tressent pas de couleuvre mais utilisent 

plutôt les autres formes de presse citées plus haut alors que la couleuvre a été disséminée de 

longue date dans la plupart des zones de l’Amérique Latine où cette plante est consommée. 

Ainsi, l’usage de la couleuvre à manioc est connu depuis les Grandes Antilles, jusqu’à Rio de 

Janeiro chez les Tupinamba du XVIe, comme Hans Staden ([1557] 1979) en témoigne. Dole 

(1960) a dressé une carte de distribution de cette vannerie où l’on remarque qu’elle est 

largement répandue en Amérique du Sud et que ce sont les Tupi qui l’ont probablement 

transportée le plus au sud.  

 196



 Or, l’arouman est la plante la plus utilisée pour la fabrication de la couleuvre à manioc 

en raison de la haute résistance de ses brins. Une couleuvre à manioc peut durer 6-8 mois 

lorsqu’elle subit une utilisation hebdomadaire. Un autre végétal peut être employé même s’il 

est moins prisé en raison me semble-t-il de sa préparation plus fastidieuse, c’est la liane ti-

wara (Desmoncus spp.). Plus marginalement, il a été utilisé du coton par les Taïno des 

Grandes Antilles (Dole, 1960 citant Rouse, 1948)185. Ce matériau a dû être utilisé pour 

remplacer l’arouman ne poussant pas dans cette île, contrairement à celles des Petites 

Antilles. 

 Si on superpose la carte de distribution de la couleuvre à manioc (Dole, 1960) avec 

celle comportant la répartition des trois espèces d’arouman utilisées dans sa fabrication186, on 

remarque une certaine correspondance (cf.carte n°3). Ainsi, la zone nord et nord ouest de 

l’Amérique du Sud fortement riche en arouman coïncide bien avec une région où la 

couleuvre est très répandue. Par contre, la zone où l’on utilise les sacs à torsion en fibres de 

palme, la zone centrale du Sertaõ habitée originellement par les peuples Gé, ne comporte ni 

arouman, ni d’ailleurs de Desmoncus. De plus, il est intéressant de remarquer que dans la 

région de Rio de Janeiro (hors carte n°3) où est attestée l’utilisation de la couleuvre à manioc 

par les Tupinamba, pousse des lianes Desmoncus et de l’arouman (Andersson, 1977). 

 Ainsi, en corrélant les zones de répartition de ces végétaux avec la distribution de la 

couleuvre à manioc on peut avancer qu’un facteur non négligeable de l’utilisation de cette 

vannerie est lié à la présence des végétaux indispensables à sa confection. En effet, une 

couleuvre à manioc faite de lames d’écorce ou de pinnules de palmier n’est pas envisageable 

tant du point de vue de sa résistance (en fait l’écartement et le resserrement des brins) que de 

la longueur de brins disponible. La presse tchikão observée par Carneiro (2000) n’est 

d’ailleurs pas très résistante et doit être remplacée régulièrement. 

 La zone où pousse le plus grand nombre d’espèces d’arouman est la zone nord/nord-

ouest de l’Amérique du Sud. Cette zone semble bien être le lieu de naissance de la couleuvre 

à manioc comme l’avaient déjà souligné Métraux (1928) et Nordenskiöld (1929). D’ailleurs 

remarquons que c’est également en Guyane que l’on rencontre la plus grande diversité de 

tressages de couleuvre à manioc. Et l’on peut suggérer que cette forme s’est répandue grâce 

aux migrations des différents groupes arawak, reconnus comme de grands cultivateurs. En 

                                                 
185 Cette dernière forme tissée est ainsi la plus sophistiquée et uniquement recensée chez ce peuple arawak. 
186 Les cartes de distribution des genres Ischnosiphon et Desmoncus sont tirées du site internet Tropicos du 
Missouri Botanical Garden (http://mobot.mobot.org/W3T/Search/vast.html) et de l’article d’Andersson (1977). 

 197



effet, très tôt, 3000-4000 BP, les Proto-Arawak ont développé la domestication du manioc187 

(Heckenberger, 2002). Ceux-ci auraient ensuite emporté cette forme jusque dans les Grandes 

Antilles. À moins que ce ne soit un groupe karib, ceux-ci étant souvent reconnus comme de 

grands vanniers, qui l’aient inventée pour ensuite la propager en Amazonie, sans exclure 

totalement un peuple de langue tupi-guarani, hypothèse semblant cependant moins probable. 

En effet, les groupes tupi-guarani côtiers du sud ont vraisemblablement adopté la couleuvre à 

manioc plus tardivement, ces anciennes civilisations tupi semblant avoir basé leur régime 

alimentaire principalement sur le maïs, cette plante étant encore de nos jours hautement 

valorisée dans les groupes tupi (P. Grenand, com. pers.). D’ailleurs à la suite de Métraux 

(1928 : 103), remarquons que dans les récits des premiers explorateurs ayant visité les zones 

habitées par les Tupinamba (Léry, 1594; Staden, [1557] 1979; Thévet, [1586] 1981; Soares 

de Sousa, [1587]1971; Abbeville, [1632] 1975) les descriptions de la couleuvre à manioc sont 

rares ; seuls Staden et Soares de Sousa l’évoquent explicitement. En revanche, tous les récits 

des voyageurs ayant parcourus les Guyanes ou les Antilles décrivent cet outil avec forces 

détails (Mocquet, 1617; Pelleprat, 1655; Biet, 1664; Grillet et Bechamel, 1698; Labat, 1722; 

Barrère, 1743; Préfontaine, 1763; Mousse, [1691] 2006; Anonyme de Carpentras, [1620] 

1990; Breton, [1665] 1999; Caillé de Castres, [1694] 2002). Un outil aussi original ne 

manquait pas d’attirer l’attention de ces voyageurs. Ainsi, le complexe manioc 

amer/couleuvre à manioc et toutes les préparations en découlant semble avoir été moins 

central chez les Tupinamba côtiers que chez les peuples ayant vécu dans les zones du nord de 

l’Amazonie, du plateau des Guyanes et des Antilles. 

 En tout cas, la couleuvre à manioc paraît être présente depuis longtemps en Guyane, 

probablement arrivée avec les premiers cultivateurs de manioc amer, bien qu’il soit 

impossible de dater son apparition. Seule la plus ancienne trace de vannerie retrouvée en 

Guyane à la pointe Gravier sur le Mahury permet d’affirmer que la vannerie est présente en 

Guyane depuis 1000 ans avant J.-C. (Rostain et Leroux, 1990). Par contre il est possible de 

dater l’emprunt de cette forme par les populations créoles et marronnes de Guyane. Grâce 

aux anciens textes nous possédons des témoignages de la période où ces populations 

commencèrent à s’approprier la couleuvre, au même titre que les autres outils utiles au 

manioc. Comme l’explique Le Roux (1994), le manioc a été adopté vers le début du XVIIIe 

siècle comme aliment pour les esclaves dans une premier temps puis pour les colons ensuite, 

même s’ils eurent du mal à s’y habituer. Il cite le Chevalier De Préfontaine qui écrit en 1763  

                                                 
187 Mais aussi des patates douces, du piment, du roucou et du tabac. 

 198





« les grages, couleuvres et manarets sont les instruments imaginés par les Indiens ou 

Sauvages et nous les tirons d’eux. Ils nous fournissent autant que nous en avons besoin. 

Cependant nous avons maintenant beaucoup de Nègres qui savent faire des uns et des 

autres » (Préfontaine, 1763). C’est donc dès la moitié du XVIIIe siècle que les populations 

d’esclaves commencèrent à tresser les couleuvres et autres tamis à manioc ou manarés. On 

peut estimer que les Aluku empruntèrent eux aussi ces techniques à partir de cette période. 

En effet, ces derniers ont été en contact avec des populations kali'na lorsqu’ils étaient dans la 

zone de la Cottica (Stedman, [1794] 1989) puis du bas Maroni ; ensuite, ils ont côtoyé les 

Wayana lors de leur arrivée sur le Marouini vers la fin du XVIIIe siècle. À cette période ils 

durent leur survie à ces Amérindiens qui les aidèrent à se remettre de la dure guerre que leur 

menèrent les Hollandais aidés des Ndjuka (Moomou, 2004). Ainsi, soit ils échangèrent les 

couleuvres et autres outils liés au manioc contre des objets de traite, soit ils apprirent à 

fabriquer leurs vanneries eux-mêmes à moins qu’ils ne l’aient déjà appris lors de leur période 

passée en esclavage. En effet, la forme de leur couleuvre est différente de celle des Wayana et 

ressemble étrangement à celle des Kali’na du littoral. Ils ont ainsi dû apprendre à tresser les 

couleuvres au contact des populations kali’na et arawak, quand ils étaient encore esclaves 

dans les plantations du Surinam. 

 Les Créoles, eux, continuèrent après l’abolition de l’esclavage, à tresser la couleuvre, 

instrument essentiel au monde rural créole jusque vers les années 1970. Depuis, avec 

l’urbanisation croissante de cette communauté, elle n’est plus confectionnée que par quelques 

rares individus.  

 

 

b) La corbeille à manioc 

 

Une autre vannerie est typique de la Guyane. Il s’agit de la corbeille carrée servant à 

recueillir la farine de manioc amer tamisée. Ce panier avec ou sans pied est toujours décoré 

de motifs bicolores riches et variés. Mais, contrairement à la couleuvre à manioc encore 

tressée et utilisée, cette corbeille a quasiment disparu, concurrencée par les bassines en 

plastique ou en métal, alors qu’elle était encore très utilisée il y a trente ans chez les 

populations méridionales. Cette vannerie connaît le même usage que le plat circulaire décoré 

lui aussi de motifs et nommé wapa ou guapa que l’on retrouve chez les Panaré, les 

Ye’kwana, les Piaroa, les Guahibo, les Kurripaco-kurrin, les Warekena ou les Warao mais 

aussi les Baniwa (Wilbert, 1975; Sieni, 1988; Guss, 1989; Mattei Muller, 1994; Ricardo, 

 199



2001). Cette forme ronde est surtout confectionnée dans l’ouest du plateau des Guyanes, alors 

que la forme carrée avec pieds est utilisée dans le centre et l’est de cette région. On la 

retrouve non seulement chez les Arawak-Lokono, les Kali’na mais aussi chez les Tilio 

(Frikel, 1973), les Patamona, les Wayana, les Wayãpi, les Teko ainsi que chez les 

Amérindiens des Petites Antilles. Comme en témoigne le père Breton « matoutou : c’est une 

petite table tissue d’oualloman bien proprement faite et étendue sur quatre petits bâtons de la 

hauteur d’un demi pied sur laquelle on étend la cassave et on pose un coui plein de viande 

qu’on présente ». Dans la Guyane du XVIIIe, Prudhomme (1797) décrit, lui aussi, « une 

assiette à mettre la viande : metoutou ». Ainsi, cette corbeille, utilisée par les Karib tant 

insulaires que guyanais de ces époques, était utilisée comme table de repas alors qu’elle était, 

chez les Kali’na du début du siècle, destinée à recevoir la farine de manioc (Ahlbrinck, 

[1931] 1956) à moins qu’elle n’ait toujours servi à ces deux usages comme l’éventail à feu 

wayãpi servant à la fois d’attise feu et de plat pour déposer la galette de manioc d’un repas.  

Ce terme matutu d’origine karib (Renault-Lescure, 1999) a été emprunté par les Teko, 

puisqu’ils utilisent le terme de mbatutu pour désigner leur corbeille. Il est intéressant de noter 

que ce terme recouvre aussi d’autres significations. Dans les Antilles, il désigne un crabe des 

palétuviers et un plat, en Guyane une mygale inoffensive bien connue des naturalistes. Les 

Créoles guyanais utilisent aussi ce terme pour nommer un motif de vannerie représentant une 

chaîne. Les Palikur donnent le nom de matut à des petites boîtes à deux parties emboîtantes. 

Peut-être que la forme de la table karib à quatre pieds a été nommée ainsi en raison de 

sa ressemblance avec l’allure de ce crabe se déplaçant sur la vase de la mangrove ? En tout 

cas il est intéressant de noter l’usage de ce terme par des peuples de groupes linguistiques 

différents et servant à nommer des objets tout aussi différents. 

 

Mais la complexité linguistique liée à cet objet n’est pas close. Pour cette corbeille, 

les Wayana utilisent le terme de pëmit et les Wayãpi, celui de pamakali. Ce dernier terme est 

lui aussi très courant en Guyane puisqu’il désigne une technique de vannerie à quatre nappes 

droites enchevêtrées kali’na (pamakari), le tamis rond des wayana (pamkali), la corbeille à 

farine des Wayãpi (panakali) ainsi qu’une natte (pomakari) qui servait de tonnelle protectrice 

sur les pirogues du Maroni et de l’Oyapock avant l’arrivée des moteurs de poupe. Dans ce 

sens le mot existe aussi en língua geral sous la forme panicarica (Stradelli, 1929: 586). 

 Ce terme est vraisemblablement d’origine karib. Ce qui me laisse penser que cette 

forme de corbeille, typique de l’est de la Guyane, aurait été emprunté aux Karib par les 

Wayãpi et les Teko. Les Wayãpi l’ayant copiée vraisemblablement sur les Wayana et les 

 200



Teko soit sur ces derniers soit sur les Kali’na avec qui ils eurent de nombreux contacts et 

auxquels ils auraient aussi emprunté le terme ou tout simplement en assimilant la culture 

matérielle de groupes d’origines karib qui s’agrégèrent à eux à partir du XVIIIe siècle 

(Grenand, 2006). 

  

 

c) Les coffres et coffrets 

 

Les coffres et coffrets sont des objets très importants chez les différents groupes 

amérindiens de Guyane et plus largement d’Amazonie puisqu’ils servent à ranger les parures 

de plumes et les colliers de perles (rares objets - et objets rares - gardés précieusement par les 

Amazoniens) mais aussi divers menus objets utilitaires et, lorsqu’ils appartiennent aux 

chamanes, des outils magiques tels que la malaka, les cigares….  

En Guyane, ces vanneries peuvent être tressées en arouman ou bien en pinnules de 

palmier. Ces dernières sont utilisées uniquement par les populations du sud, Wayana, Wayãpi 

et Teko alors que l’arouman est utilisé par les Amérindiens du littoral. Le coffre en arouman, 

le fameux pagara, est le plus couramment rencontré dans le Plateau des Guyanes puisqu’on 

le retrouve, en plus de chez les Kali’na, les Palikur et les Arawak, chez les Warao (Suarez, 

1968), les Apalai, les Ye’kwana (Guss, 1989), les Tilio (Frikel, 1973), les Waiwai (Fock, 

1963), les Makusi (Farabee, [1924] 1967), les Piaroa (Sieni, 1988) ou les Panaré (Mattei 

Muller, 1994). Les coffres en feuilles de palme sont par contre majoritaires dans le bassin de 

l’Amazone et plus au sud comme chez les Tapirapé (Wagley et Galvão, 1948), les Satere-

Maue (Pereira, 1954), les Karaja (Ribeiro, 1985) ou les Kayapo (Schoepf, 1971a; Verswijver, 

1992a).  

Comme je l’ai déjà mentionné plus haut, le nombre de formes faites à partir de fibres 

de palmier est beaucoup plus grand chez les groupes tupi de Guyane que chez les groupes 

karib ou arawak. Si les Wayana ne tressent plus aujourd’hui de coffres en arouman, ils en 

tressaient au XIXe d’après les témoignages des voyageurs comme Coudreau ou Crevaux. À 

cette époque, ils tressaient déjà le coffre en pinnules de kuluwa, ce qu’ils continuent à faire 

aujourd’hui. Il me semble que cette forme est un emprunt aux Wayãpi : en effet tous les 

groupes karib les entourant utilisent l’arouman pour confectionner ces coffres et eux-mêmes 

l’utilisaient jusqu’au début du siècle. La confection des pagara en arouman semble bien un 

trait particulier des groupes karib et arawak tandis que les coffres en pinnules de palme 

semblent être l’apanage des ethnies méridionales peuplant le bassin de l’Amazone (Tupi-

 201



guarani, Gé…). Dans cette aire, le travail des fibres de palme est prééminent sur celui de 

l’arouman comme l’a montré Ribeiro (1985).  

 

 

 

 Ces trois objets constituent des formes emblématiques de la vannerie du Plateau des 

Guyanes, même si on les rencontre dans d’autres parties de l’Amazonie. Par contre, de 

nombreuses autres formes de vannerie sont moins spécifiques et largement partagées par de 

nombreux peuples amazoniens. Ainsi, les vanneries ajourées en trois nappes enchevêtrées 

peuvent êtres rencontrées dans beaucoup de foyers amazoniens. D’ailleurs, cette technique de 

vannerie connaît une large répartition puisqu’on la rencontre également en Indonésie, en 

Chine, au Japon, en Corée et en Asie du Sud-Est (Leroi-Gourhan, [1943] 1992: 273). Les 

vanneries en pinnules de palmier telles que les éventails à feu, les poches, les paniers ou les 

hottes demeurent également présentes dans toutes l’Amazonie (Ribeiro, 1985; Ribeiro B. G., 

1986a) bien que de nombreuses variantes stylistiques existent. 

 

 

2-3-2 Les apports africains et européens   

 

 Comme je l’ai déjà signalé, les Noirs Marrons et les Créoles ont largement emprunté 

les techniques de vannerie aux Amérindiens ce que soulignent plusieurs auteurs. Pour Dark 

(1954: 15) « the forms and techniques of cassava squeezers, fans and sifters have evidently 

been borrowed largely from the Indians », pour Price et Price  (2003: 26) « la technologie qui 

permet aux marrons d’extraire les sucs vénéneux du tubercule de manioc pour faire le couac 

et la cassave, par exemple, suit le modèle amérindien à la lettre ; il en est de même pour la 

quasi-totalité des objets de vannerie », Moomou (2004) avançant les mêmes remarques. Il 

n’est plus à prouver maintenant que, à l’instar des Marrons, la vannerie créole est, elle aussi, 

largement inspirée de la vannerie amérindienne. Néanmoins, les ancêtres esclaves de ces 

communautés venus d’Afrique ont effectué d’indéniables apports à cet artisanat. Il s’agit des 

paniers clayonnés typiques de ces deux groupes ainsi que la technique pour tresser les hottes 

en liane. 

 

 

 

 202



a) Les paniers clayonnés 

 

Cette technique de vannerie tissée clayonnée, si elle est courante en Europe ou en 

Afrique (Balfet, 1952), reste très rare en Amazonie. Le cas de la vannerie wayãpi clayonnée 

oblongue, servant à conserver les piments boucanés fait exception. 

 Certes, dans les pièces aujourd’hui regroupées au musée du Quai Branly, il existe des paniers 

de ce type datant du XVIIIe siècle et attestés comme tressés par des Caraïbes de Guyane. 

Mais déjà à l’époque ces vanneries, comme celles tressées par les Palikur aujourd’hui, 

devaient être confectionnées sur commande des colons. Les Kali’na ne se rappellent pas avoir 

tressé cette forme et seuls les Palikur la tressent aujourd’hui en sachant bien le caractère 

emprunté de cet objet (Davy, 2002). On peut d’ailleurs rapprocher ce cas des bouteilles en 

céramique, watalakan, permettant de garder l’eau au froid, fabriquées par les femmes kal’ina 

et destinées auparavant pour la vente utilitaire aux colons et aux créoles et aujourd’hui pour 

la vente décorative aux touristes  (Collomb, 2003: 136).  

Ainsi, très tôt afin de les vendre aux colons, les vanniers amérindiens ont copié, à 

l’instar des potières kali’na pour ces watalakan, des formes d’origine exogène, que devaient 

tresser les esclaves. Remarquons qu’ils ne possèdent pas de noms amérindiens pour nommer 

ces formes, les termes utilisés aujourd’hui étant tous des emprunts aux langues coloniales188, 

français ou anglais, comme panye ou bakisi. Il demeure également possible que ces formes 

aient été copiées sur des paniers de style européen, mais je pencherai plutôt pour une origine 

africaine au vu de certaines caractéristiques techniques de leur vannerie clayonnée comme le 

fond rentrant et les bords consolidés par un entrelacs de liane, typiques de certaines vanneries 

de l’Afrique centrale, notamment chez les peuples bantous (Geary, 1987: 44). 

Jusqu’à aujourd’hui, les populations noires de Guyane qu’elles soient créoles ou  

marronnes utilisent ces paniers agricoles. Leur origine est sans conteste africaine, tout un 

faisceau d’indices nous le prouve ; que ce soit du point de vue des techniques de tressage 

comme on vient de le voir mais aussi de la technique de portage ou de la dénomination 

exogène de ces formes.  

En effet, la technique de portage des charges sur la tête semble bien caractéristique 

des Africains, on ne la rencontre pratiquement pas en Amazonie (Métraux, 1928 ; Leroi 

Gourhan, 1943). Les Amérindiens préfèrent porter leurs charges sur le dos en les suspendant 

                                                 
188 Collomb (2003 : 136) apporte la même remarque pour ces poteries watalakan « un autre indice d’une origine 
coloniale de cette forme paraît êter son nom, emprunté au créole surinamien (littéralement « water » et « can ») 
et l’absence d’une dénomination proprement kali’na de cet objet ». 

 203



à leur front et/ou leurs épaules, ou bien en bandoulière sur le côté. Les techniques du corps 

chères à Mauss (1968), sont en effet constitutives d’une culture et sont souvent des plus 

rétives au changement. Et Nordenskiöld (1929 : 297) d’ajouter « quand il s’agit de porter des 

charges, les indiens sont très conservateurs et en aucun cas près à adopter de nouvelles 

méthodes à la place d’anciennes ». 

 D’autres part, les termes servant à désigner ces paniers sont clairement originaires de 

la langue française pour le terme créole panye, et de l’anglais pour le terme aluku bakisi (de 

basket, panier en anglais). Ainsi, il n’y a pas eu d’emprunt aux langues amérindiennes locales 

pour nommer ces vanneries contrairement à toutes les vanneries empruntées aux 

Amérindiens, qui bien entendu possèdent un nom dans les langues indigènes. C’est le cas des 

presses à manioc, des tamis ou des éventails à feu, objets typiquement amazoniens.  

 

On peut donc conclure que ce type de vannerie clayonnée n’existait pas avant 

l’arrivée des Européens et des Africains. Ainsi le panier clayonné, s’il est aujourd’hui tressé 

par certains Amérindiens du littoral comme les Palikur, constitue indéniablement un apport 

africain. 

 

b) La hotte en liane 

 

La hotte ouverte, différente de la hotte fermée ou en cloche, est très répandue en 

Amazonie et est le plus souvent tressée en fibre de palmier soit pour un usage temporaire soit 

pour un usage plus long. C’est incontestablement la hotte agricole et de transport par 

excellence de nombreuses populations de Guyane comme les Wayãpi, les Palikur, les 

Wayana, les Teko ainsi que d’ailleurs en Amazonie comme les Tapirapé, les Karaja, les 

Auetö, les Panaré, les Maue, les Piaroa, les Guahibo… ou hier les Tupinamba. Au Brésil on 

lui donne le nom d’origine tupi de jamanxi. Il existe aussi ça et là des hottes ouvertes plus 

ouvragées tressées en fibres d’arouman notamment chez les Wayana, les Wayãpi, les 

Waiwai, les Patamona, les Arecuna , les Kali’na et les Caraïbes insulaires. Or, ce sont, à part 

les Wayãpi, uniquement des groupes karib du nord du continent sud-américain qui tressent 

des hottes en arouman, nous laissant penser que les Wayãpi ont bien emprunté cette 

technique aux Wayana. Ajoutons d’autre part que, avec le coffre en arouman, cette hotte est 

typique de l’aire culturelle des Guyanes. 

Cependant en Guyane française et au Surinam, un autre style de hotte existe et tend, 

après avoir été confiné aux Marrons et aux Créoles, à être de plus en plus fréquent, 

 204



remplaçant les autres formes considérées comme traditionnelles. Il s’agit de la hotte en liane 

nommée katouri-do en créole. Ce terme katouri est un emprunt au karib : on retrouve le 

terme wayana katali ainsi que le terme relevé par Breton en 1665, cataoli. Mais, si le terme 

est d’origine karib, l’utilisation de la liane franche tressée aujourd’hui par les Créoles, les 

Aluku et tous les Noirs Marrons ainsi que pratiquement tous les groupes Amérindiens de 

Guyane est une technique importée d’Afrique. De fait, tous les Amérindiens affirment que 

cette hotte en liane est bien un emprunt aux « Noirs ». De même, toutes les hottes décrites par 

les voyageurs ainsi que par les ethnologues du début du siècle comme Roth (1924, 1929), ou 

Nimuendaju (1926) chez les Amérindiens sont tressées en fibres de palmier ou d’arouman. 

Seul Ahlbrinck ([1931] 1956) décrit une hotte kali’na pouvant être tressée en arouman ou en 

liane, nommée patoto, qu’il signale comme la déformation du terme motete désignant la hotte 

ouverte des Noirs marrons. Toutes ces informations sont donc bien concordantes. 

On peut dater l’emprunt relativement récent de cette forme par les populations 

amérindiennes de l’intérieur. D’après Pierre Grenand (com. pers.), les Wayãpi l’ont emprunté 

lors de l’expédition scientifique au Mont St Marcel de 1975. Deux excellents vanniers (Jacky 

Pawe et Jean-Pierre Zidock) l’ont confectionnée en copiant celles apportées par les Saramaka 

et les Créoles présents lors de cette mission de l’ORSTOM. De même, chez les Wayana, elle 

a été vulgarisée par les missions de délimitation de frontière menée par Hurault dans les 

années 50-60, puis par les missions de prospection du BRGM (1975-82). En effet, de 

nombreux porteurs wayana et aluku étaient embauchés ensemble pour ces expéditions. Les 

Wayana et les Wayãpi nomment cette hotte d’un nom composite formé du terme liane et de 

celui servant à désigner leur ancienne hotte ouverte, ainsi les Wayana l’appellent mami katali 

et les Wayãpi simo panãkũ. Les Amérindiens du littoral comme les Kali’na l’ont de toute 

évidence adopté beaucoup plus tôt, vraisemblablement au cours du XIXe siècle. Ils lui ont 

donné un nom d’emprunt, patoto, provenant du noir marron motete.  

Un autre indice intéressant d’ordre linguistique est justement ce terme motete. Ce mot 

noir marron employé pour nommer le katouri-do en liane est à rattacher à une langue 

d’origine bantou (Megenney, 1983). Ce même terme est toujours utilisé de nos jours au 

Congo dans la langue munukituba afin de désigner une hotte dorsale ouverte tressée en liane 

(m’bassa, sp. inconnue) pour transporter les produits agricoles  (André Niambi, com. pers.). 

 

Ainsi, les Aluku et plus largement les Noirs Marrons ont gardé un terme africain pour 

dénommer une vannerie transposée de l’Afrique. Tandis que les Créoles ont, eux, emprunté 

 205



un terme amérindien pour nommer une vannerie allochtone, utilisant une transposition 

lexicale (Grenand F., 1995).  

Ainsi, avec Pierre Grenand, nous pensons que cette technique utilisant la liane franche 

fendue pour tresser une hotte de forme amérindienne a été inventée par les ancêtres des Noirs 

Marrons et des Créoles en utilisant leur technique africaine. Ils auraient adapté leur technique 

de tressage du rotin fendu africain sur la forme amérindienne de la hotte en arouman ou en 

palmier. En effet, cette hotte ouverte est un hybride entre la forme de la hotte amérindienne 

en arouman avec armature en bois et la technique du rotin fendu utilisée en Afrique. Si les 

fibres d’arouman sont solides, ceux des différentes espèces de lianes189 utilisées pour tresser 

cette hotte le sont bien davantage, d’où le succès grandissant que connaît cette forme en 

Guyane. En effet, les Wayana et les Teko n’utilisent quasiment plus que cette forme et elle 

est devenue courante chez les Wayãpi même s’ils continuent à tresser leur hotte en feuille de 

comou. Les Kali’na, eux, ne l’utilisent que pour la chasse, la hotte fermée agricole restant la 

seule utilisée par les femmes. Les Palikur ne semblent jamais s’être approprié cette forme, 

n’utilisant de nos jours quasiment plus que des sacs qu’ils transportent dans un véhicule 

motorisé. Notons que si cette hotte en liane a été adoptée par les Amérindiens et surtout les 

Amérindiennes pour un usage principalement agricole190, chez les Créoles et les Aluku elle 

était utilisée pour la chasse et le transport de divers matériels, le panier clayonné étant lui le 

contenant pour les produits agricoles. 

   

 

 

                                                 
189 Dans la deuxième partie, consacrée aux plantes à vannerie, on retrouvera l’inventaire de ces espèces. 
190 On l’utilise aussi pour transporter le bois de feu. 

 206



Conclusion au chapitre 2 
 

 À parcourir les pages qui précèdent, on saisit l’extraordinaire diversité de formes de 

vannerie tressées par les populations de Guyane puisque j’ai pu recenser pas moins de 210 

modèles. Certes de nos jours, de nombreuses vanneries ne sont plus utilisées dans le cadre 

domestique, soit parce qu’elles ne sont plus tressées, soit parce qu’elles sont uniquement 

commercialisées. On traitera de ces phénomènes dans les chapitres 7 et 8. En tous les cas les 

savoir-faire restent encore présents et, sans surprise, nous pouvons noter que c’est dans le 

cadre du procès de transformation du manioc amer en aliments consommables qu’il existe le 

plus grand panel de vanneries.  Cela n’empêche pas les vanneries d’être présentes dans 

quasiment tous les moments de la vie des sociétés rurales de Guyane. 

 Par ailleurs, comme je crois l’avoir amplement montré, la vannerie s’inscrit très 

largement dans un complexe culturel cohérent recouvrant tout le plateau des Guyanes 

transcendant non seulement les frontières étatiques bien sûr, mais aussi la répartition des 

familles linguistiques. Et je pense, avec Santos-Granero (2002: 49), que : “in short, language 

and culture are connected. This connection is not genetic but historical and thus dependent 

on geographic contiguity and social vicinity. In other words, the notion of culture area could 

be more adequate than that of language family if the aim is to understand interethnic 

similarities and dissimilarities”. Ainsi, la vannerie de Guyane reste dans une large mesure 

typiquement amazonienne même si quelques rares emprunts de technique venant d’Europe ou 

d’Afrique existent. 

 S’épanouissant au sein de cette cohérence culturelle, il n’en reste pas moins que 

chaque ethnie s’est construite un style propre et que la vannerie participe de ce démarquage 

culturel. Ainsi, même si toutes les communautés de Guyane tressent grosso modo les mêmes 

vanneries, les nombreux exemples donnés tout au long de ce chapitre ont montré que chacune 

les confectionne de manière particulière. Ainsi, en tressant les vanneries domestiques que son 

épouse, ses filles non mariées et sa mère veuve utilisent journellement dans la cuisine, dans 

l’abattis, en forêt, l’homme n’affirme pas seulement ses talents de vannier, il affiche son 

identité et son appartenance à une communauté culturelle. Les pages qui suivent vont montrer 

comment le corpus iconographique ornant ces vanneries vient appuyer ce processus 

identitaire. 

 

 

 207



 

 208



Chapitre 3 

De l’Anaconda à l’Urubu :  

Essai sur l’iconographie des vanneries guyanaises 

 

 Les sociétés amazoniennes sont connues pour leur goût de l’esthétisme et de la 

décoration, ainsi que pour la sophistication de leurs parures, et tous les supports sont bons 

pour exprimer leur iconographie riche et variée. Que ce soit, sur les poteries, les calebasses, 

les vanneries ou sur leur propre corps, les motifs existent partout. De nombreuses études 

portant sur les Guyanes ou plus largement sur l’Amazonie ont montré l’importance 

symbolique de ces motifs ou ornementations comme support de signifiant mais aussi comme 

marqueur social ou identitaire permettant de se démarquer des autres (Van Velthem, 1976; 

Erikson, 1986; Ribeiro, 1989; Turner, 1992; Vidal et Verswijver, 1992; Van Den Bel, 1995; 

Erikson, 1996; Gow, 1999; Gallois, 2002; Vredenbregt, 2002; Van Velthem, 2003). Mais ces 

motifs possèdent également une fonction indéniablement esthétique : il ne s’agit pas en effet 

d’enfermer ces populations dans un tout symbolique. Comme le souligne si justement S. 

Price « la sensibilité esthétique – consciente, explicite et fortement sophistiquée- n’est pas 

une exclusivité du monde « civilisé » (Price, [1989] 1995: 183). Ainsi, comme j’en ai déjà 

discuté plus haut, l’aspect esthétique d’une vannerie est important et chaque communauté 

guyanaise sait apprécier les qualités d’un bon vannier aussi bien à l’aune de la richesse de son 

corpus de motifs qu’à la mesure de sa maîtrise de toutes les finesses de l’art du tressage. 

 

 Dans ce chapitre, je m’attarderai sur l’aspect esthétique des vanneries et plus 

particulièrement à leurs motifs ornementaux, ceux-ci conférant leur beauté à ces objets. En 

effet, comme on le verra plus bas, et comme cela a déjà été esquissé, les vanneries les plus 

prisées, celles offertes aux femmes ou lors d’échanges, outre les vanneries-outils liées au 

manioc ayant évidemment leur importance, sont richement décorées de motifs bicolores. 

Précisons de suite, que dans cette partie, c’est uniquement de la vannerie amérindienne dont 

il sera question, les données collectées sur les motifs créoles et marrons n’étant pas assez 

conséquentes. En outre comme il a déjà été avancé plus haut, la vannerie de ces 

communautés n’a semble-t-il jamais été un support iconographique important. De plus, 

 209



l’aspect esthétique des cultures marronnes a déjà été largement traité dans les ouvrages du 

couple Price (Price et Price, 2005; Price, [1984] 1993, [1989] 1995) et de Hurault (1970). 

 

 Dans une première section, nous montrerons que tous ces motifs ont une origine 

mythique et, qu’à l’instar des formes de vannerie et de l’activité même, ceux-ci ont aussi été 

collectés par des ancêtres mythiques au contact d’entités fabuleuses sur lesquelles ont été vus 

tous les motifs tressés jusqu’à présent. J’exposerai ces mythes et discuterai de l’origine de 

cette iconographie. Ensuite, seront passés en revue les motifs ornant ces vanneries en 

montrant que ceux-ci représentent souvent et selon les ethnies des entités mythiques mais 

aussi des animaux appartenant à leur environnement. Il est en effet important de discuter de 

l’iconographie à la lumière de leur assise mythique (Karadimas, 2003). Tous ces motifs sont 

largement inspirés de la nature191 et des récits mythiques. Rappelons ici que les vanneries 

portant motifs sont essentiellement tressées en arouman, quelques rares vanneries avec motif 

étant confectionnées en pinnules de palmier (cas des nattes à cassaves). 

 Dans une deuxième section, on tentera une comparaison interethnique de cette 

iconographie et on montrera son importance en tant que facteur identitaire mais aussi 

culturel. La maîtrise d’un grand nombre de ces motifs par un artisan force le respect des 

autres membres du village. Un artisan qui sait tresser de belles vanneries ornées de riches 

motifs finement ouvragés est apprécié dans sa communauté et d’autant plus convoité par les 

femmes.  

 Il est temps de nous immerger dans le monde esthétique et mythique riche et varié de 

la vannerie guyanaise. 

                                                 
191 C’est le cas de tout le répertoire graphique amazonien mais également de celui des Amérindiens d’Amérique 
du Nord. Dans la région du Nord Ouest, par exemple, l’iconographie des vanneries tlingit est largement inspiré 
de la nature (Turner, 1996). 

 210



Section 1- La « peau » des vanneries :  

esthétisme et symbolisme 
 

 

1-1 Aux origines des motifs 

 
 Le corpus iconographique des Amérindiens de Guyane est d’une grande diversité. Il 

se compose principalement d’un bestiaire mythique mais aussi d’animaux, de plantes et de 

constellations présents dans leur environnement naturel. Et, à l’instar de l’activité de vannerie 

même, il existe chez chacun de ces groupes des mythes expliquant l’origine des motifs.  

 À travers l’Amazonie, de nombreuses études ont déjà montré l’existence de tels 

mythes, que ce soit chez les Asurini (Régina Müller, 1987 in Ribeiro 1989), les Cashinaua192 

(Lagrou, 2005), les Jurimagua193 (Lévi-Strauss, 1964), les Tilio (Magaña, 1987) ou les 

Waiwai (Yde, 1965)… Ainsi, ces peuples ont tous recopié les motifs sur le corps d’un 

monstre mythique, ce dernier étant le plus souvent un anaconda géant. En effet, dans 

l’univers amérindien les figures de l’anaconda ou d’un boa surnaturel « apparaissent en 

maîtres originels de tous les motifs décoratifs employés dans les peintures corporelles, dans 

les nattages des paniers et le tissage » (E. Lagrou, 2005). Et, comme nous allons le voir, c’est 

en effet le cas pour une partie des Amérindiens de Guyane ; néanmoins, de manière 

singulière, deux peuples ont recopié leurs motifs sur le corps d’un urubu à deux têtes tandis 

qu’un autre les aurait obtenus à l’intérieur d’une carapace de tortue. 

 

D’après la tradition orale, tous ces motifs ont été donnés une fois pour toute aux 

ancêtres des différents groupes. Leur mémoire collective se remémore ainsi comment tout 

leur corpus pictural encore connu aujourd’hui a été transmis à leurs ancêtres. Dans cette 

partie nous présentons ce que les mythes de ces différents peuples véhiculent au sujet de cette 

iconographie ; on discutera plus bas des emprunts ou créations de motifs.  

                                                 
192 Chez les Cachinaua, tous les motifs ramènent à la peau de l’anaconda primordial : « les dessins sont des 
chemins, des traces, des indices de ce pouvoir magique de l’image dont le serpent primordial est le détenteur à 
travers eux » (Lagrou, 2005). 
193 Jadis les femmes jurimagua évoquaient les serpents pour copier sur les jarres en poterie les motifs ornant leur 
peau (Lévi-Strauss, 1964). Ce peuple disparu aujourd’hui aurait été apparenté aux Omagua, groupe tupi-guarani. 
 

 211



Jusqu'à aujourd’hui la mémoire de ces histoires a pu être conservée, un corpus 

mythique conséquent étant ainsi disponible. Nous avons pu recueillir des mythes chez 

différents groupes lors de nos enquêtes, mais également dans divers travaux ethnographiques 

permettant ainsi d’avoir accès à une mémoire peut-être dorénavant perdue. 

Ainsi, tous le corpus pictural a été vu, d’après les artisans, lors d’épisodes épiques par 

leurs ancêtres ou par un héros culturel. Les artisans vanniers sont donc sensés représenter les 

motifs vus à une époque mythique, période où la culture était en formation. Temps des 

métamorphoses durant lequel la limite entre monde des humains et des animaux était encore 

floue. 

Chez les Teko, c’est le héros culturel Ka’akatuwãn (« homme de la bonne forêt ») qui 

a rapporté de l’Urubu à deux têtes, au terme d’un long périple dans le monde aérien, les 

motifs, l’usage de l’arouman iliwi (Ischnosiphon obliquus) ainsi que les formes de toutes les 

vanneries. D’après ce récit, présenté dans le premier chapitre, Ka’akatuwãn réussit à duper le 

père urubu à deux têtes ainsi que ses six filles en se faisant passer pour l’époux de celles-ci.  

Après avoir réussi à triompher de toutes les épreuves imposées par le père urubu à deux têtes 

et avec l’aide précieuse de divers animaux secourables, notre héros a pu survivre et  

finalement retourner dans son monde. C’est depuis cette épopée que le peuple Teko possède 

ce savoir. Ce récit épique rythmé par de nombreuses épreuves initiatiques conte ainsi 

comment les motifs encore tressés par les Teko contemporains ont tous été vus sur les pagnes 

des filles de l’urubu à deux têtes Katu’aiwöt. Le héros a en effet recopié lors de ce périple 35 

motifs différents sur leurs pagnes. Tous ces motifs ont ainsi servi à orner vanneries, bancs, 

poteaux de cases mais aussi le corps des Teko, tous ayant été transmis de génération en 

génération jusqu’à nos jours. Il est intéressant de constater qu’une ethnie d’un autre groupe 

linguistique, les Palikur du groupe arawak, connaît un récit similaire. En effet, un mythe 

conte comment Amekeneh alla lui aussi dans le monde céleste des vautours à deux têtes et, se 

faisant passer pour le gendre de l’urubu à deux têtes (makawem) dut, comme dans le récit 

teko, subir le même genre d’épreuves pour prouver qu’il était bien celui qu’il prétendait être. 

Il accomplit, avec succès, toutes les épreuves non sans être épaulé par différents animaux et, 

comme ultime épreuve, il dut tresser un éventail à feu reproduisant les motifs ornant le sexe 

(avag) de sa belle-mère. Il mena à bien cette épreuve grâce à l’aide du lézard wagaygi qui 

réussit à se faufiler sous le pagne de celle-ci et ainsi décrire au héros les motifs décorant son 

 212



entrejambe. Amekeneh pu ainsi tresser l’éventail (awagi194) portant tous les motifs et réussir 

la dernière épreuve. Quelque temps après il parvint à s’enfuir et, par la suite, enseigna les 

motifs aux autres palikur avant de monter au ciel et se fondre dans la voie lactée (Fortino et 

Felicio Iniacio, 2005). 

On retrouve ainsi chez ces deux groupes vivant dans l’est de la Guyane sur le fleuve 

Oyapock une similarité évidente sans que l’on puisse avec certitude établir qui a influencé 

l’autre ; notons que ces deux ethnies connaissent divers motifs symbolisant l’urubu. 

 

Par contre, les Wayana connaissent, eux, le schéma largement répandu en Amazonie 

de l’anaconda comme maître originel des motifs. Il existe, en effet, une histoire contant 

comment tous les motifs ont été vus sur le tulupele, saurien ou anaconda fabuleux. Les Apalai 

considèrent, eux, ce monstre comme une grosse chenille. Dans la littérature on rencontre 

tantôt un monstre aquatique (Schoepf, 1972), une chenille géante (Rauschert, 1967) ou même 

un jaguar géant (Magaña, 1987). En tout cas, tous ces êtres surnaturels sont considérés 

comme des prédateurs anthropophages. Van Velthem (1998) explique que ce monstre 

mythique se transformait à sa guise tantôt en anaconda géant tantôt en chenille géante ; 

faisant de ce monstre le véritable paradigme de la métamorphose cannibale. On montrera 

d’ailleurs plus bas l’importance des chenilles dans l’iconographie  et la pensée wayana. 

L’histoire raconte que ce monstre tuait beaucoup de Wayana et les dévorait, si bien 

qu’un jour ceux-ci décidèrent de le tuer. Ils s’allièrent avec les Apalai et tendirent un piège au 

monstre. Une fois tué, on raconte que les Apalai arrivèrent les premiers sur la bête morte, 

ayant ainsi pu recopier les meilleurs motifs. Les Wayana, eux, atteignirent l’animal en second 

mais restèrent plus longtemps devant la dépouille du monstre. C’est pour cela que les Apalai 

sont meilleurs vanniers et que les Wayana connaissent un plus grand nombre de motifs. Ce 

récit bien documenté a déjà été recueilli par Rauschert (1967), Schoepf (1972), Van Velthem 

(1976) et Fleury (2000a). Voyons ce qu’en dit Schoepf (1972) : « les Wayana avaient eu 

l’occasion d’entrevoir les deux flancs du « touloupere » dont la robe était tachetée de tous 

les motifs aujourd’hui imités par les vanniers indigènes (…) Quand aux Apalai, ils ne virent 

qu’un des flancs de l’animal déjà mort renversé sur le côté (…) ceci explique pourquoi les 

Wayana disposaient jadis de deux fois plus de motifs que les Apalai, mais aussi pourquoi ces 

derniers passaient pour plus habiles que les Wayana. N’avaient-ils pas eu tout loisir 

                                                 
194 Il existe peut-être une parenté linguistique entre le terme palikur servant à nommer l’éventail awagi et celui 
utilisé pour la dénomination du sexe de la femme, avag. Rappelons qu’en kali’na aussi, il existe un lien 
linguistique entre l’éventail à feu, woli-woli et la femme, woli. 

 213



d’observer les motifs qui ornaient le flanc de l’animal et en conséquence de les rendre plus 

fidèlement ? ». 

 

Dans son livre « A pele de Tulupere » (1998), Van Velthem livre une riche version de 

ce mythe. On y découvre que les Wayana se sont fait aider d’oiseaux et d’autres animaux 

pour se débarrasser de ce monstre195. On apprend aussi que les Apalai ont pris l’empreinte 

des motifs grâce à du coton. Ainsi les couleurs du tulupele furent « imprimées » sur ce coton 

et purent ainsi être recopiées.  

Les  Wayana ont vu tous les wama anon « les couleurs de l’arouman » c'est-à-dire les 

motifs sur le flanc de cet animal. Ils reproduisent depuis ce temps les couleurs du tulupele 

(tulupele anon) sur leurs vanneries, leur corps, leurs poteries ou sur leurs colliers, kweju ou 

autre panti196. D’après Kuliempë vivant à Talwen, ce monstre a été tué sur le Paru au 

Brésil197. Celui-ci précise d’ailleurs que le nom tulupele est une onomatopée imitant le bruit 

que son énorme queue produisait en battant le sol et l’air afin d’effrayer les humains : «  tulu 

pele, tulu pele… ». 

On raconte également qu’auparavant les chamanes wayana (piaj) soufflaient sur les 

tiges d’arouman, wama, et passaient des plantes dessus pour que les motifs y apparaissent. 

Ceci montre bien le caractère magique et surnaturel des motifs, le chamane étant le seul à 

avoir le pouvoir de communiquer avec les esprits primordiaux.  

Les Wayãpi ont, eux aussi, copié leurs motifs sur le corps d’un anaconda comme me 

l’a conté Akulu, ancien de Trois-Sauts. Il y a longtemps les oiseaux ont tué un serpent géant, 

nommé keimu (Grenand, 1989) et ont coloré leur plumage grâce aux couleurs de ses 

excréments ; dans son ouvrage sur la mythologie wayãpi F. Grenand (1982) propose une 

version de ce mythe. Mais notre informateur a ajouté qu’il y avait aussi des motifs sur la peau 

de cet anaconda géant nommé moyukupe’a et que les ancêtres les ont ainsi recopiés afin de 

décorer leurs objets et leur corps. D’après F. Grenand (1989), moyukupe’a est un anaconda 

mythique portant « tout le long du dos une crête en plumes rouges comme celles du Ara et vit 

non pas dans l’eau, mais sur les montagnes où il dévore les chasseurs isolés ». Une version 

de ce mythe a d’ailleurs été recueillie chez les Wayãpi-puku du Brésil par D. Gallois (2002). 

                                                 
195 Comme dans les mythes teko et palikur, cette entraide hommes-animaux montre l’importance dans ces 
mythes culturels de l’alliance avec des animaux bien souvent perçus par les populations amazoniennes comme 
des affins (Descola, 2005). 
196 Le kweju est un tablier fait de perles servant de cache-sexe aux femmes. Il n’est plus en usage que rarement 
aujourd’hui : elles le portent lors de cérémonies comme le maraké. Le panti est une ceinture de perles portée par 
les hommes lors des danses et fêtes. 
197 C’est la région d’origine de cet homme ainsi que d’une partie des ancêtres des Wayana français. 

 214



Ce mythème accolé au mythe d’origine de la couleur des oiseaux pourrait bien être un 

emprunt au mythe wayana du Tulupele (P. Grenand, com. pers.). D’après d’autres 

informateurs il semble que les vanneries et les motifs ont tous été donnés par le démiurge 

créateur Yaneya. Par ailleurs, la grande diversité de mots pour désigner les serpents géants 

dans les langues de Guyane est un bon indice de la diversité des représentations et une piste 

pour les emprunts et les brassages ethniques. 

La relation entre anaconda mythique et motifs semble bien exister également chez les 

Kali'na et les Arawak. En  effet, Rudolf Macintosh, Kali’na du village Espérance, m’a bien 

affirmé qu’« avant, les Kali’na tressaient tous les motifs (aniabo) qu’ils avaient vu sur un 

serpent ». Magaña (1987) a relevé un mythe contant comment les ancêtres des Kali’na ont 

recopié tous leurs motifs sur le serpent urupuru, monstre possédant douze têtes et de 

nombreuses langues. Et ce sont les marques des motifs « imprimés » sur le corps d’un 

homme ou d’une femme, après avoir été étreint par le monstre, qui furent recopiées. De 

même les Kali’na de la Barama River au Guyana connaissent un gros serpent du nom 

d’orupere (Gillin, 1936), Roth (1915) avançant le nom de turupere et oruperi. 

 Chez les Arawak, il existe un mythe équivalent à celui des Wayãpi, contant comment 

les oiseaux colorèrent leur plumage avec les couleurs irisées de la peau d’un serpent d’eau 

géant (Lévi-Strauss, 1964). Ce serpent souvent nommé Camudi dans la mythologie arawak 

pourrait bien être également à l’origine de l’iconographie arawak. En effet, deux artisans 

arawak de Balaté affirment que c’est sur la peau d’un serpent géant (Oryo) que les Arawak 

recopièrent tous leurs motifs. Ce serpent monstrueux pouvait être observé le matins très tôt, il 

laissait des traces très profondes dans la terre en raison de sa grosseur. Et si des hommes 

l’approchaient, ils pouvaient voir les flancs de ce monstre recouvert de dessins, tous les 

motifs de vannerie ; il paraîtrait même qu’il traverse encore de temps en temps le Maroni… 

 De Goeje nous offre une autre version de l’origine des motifs chez les Kali’na. Il a en 

effet collecté un mythe racontant que les motifs ont été vus sur la carapace d’une tortue 

comme ce mythe en rend compte: 

 

 

 

 

 

 

 

 215



Mythe 5 - Kali’na  
Mythe de la lune époux  

(de Goeje, 1943: 40) 
 

  Il y a longtemps, une femme était morte en laissant sa fille seule au monde. Les Indiens [les 
Kali’na] l’avaient mal traitée et avaient fini par l’envoyer rejoindre sa mère au ciel. Mais ne 
connaissant pas le chemin, elle s’était approchée trop près de la lune qui l’avait prise pour épouse. 
Quand la lune apprit comment sa femme avait été maltraitée par les indiens, elle envoya sur terre 
un déluge pour tuer tous les méchants indiens « Car, disait la lune, toutes les vierges sont sous ma 
protection et malheur à celui qui en enlèvera une seule ». Les Indiens jusqu’à cette époque ne 
savaient pas décorer les objets qu’ils découpaient dans le bois ou qu’ils tissaient. Mais un jour 
cette femme lune était venue leur rendre visite, assise sur une tortue et leur avaient dit : « Dans la 
carapace de cette tortue d’eau, vous trouverez mon sang tulala-li (mon charme) et dans celui-ci 
tout ce que vous cherchez. » (On raconte aussi que le sang de cette femme lune teint la carapace de 
la tortue tous les mois régulièrement). Et lorsque les Indiens examinèrent la carapace, ils 
trouvèrent sur la face intérieure les motifs de décoration qui aujourd’hui encore leur servent à 
orner tous les objets qu’ils fabriquent. La femme lune était retournée auprès de son époux. Elle vit 
depuis à ses côtés et on peut très bien l’apercevoir lorsque la lune est pleine ; elle est assise sur sa 
tortue à l’intérieur de la lune. 

 

 

Ainsi, à travers ces différents mythes d’origine des motifs, la figure de l’anaconda 

géant est prédominante. Si comme le souligne E. Lagrou (2005), ce mythème est largement 

partagé en Amazonie, sur le Plateau des Guyanes il est particulièrement présent et 

principalement chez les ethnies karib et les Arawak. Des mythes proches du tulupele wayana, 

de l’urupuru kal’ina ou de l’orupere des Kali’na de la Barama River existent également chez 

d’autres groupes karib des Guyanes. Chez les Waiwai, peuple karib vivant à l’ouest des 

Wayana, Fock (1963) et Yde (1965) rapportent qu’un seul motif en méandre a été vu par les 

ancêtres sur un monstre poilu nommé uruperi.  Chez les Tirio, le héros culturel nommé 

waluma (nom de l’arouman) aurait aussi recopié les motifs sur le corps du turupereimë, un 

jaguar mythique (Magaña, 1987). Pour les Ye’kwana, si les motifs sont les peintures d’un 

mauvais esprit, la surface des vanneries ressemble néanmoins à la peau des serpents (Guss, 

1989). Pour les Panaré du Venezuela il existe un rapport entre les brins d’arouman et l’entité 

surnaturelle nommé amana198, moitié humain-moitié serpent (Henley et Mattei Muller, 

1978). Fock (1963) avance également que chez les Wapishana, groupe arawak du Guyana, un 

mythe équivalent existe, le nom du serpent étant utapily. 

 

Les deux mythes teko et palikur mettant en scène des Urubus à deux têtes sont plus 

originaux, mais on retrouve néanmoins des motifs sur le corps ou sur le pagne (peut-être que 

celui-ci a été ajouté par le narrateur par souci de pudeur…) de ces femmes. Comme pour 
                                                 
198 Chez les Kali’na la déesse Amana est très importante, c’est le chef des esprits de l’eau, la mère ou l’épouse 
des jumeaux divins ; elle est un avatar de l’anaconda (de Goeje, 1943; Ahlbrinck, [1931] 1956). 

 216



l’anaconda, les motifs sont la peau de ces monstres. Ainsi, que ce soit chez les Wayana (Van 

Velthem, 2003) ou chez les Ye’kwana (Guss, 1989), il existe une analogie entre la peau de 

l’anaconda mythique et la surface des vanneries. En outre, l’anaconda et l’urubu à deux têtes 

sont très liés au chamanisme et sont les maîtres, respectivement, des mondes aquatique et 

aérien : ce ne sont pas des animaux anodins dans la mythologie amazonienne. Encore une 

fois, le lien entre chamanisme et vannerie transparaît et comme on le verra plus bas, la 

signification des motifs n’est pas fortuite. Ils symbolisent bien souvent des animaux 

mythiques ou bien des bêtes liées au chamanisme ou à la prédation. Rappelons que tresser 

des vanneries et des motifs n’est pas une activité sans danger et diverses précautions sont à 

prendre si l’on ne veut pas s’exposer à des inconvénients tant physiques que mentaux. 

Intéressons-nous maintenant à la signification des motifs ornant la peau de ces 

animaux mythiques et des objets culturels comme les vanneries… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 217



1-2 Des Animaux, des Plantes et des Etoiles : signification des motifs 
 

 Tous les motifs décorant les vanneries sont nommés, et s’il existe quelques 

synonymies pour certains motifs à l’intérieur d’une même communauté, elles sont rares. En 

effet, dans une ethnie, la plupart des noms des motifs sont connus et partagés par tous. 

Chacun de ces corpus iconographiques a, comme je viens d’en discuter, une origine 

mythique. Ils ont été donnés une fois pour toute et sont, depuis, reproduits à l’identique. Et ce 

ne sont pas seulement les artisans, donc les hommes, qui connaissent ces noms mais aussi les 

femmes qui représentent ces mêmes motifs sur les colliers, les tabliers de perles, les poteries, 

les calebasses ou la peau. De même, les bancs ou les casse-tête sculptés par les hommes sont 

souvent décorés avec le même répertoire graphique. 

 Précisons dès maintenant la différence faite entre un motif et un point de vannerie ou 

technique de vannerie. Les motifs décorent certaines vanneries et sont le plus souvent 

bicolores, même si ce n’est pas toujours le cas comme cela a été précisé plus haut. Le nombre 

de motifs tressable est théoriquement infini tant les variations possibles sont nombreuses, les 

différents groupes ethniques  possèdent d’ailleurs tous un terme générique signifiant motif, ce 

vocable étant le plus souvent synonyme de dessin, d’écriture. Par ailleurs, les points de 

vannerie sont des techniques permettant de tresser toutes les vanneries tant ajourées qu’à 

mailles serrées ; ces points sont en nombre limité, en fonction de la nature de la matière 

première et communs à la plupart des groupes de Guyane. À l’instar des motifs ils portent 

tous un nom spécifique, nous les avons rencontrés au fil du chapitre précédent mais 

paradoxalement il n’existe pas de terme générique pour « point de vannerie » dans les 

langues amérindiennes de Guyane. 

 
Tableau 25 - Termes signifiant «motif » dans les différentes langues de Guyane 

français créole arawak palikur teko wayãpi wayana kali’na 
motif marque bolö ahinbak katzivat kusiwa199 tïmilikhem200 aniabo201

 

                                                

 Ces motifs représentent tous des entités peuplant l’environnement plus ou moins 

proche de ces communautés. Il s’agit soit d’animaux ou de parties d’animaux, de plantes ou 

d’étoiles. Sur les 152 motifs recensés, toutes communautés confondues, 82 % sont 

zoomorphes, contre 7 % phytomorphes, 5 % stellaires et seulement 1 % anthropomorphes. 

 
199 Il signifie également écrire et dessiner (Grenand, 1989). 
200 Le terme milikut est aussi employé pour dessin ou écriture. 
201 Le terme –me ou meri signifie également dessin, tache, lettre, inscription (Ahlbrinck, [1931] 1956). 

 218



On remarque par ces chiffres que l’iconographie est essentiellement d’inspiration animalière. 

Et, il semble bien que cela soit plus globalement le cas dans toute l’Amazonie; B. Ribeiro 

(1989) citant Kraus, ayant fait la même remarque chez les Karaja, avance « the little 

importance given to elements of the flora in the decorative and figurative art of the Brazilian 

Indians may be ascribed to the fact that the gathering of fruit and some of their agricultural 

activities, like planting and harvesting, are female tasks. This may be accepted as a 

hypothesis, but it is not a satisfactory explanation, let alone the only one.” (Ribeiro, 1989: 

65). Cette hypothèse semble en effet bancale, les hommes participant également à la 

cueillette, nous pouvons aussi ajouter que les hommes représentent plus aisément des 

animaux parce qu’ils sont chasseurs ou plus prosaïquement parce que les animaux sont plus 

faciles à représenter graphiquement que des plantes, monde végétal pourtant omniprésent 

dans la vie de ces peuples. Mais comme nous le suggère P. Grenand (1982) pour le monde 

wayãpi, le rapport entre l’homme et l’animal est privilégié tandis que le rapport homme-

végétal est beaucoup plus ténu. Ainsi, pour les Wayãpi la place du végétal est subordonnée à 

l’animal. 

 

Examinons plus spécifiquement le cas des populations qui nous occupent 

présentement et précisons dés maintenant que lorsque je parle de motifs zoomorphes ou de 

représentations animales, j’y inclus les animaux de la nature peuplant l’environnement de ces 

populations mais aussi ceux que l’on pourrait qualifier de surnaturels ou bien de monstrueux.  

Car rappelons ici que ces êtres qui sont pour nous surnaturels, ne le sont pas pour ces 

populations, faisant partie de leur quotidien ; ils ne sont pas présents que dans les mythes 

mais habitent tels cours d’eau, colline ou ancien territoire… 

 
Tableau 26 – Répartition des motifs en fonction de leur représentation 

Ethnie Arawak Kali’na Palikur Teko Wayana Wayãpi Total % 
Motifs zoomorphes 8 32 10 15 33 25 123 82 

Motifs phytomorphes - 4 - 3 4 - 11 7 
Motifs stellaires 1 3 - - 1 2 7 5 

Motifs 
anthropomorphes - 1 - - 1 - 2 1 

Motifs non identifiés ou 
autres - 1 - 6 2 - 9 6 

Total par ethnie 9 41 10 24 41 28 152  
 

 Une précision sémantique s’impose avant d’aller plus avant dans notre propos. Les 

termes figuratif ou stylisé seront souvent utilisés afin de caractériser la forme des motifs. Le 

terme figuratif est employé dans le sens « qui donne d'un élément une représentation (au 

 219



naturel ou conventionnelle) qui en rende perceptible (surtout à la vue) l'aspect ou la nature 

caractéristique » et le terme stylisé comme celui « qui représente la réalité d'une manière 

simplifiée ou par une figure conventionnelle »202. Ainsi les motifs géométriques abstraits 

représentant une partie d’animal sont considérés comme stylisés tandis que les motifs tentant 

de suggérer la forme de l’animal en entier ou une partie de l’animal mais avec une 

ressemblance relativement fidèle sont dits figuratifs. 

 

 Voyons maintenant en détail ce que représentent ces motifs et dans quelle mesure ils 

sont liés aux mythes et aux représentations de ces peuples. 

 

 
1-2-1 Les motifs zoomorphes : Serpents, Jaguar et Chenilles 

 

 Ainsi la majorité des motifs sont zoomorphes : pas moins de 122 motifs ont été 

recensés. Ils représentent des animaux en entier ou bien seules des parties de leur corps sont 

suggérées. Cela peut être un ventre, une poitrine,  des cornes, des genoux, des cloaques, des 

poignets voire de simples empreintes... Lorsqu’on a l’animal en entier, la représentation peut 

être dite figurative car sa reconnaissance s’avère plutôt aisée. Lorsqu’elle est dite stylisée, les 

parties d’animaux sont elles plus abstraites et plus difficilement identifiables pour un œil non 

averti. Ainsi, tous groupes confondus, ce n’est pas moins d’une trentaine d’animaux qui sont 

représentés. Fréquemment il s’agit d’une espèce particulière comme le jaguar, l’anaconda, la 

tortue terrestre, le lézard grand tejou mais cela peut être aussi un animal générique comme 

oiseau, poisson,  ou méduse… Dans le tableau suivant, est illustré la diversité du bestiaire 

représenté sur les vanneries amérindiennes. Nous observons également que certains animaux 

se voient attribuer plus de motifs et sont plus importants dans l’iconographie. Si certains 

comme les chenilles, les serpents et l’anaconda, les jaguars et le chien ainsi que les 

grenouilles et crapauds ne sont pas surprenants, car ils sont bien connus comme animaux 

emblématiques de nombreuses cultures amazoniennes, par contre la représentation 

importante des hirondelles est plus exceptionnelle. Intéresserons-nous plus précisément à 

chacun de ces groupes d’animaux. 

 

 
                                                 
202 Ces deux définitions sont tirées du Trésor de la Langue française : http://atilf.atilf.fr/tlf.htm
 

 220



Tableau 27 - Animaux représentés dans l’iconographie de chaque groupe amérindien203

Animaux Arawak Kali’na Palikur Teko Wayana Wayãpi Total 
Chenilles 1 2 - 2 7 1 13 

Jaguar/chien et écureuil 1 2 1 2 4 2 12 
Hirondelles, oiseaux queue en 

ciseaux, chauve souris et 
pigeon 

- 1 - 2 4 5 12 

Serpent et anaconda 3 4 1 - 1 2 11 
Amphibiens 1 3 1 - 3 1 9 

Poissons - - 1 1 3 3 8 
Tortue terrestre et marine 1 2 1 1 - 2 7 

Escargot et bigorneau - 4 1 1 1 - 7 
Oiseau  - - - 1 3 1 5 
Urubu - - 2 1 - 1 4 
Daguet - 3 - - - 1 4 

Lézard (tejou) - - - 1 1 2 4 
Singe 1 1 - 1 1 - 4 

Amphisbène - - - 1 - 1 2 
Caïman - - - - 1 1 2 
Crabe - - - 1 1 - 2 

Fourmi manioc - 1 1 - - - 2 
Fourmi piqueuse - 1 - - - 1 2 

Héron - 2 - - - - 2 
Araignée - 2 - - - - 2 
Abeille - 1 - - - - 1 
Acouchi - - - - 1 - 1 
Loutre - - - - 1 - 1 

Méduse - 1 - - - - 1 
Mille pattes - 1 - - - - 1 

Papillon - 1 - - - - 1 
Perroquet - - 1 - - - 1 

Rapace (harpie) - - - - - 1 1 
Tapir - - - - 1 - 1 

 

 

a) Les chenilles : les animaux de la métamorphose 

 

Les chenilles sont les animaux les plus représentés dans l’iconographie ornant les 

vanneries avec treize motifs différents tressés par tous les groupes amérindiens à l’exception 

des Palikur. Ce sont les Wayana qui connaissent le plus grand nombre de motifs figurant 

des chenilles puisqu’ils en tressent sept différents, faisant de la représentation des chenilles le 

signe distinctif de leur iconographie (cf . planche 27). Si les motifs représentant des chenilles 

chez les Arawak, les Kali’na et les Wayãpi portent des noms génériques (oruki en kali’na et 

io en wayãpi, je n’ai pas relevé de nom en arawak) par contre chez les Wayana chaque motif 

est identifié par un nom particulier. En effet, en wayana le terme générique pour chenille est 

ërukë mais aucun motif de vannerie ne porte ce nom, ils représentent tous une chenille bien 
                                                 
203 Ce tableau présente la liste des animaux triée dans un ordre décroissant, du plus grand nombre de 
représentation picturale par catégorie animale à la plus faible.  

 221



précise. Et ces motifs sont figuratifs alors que chez les Arawak, les Kali’na, les Wayãpi ou les 

Teko, ils sont stylisés, sauf pour un des deux motifs kali’na représentant une chenille poilue 

nommé pakara’mbo. Signalons que, chez les Kali’na, il existe deux variantes du motif oruki, 

un motif simple et un plus élaboré. 

Les Arawak tressent un motif en S symbolisant une chenille, les Wayãpi représentent un 

rectangle comprenant six croix figurant « le dos de la chenille », io ape204, tandis que les 

Teko connaissent deux motifs, des lignes parallèles symbolisant des  « chenilles endormies » 

(ou en chrysalide ?), iwogaket, ainsi qu’un motif nommé iwo’i lape, « le chemin de la 

chenille ». 

 

Les représentations des chenilles chez les Wayana sont elles nombreuses et chaque motif 

figure un  chenille fabuleuse particulière : 

- mamaktelele : ce motif en S représente une chenille mythique mais aussi une 

perdrix. En effet, comme le souligne Van Velthem (1976, 1998, 2003) la plupart des 

motifs wayana et particulièrement ceux représentant des chenilles ont deux 

significations, une représentant un animal de la surnature et une autre de la nature. 

D’après De Goeje (1941) mamak tiriri est la mère du bruit ou du tremblement. 

- matawat : ce motif figure une chenille glabre bicéphale. Elle vit sur la liane 

matawatyu (sp. indét) poussant dans les abattis. Elle est noire, on la dit agressive, 

elle peut attaquer et piquer l’homme si on parle à côté d’elle. Matawat est aussi un 

serpent surnaturel, l’autre nom du Tulupele étant matawanaimë (Chapuis et Rivière, 

2003). De Goeje (1941) définit matawanaimë comme un esprit aquatique et une très 

grande loutre. 

- matuluwana ou maturanakë : c’est une chenille mythique à deux têtes représentée 

avec de long poils recourbés. 

- mekuwom : c’est une chenille mythique à deux têtes stylisées mais aussi un singe-

anaconda, meku étant le singe Cebus. Le motif rappelle plus la forme longiligne de 

l’anaconda que l’aspect d’une chenille205.  De Goeje (1941) rapproche cet être de 

l’esprit des bois mekuimio des Kali’na se présentant comme un singe Cebus géant. 

                                                 
204Les  Wayãpi connaissent aussi un motif corporel nommé io symbolisant une chenille (Grenand, 1989). Ce 
même motif facial existe chez les Wayana et est nommé matawat alors que le motif facial nommé chenille, 
ërukë, représente, lui, un S  comme mamaktelele (Hurault, 1968). 
205 Le motif corporel wayãpi nommé io (chenille) est identique. Il n’est par contre pas représenté sur les 
vanneries. 

 222



Planche 27 

Planche 27- Les Chenilles 
 
 
 

 1)     2) 
 

 3)   4) 
 

 5)     6) 
 
1)  mamaktelele (Wa1) ; 2) matawat (Wa) ; 3) mekuwom (Wa) ; 4) matuluwana (Wa) ; 5) napi akï (Wa) ;     
6) tsikalewöt (Wa) 
 
 

                                                 
1 Pour les noms d’ethnies dans les planches suivantes j’utiliserai les abréviations suivantes : Ar (Arawak-
Lokono), Ka (Kali’na), Pa (Palikur), Te (Teko), Wa ( Wayana), Wi (Wayãpi). 
 



Planche 27 

                

 7)   8) 
 
 

 9)     10) 
 
 

 11)       12) 
 
 
7) chenille (Ar) ; 8) oruki (Ka) ; 9) oruki (Ka) ; 10) io ape “dos de la chenille” (Wi) ; 11) iwogaket “chenilles 
endormies” (Te) ; 12) iwo’i lape “ chemin de la chenille” (Te) 
 
 
 
    
 



-  napi akï : « chenille de l’igname », c’est une chenille mythique à deux têtes (cf. 

infra). 

- palu ale akë : chenille des feuilles de bananier. Nommé palitë par Van Velthem 

(1998), De Goeje (1941) considère le palitë comme un esprit jaguar-chenille 

anthropophage. 

- tsikalewöt : chenille bicéphale et poilue. Cette chenille urticante vit sur le cotonnier. 

Elle est la nourriture de l’oiseau tsikale206. 

 

On retrouve également une technique d’attache du tamis aux baguettes nommée elukë 

anon, « couleur de chenille », ou ëlukë pupu, « patte de chenille » par les Wayana. Tous ces 

motifs chenilles ornent aussi les ceintures de perles (panti), les colliers (kasulu), les casse-tête 

(kapalu), les ligatures des peignes mais aussi les corps des humains. 

 

 Ainsi, ces chenilles sont toutes des êtres surnaturels mais certaines sont aussi présentes 

dans l’environnement. Notons que certaines sont également des anacondas ou des jaguars, 

ces animaux étant, chez les Wayana, très liés (Van Velthem, 2003). En outre, le tabac est 

« une création de la chenille » (Fleury, 2000a: 300), ses excréments s’étant transformés en 

feuilles de tabac. La relation entre les chenilles et le chamanisme nous apparaît ainsi très 

clairement, le tabac étant la plante des piaje par excellence. 

Les chenilles sont les animaux emblématiques de la métamorphose, processus tenant une 

place primordiale dans les mythologies amazoniennes (Descola, 2005) et particulièrement 

chez les Wayana comme le montrent Hirtzel (1997) ou Chapuis (2003). D’après ce dernier 

« la chenille- qui va devenir chrysalide puis papillon- est l’emblème de la métamorphose, elle 

joue un rôle considérable dans la culture wayana, où elle est partout ou presque présente 

(que ce soit dans les interdits, l’artisanat, les récits…) » (Chapuis et Rivière, 2003: 224). 

Ainsi, de part son cycle de transformation particulièrement spectaculaire, la chenille est le 

symbole de la métamorphose. Notons que chez les Tilio, peuple lui aussi du groupe karib 

vivant non loin des Wayana au Surinam et avec qui ils ont de nombreux échanges, le rôle de 

la chenille est aussi prééminent, comme le montre Koelewijn et Rivière (1987). 

Rappelons enfin le lien entre métamorphose et vannerie, déjà évoqué dans le premier 

chapitre, où nous avons vu que de nombreuses vanneries étaient issues de la transformation 

d’animaux que ce soit chez les Wayãpi ou les Wayana. 

                                                 
206 Le sikale ou tsikale (piaye à ventre noir ou coucou, Piaya melanogaster, Cuculidés) est considéré comme un  
oiseau magicien, il est aussi annonciateur de présages (Chapuis et Rivière, 2003). 

 223



 

Chez les Wayana la chenille est aussi liée à la maladie comme le montre le mythe 

présenté ci-dessous : 

 

Mythe 6 - Wayana  
Histoire de la chenille napi akë 

 
Avant les femmes aimaient beaucoup faire du cachiri avec le napi (igname). 

Un jour, une femme enceinte alla chercher dans son abattis des ignames mais il y avait beaucoup 
de chenilles que l’on nomme napi akë sur les pieds d’igname. 
Alors elle prit un bâton et tapa sur les chenilles afin de les tuer. Mais l’esprit de ces chenilles entra 
dans son ventre. 
Et, lorsqu’elle accoucha, son bébé avait plein de plaies sur sa tête. La mère eut beau utiliser de 
nombreuses plantes différentes pour soigner ces plaies, jamais elles ne s’en allaient.  
Un jour que la mère était dans l’abattis en train de travailler avec son enfant, qui avait maintenant 
2 ou 3 ans, celui-ci se mit à pleurer. La mère demanda à son fils ce qu’il avait et celui-ci répondit : 
« Maman, quand j’étais dans ton ventre, tu m’as frappé quand j’étais sur les ignames. C’est pour 
cela que je suis malade. » 
La mère prit peur et partit en laissant son enfant et ses maniocs. 
Elle dit aux autres femmes que son fils était une chenille. 
Elle prit le tukupi207 et alla la jeter sur son enfant chenille pour le tuer. L’enfant cria très fort. 
Puis tout les habitants abandonnèrent le village et laissèrent l’enfant seul pour aller construirent un 
autre village plus loin. 
 

C’est pour cela qu’aujourd’hui quand un enfant à beaucoup de plaies on dit que c’est peut être 
une chenille napi akë. 
Il existe un motif de vannerie qui représente cette chenille magique. 
 
Récit recueilli en français auprès de Linia Opoya par Damien Davy, le 20 septembre 2005. 

 

 

Ce mythe montre les liens unissant chenille, métamorphose et maladie ; de plus Hirtzel 

précise que « certaines chenilles, visibles des seuls chamanes, sont considérées comme une 

cause de morbidité ; c’est une pathologie qui atteint surtout les enfants. On dit aussi que les 

femmes stériles ont le ventre rempli de chenilles ; ces dernières dévoreraient les enfants dans 

l’utérus (mule enï). » (Hirtzel, 1997: 16). Hurault (1968) ajoute que les Wayana pensent que 

les chenilles sont capables de se fixer sur les humains et de ronger leurs entrailles. Pour les 

Wayana ces animaux sont donc de dangereux prédateurs tant par leurs liens les unissant aux 

anacondas, aux maladies ou tout simplement comme plaies végétales dévorant les 

plantations. Ainsi, chez eux, les chenilles symbolisent tour à tour la métamorphose, la 

maladie, la prédation et le chamanisme208. Van Velthem (2003) a déjà montré les liens étroits 

unissant prédation et métamorphose. Les liens entre prédation et chamanisme sont eux aussi 

récurrents en Amazonie (Chaumeil, 2000).  
                                                 
207 Jus toxique extraît de la masse de manioc râpée. 
208 Chez les Trumai la relation entre chenille et métamorphose est également présente (Monod Becquelin, 1982). 

 224



b) Jaguar, puma, chien et écureuil : la prédation 

 

Le jaguar (Panthera onca, Félidés), le chien, le puma (Puma concolor, Félidés) mais 

aussi l’écureuil (Sciurus sp.), que je regroupe dans cette même catégorie, sont, eux aussi, très 

présents dans la pensée amazonienne ; douze motifs leurs sont consacrés dans la vannerie 

guyanaise (cf. planche 28).  

J’ai inclus les écureuils dans cette catégorie pour deux raisons. D’une part, le motif 

écureuil est quasiment le même que le motif jaguar ; seule une différence dans la manière de 

tresser la queue, vers l’extérieur au lieu de l’intérieur, les distingue ; d’autre part l’écureuil est 

souvent lié à la prédation, à l’instar du jaguar, comme chez les Wayana par exemple, chez qui 

il joue un rôle important (Van Velthem, 2003). Le motif meli, écureuil, dont les Wayana 

ornent leur vannerie représente plutôt meli imë209, animal au pouvoir surpuissant, véritable 

esprit écureuil (Chapuis et Rivière, 2003). 

 Trois groupes représentent l’écureuil de la même manière et de façon figurative : les 

Kali’na, les Wayana et les Wayãpi (kesipuru en kali’na, meli en wayana et kusipuru en 

wayãpi)210.  

 

Pour les jaguars, chiens et pumas, tous les groupes possèdent des motifs tantôt stylisés 

tantôt figuratifs. Les Wayana connaissent trois motifs liés au jaguar ou autre carnivore211, les 

Teko deux, les autres groupes n’ayant qu’une représentation. 

Les Palikur symbolisent l’empreinte de ce félin, kawukwine asuban-ap, par des petits 

diamants accolés côte-à-côte avec une croix à l’intérieur. 

Les Teko et les Wayãpi connaissent tous deux un motif représentant de manière 

différentes le visage du jaguar. Celui des Teko, dzawa-a-r- owa, est symbolisé par des carrés 

concentriques tandis que celui des Wayãpi, yawa lowa, par un rectangle enfermant quatre 

croix. Notons que ce dernier motif peut aussi être nommé yawa pile, la peau du jaguar. 

Mais les Teko représentent aussi de manière figurative le chien ou le jaguar, ce même 

motif est  aussi connu par les Kali’na, les Wayana et les Arawak-Lokono (dzawat en teko, 

kaikusi en kali’na, kaikui en wayana et pero212 en arawak). Tous ces noms s’emploient tantôt 

                                                 
209 Chez les Wayana, imë signifie grand ou surnaturel quand il est le suffixe d’un nom d’animal ou de plante. Il 
peut également signifié ‘sauvage’ en fait « tous les êtres vivants sont ainsi susceptibles d’avoir un double imë, 
qui relève plus du domaine des esprits que de celui de la réalité » (Fleury, 2000a: 298). 
210 Notons que l’ont retrouve également, chez les Indiens d’Amériques du Nord, une relation entre cet animal et 
le cannibalisme (Lévi-Strauss, 1985). 
211 Ils sont aussi des motifs corporels.  
212 De l’espagnol pero, chien. 

 225



pour le chien, tantôt pour le jaguar, ainsi on donne indifféremment le nom de chien ou de 

jaguar au motif.  

 

 Les Wayana symbolisent également deux autres félins fabuleux213 : 

- kaikui apëika : il s’agit d’un puma mythique représenté par un motif figuratif où l’on 

remarque deux têtes recourbées à chaque extrémité ainsi que des pattes. D’après Van 

Velthem (2003), il peut avoir le pelage noir. 

- tumhewëhe : jaguar mythique monstrueux. Il a deux têtes, la longue crinière de 

chacune venant s’entremêler à l’autre. Il n’a pas de queue. C’est cette crinière 

entremêlée que le motif représente par un entrelacs de chemins rappelant un 

labyrinthe. Tumhewëhe est aussi le nom d’une chenille poilue, montrant de nouveau le 

rapport étroit entre chenille, jaguar et prédation. 

 

Si le jaguar est souvent ridiculisé dans les contes animaliers guyanais comme un animal 

lourdaud et un peu demeuré, il reste néanmoins le plus gros prédateur de Guyane et est 

considéré comme un ennemi pour l’homme même si les accidents dus à cet animal sont rares. 

Parallèlement, en Guyane, et plus largement en Amazonie (Chaumeil, 2000), le jaguar, 

prédateur par excellence, est un animal très lié au chamanisme214. Chez les Kali’na, le 

chamane possède des bancs ayant la forme du jaguar215, ce dernier étant un auxiliaire puissant 

qui le secondera lors de ses quêtes de vision (de Goeje, 1943). Mais l’esprit des jaguars 

semble dangereux et difficile à contrôler et d’après Ahlbrinck, « l’esprit du tabac qui aide les 

humains à devenir des hommes médecine se compte parmi les mauvais esprits au service de 

l’esprit jaguar » (Ahlbrinck [1931] 1956 : 189). 

 Chez les Wayãpi, c’est le jaguar qui menace de dévorer l’apprenti chamane lors d’une 

des dernières étapes de sa formation (Grenand et al., 2004). D’ailleurs, pour eux (Grenand F., 

1982a), le jaguar n’était-il pas un homme avant de devenir ce prédateur ?  

D’après Van Velthem (2003), les grands félins sont souvent les alliés des chamanes 

wayana dans leurs quêtes. Dans cette langue, le terme utilisé pour jaguar ou fauve, kakui est 

aussi une métaphore pour dire « ennemi cruel » et aussi « guerrier » (Chapuis et Rivière, 

2003 : 689). De plus, que ce soit chez les Wayana, les Kali’na ou les Wayãpi, de nombreux 

monstres ressemblant à des jaguars ou autres félins peuplent leurs mythes et leurs imaginaires 

                                                 
213 Les motifs kakui et kakui apëika sont aussi des motifs faciaux (Hurault, 1968). 
214 Chez les Ashéninka le jaguar est l’allié du chamane (Lenaerts, 2004). 
215 Ils peuvent aussi avoir la forme du caïman, de l’urubu… 

 226



Planche 28  

Planche 28- Jaguar, puma, chien et écureuil 
 
 
 
 
 
 
 

 1)        2) 
 
 

 3)       4) 
 
 
 
1) kesipuru (Ka), kusipuru (Wi), meli (Wa) « écureuil »   
2) kaikui (Wa), pero (Ar), dzawat (Te) «  jaguar » ou  « chien »  
3) kaikusi «jaguar » (Ka)       
4) kaikui apëika « puma mythique » (Wa), en bas à droite et à gauche : poissons ilikaj  
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

  



Planche 28  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 5)   6) 
 
 

 7)     8) 
 
 
5) tumhewëhe  « jaguar mythique » (Wa)  
6) kawukwine asuban-ap « empreinte du jaguar » (Pa)  
7) dzawa-a-r-owa « visage du jaguar » (Te)   
8) yawa lowa « visage du jaguar » (Wi) 
 



comme par exemple l’akamisala, jaguar gigantesque vivant en groupe et qui crie comme 

l’oiseau agami d’après les Kali’na ou bien le tale’iyawa dont le corps est celui d’un poisson 

aïmara (Hoplias macrophtalmus) et sa férocité, celle d’un jaguar d’après les Wayãpi 

(Grenand, 1989). Et ici, c’est simple, « carnivore », « cannibale » et « jaguar » sont le même 

mot, yawa, « celui qui nous mange » (F. Grenand, com. pers.). Van Velthem (2003) a recensé 

une vingtaine de ces kakuiimë, jaguars monstrueux, dans les mythes wayana du haut Paru au 

Brésil. 

 

c) Hirondelles, queue en ciseaux, chauve-souris et pigeon  

 

De manière assez surprenante, les motifs représentant les hirondelles ainsi que d’autres 

volatiles comme les rapaces queues en ciseaux, les chauves-souris ou les pigeons sont assez 

communs dans l’iconographie ornant les vanneries amérindiennes : douze motifs existent 

chez les groupes tupi et karib uniquement (cf. planche 29). Tous ces motifs, sauf un, 

représentent de manière figurative ces animaux en vol, les ailes plus ou moins déployées : de 

légères variantes, un dessin plus ou moins élaboré désignera un animal différent. Les Wayãpi 

connaissent cinq motifs symbolisant différentes hirondelles, un pigeon mais aussi le nid de ce 

dernier, les Wayana tressent quatre motifs d’hirondelles et de chauves-souris, les Teko deux 

motifs représentant l’oiseau queue en ciseaux et l’hirondelle, enfin les Kali’na ont un seul 

motif hirondelle (sololiya, nom générique pour les hirondelles).  

 

Voyons en détail les différents motifs de volatiles wayãpi : 

- masuwili : c’est l’hirondelle de cheminée (Hirundo rustica, Hirundinidés) le motif la 

représente en vol et tous les traits sont doublés, ses ailes sont recourbées vers l’arrière, 

elle est de taille plus grande que silololaãnga. 

- miyũ’i: ce motif représente l’hirondelle à ceinture blanche (Atticora fasciata, 

Hirundinidés). 

- pikau : il représente le pigeon à écailles (Columba speciosa, Columbidés) ; il est aussi 

nommé yelusi,  tourterelle (Leptotila rufaxilla, Columbidés). Il est composé d’un petit 

losange pour la tête et d’un plus gros pour le corps (toujours plus gros que celui tressé 

pour les différentes hirondelles), ses ailes sont courtes et légèrement recourbées vers 

l’arrière. 

- Pikaulowaiti: « nid du pigeon, Columba speciosa » ; ce motif représente de petits 

carrés concentriques de taille croissante. 

 227



- silololaãnga : « comme l’hirondelle chalybée, Progne chalybea, Hirundinidés » ; ce 

motif symbolise l’animal avec les ailes droites et en traits simples. 

 

Les Wayana connaissent les motifs suivants : 

- kumalak : ce motif représente le « milan à queue fourchue » ou « queue en ciseaux » 

(Elanoides forficatus, Accipitridés) les ailes déployées. 

- huluk huluk : cette « hirondelle » (Atticora sp. ?, Hirundinidés ) est aussi représentée 

les ailes déployées mais en plus petit que le motif précédent. Huluk huluk imë est un 

esprit (De Goeje, 1941). 

- malapi : l’ « hirondelle à ailes blanches » (Tachycineta albiventer, Hirundinidés) est 

représentée les ailes droites et avec des traits simples. D’après Van Velthem (1998), 

ce motif représente aussi un être surnaturel. 

- panawan : ce motif représente une « chauve-souris » (esp. indét.), ou encore 

leleikë216, le bien nommé « Faucon des chauves-souris » (Falco rufigularis, 

Falconidés) sur le Paru de l’Este (Van Velthem, 2003). Le motif est plus grand que les 

précédents et l’animal est représenté les ailes repliées vers l’arrière et la queue 

fourchue. 

 

Les Teko représentent deux motifs de volatiles : 

- tapen : c’est le « milan à queue fourchue » ou « queue en ciseaux » (Elanoides 

forficatus, Accipitridés), il est représenté les ailes déployées droites en traits doubles, 

la queue fourchue. 

- tzilolo : c’est le même animal que le silolo wayãpi (Progne chalybea, Hirundinidés), 

ce motif représente « l’hirondelle » en vol avec les ailes recourbées et des traits 

simples. 

 

On remarque une grande richesse de représentation d’animaux en vol avec une non moins 

grande richesse de dénomination. Si certains informateurs me nommaient tous les motifs de 

volatiles du nom générique d’hirondelle, certains par contre m’ont donné un nom précis pour 

chaque motif différent. Pour ce que l’on pourrait nommer le complexe des oiseaux en vol, il 

existe une certaine labilité dans la dénomination des multiples motifs existants. 

                                                 
216 C’est aussi un motif facial (Hurault, 1968). 

 228



Planche 29  

Planche 29 - Le complexe des oiseaux en vol 
 

 
 
 
 

 1)         2)      
 
 
 

  3)      4) 
 
 
1) masuwili « hirondelle de cheminée » (Wi), panawan « chauve-souris » (Wa), 
tapen « milan à queue fourchue » ou tzilolo tzepe’e « hirondelle se séchant les ailes » ou iliwi tzepe’e « urubu se 
séchant les ailes » (Te)  
2) huluk huluk « hirondelle sp. » (Wa) 
3) miyũ’i « hirondelle à ceinture blanche » (Wi), kumalak « milan à queue fourchue » (Wa) 
4) silolo laãnga « image de l’hirondelle » (Wi), tzilolo « hirondelle sp. » (Te) 
 
 
 
 
 
 
 
 



Planche 29  

 
 
 
 

 5)      6) 
 
 
 

 7)      8) 
 
 
5) yelusi « tourterelle » ou pikau  « pigeon » (Wi) 
6) malapi « hirondelle sp. » (Wa) 
7) pikaulowaiti « nid du pigeon » (Wi) 
8) sololiya « hirondelle » (Ka) 
 



Lorsqu’on parcourt la littérature, les hirondelles sont rarement évoquées et on ne trouve 

pas trace de ces animaux dans la mythologie. Ces animaux gracieux, croisés régulièrement 

quand on navigue sur les fleuves de Guyane, sont très présents dans l’environnement de tous 

ces peuples. Ils sont aussi régulièrement tressés et très prisés car considérés comme 

particulièrement élégants ; d’ailleurs Ahlbrinck ([1931] 1956) remarquait déjà que 

l’hirondelle inspirait beaucoup les vanniers kali’na. Par conséquent on peut voir dans la 

représentation de ces animaux uniquement un souci esthétique sans forcément chercher 

obstinément une fonction symbolique, même si Van Velthem (1998, 2003) évoque chez les 

Wayana l’animal malapi comme un être surnaturel et si Chapuis (2003) cite un mythe 

précisant que les malapi et les jaguars étaient présents dans la tanière du monstre mythique 

tulupele. De Goeje (1941) cite également huluk huluk imë comme un  esprit. 

Par contre les autres volatiles sont présents dans la pensée mythique et chamanique. Chez 

les Wayãpi, c’est le pigeon qui taille le premier banc de bois en imitant la silhouette du 

vautour à deux têtes (Grenand, 1989). Les rapaces tels que leleikë et kumalak sont liés au 

chamanisme. Chez les Wayana, le leleikë fume le tawali217 avec le piaje, la fumée dégagée 

traçant le chemin que devra suivre ce dernier tandis que le kumalak assiste le chamane en le 

transportant lors de ses voyages (Van Velthem, 2003). Chez les Teko, les Wayãpi et les 

Palikur, ces animaux sont aussi liés au chamanisme (P. Grenand, com. pers.). Le queue en 

ciseaux est un auxiliaire puissant des piaje teko et wayãpi218. 

 

d) Serpents et anaconda  

 

Une autre catégorie d’animaux est amplement présente dans l’iconographie, celle des 

serpents et plus spécifiquement l’anaconda (Eunectes murinus Linné, Boidés) ainsi que leurs 

transformations. Onze motifs représentent ces animaux ou parties de ceux-ci et il n’y a que 

chez les Teko que je n’ai pas recensé de motif qui leur soit lié (cf. planche 30). 

 Ils sont particulièrement représentatifs de l’iconographie kali’na et arawak dans la 

mythologie desquels ces animaux ont une place importante. Les Kali’na possèdent quatre 

motifs représentant des serpents et anaconda, les Arawak-Lokono trois.  
                                                 
217 La tawali est le cigare du chamane composé de tabac cultivé dans les abattis et roulé dans une feuille faite du 
liber de l’arbre éponyme (Couratari multiflora, Lecythidaceae). Ce cigare et sa fumée sont les principaux 
instruments de la cure chamanique. 
218 Chez les Arawaté, groupe tupi, le taperã ou tapen est l’animal domestique des divinités célestes (Viveiros de 
Castro, 1992), chez les Urubu Ka’apor, c’est l’animal familier des chamanes, chez les Tembé il est lié à la 
sorcellerie (Huxley, 1960) ; enfin chez les Apapokuva, c’est l’oiseau de tupã, lié à la pluie (Nimuendaju 1978 in 
Viveiros de Castro, 1992). De même, chez les Desana, cet oiseau est très important dans le chamanisme 
(Reichel-Dolmatoff, 1985). 

 229



Chez les premiers, deux motifs représentent un anaconda mythique et les deux autres un 

crotale et un serpent générique: 

- alamari : ce motif représente le corps sinueux de l’anaconda monstrueux nommé 

alamari ainsi que sa tête en forme de flèche. Il est souvent accompagné d’une 

grenouille, kupipi, qu’il s’apprête à manger. 

- alamari botameri: ce motif représente les motifs présents sur les joues de cet 

anaconda mythique. Sa tête en forme de flèche est plus grande que le précédent et 

décorée de croix. Il existe deux variantes de ce motif, dont une est simplifiée. 

Ahlbrinck ([1931] 1956) nomme ce motif aramari peta-ya menu-ru « le sang sur les 

maxillaires du serpent aramari ». 

- asakaimo : Crotalus terrificus d’après Ahlbrinck ; ce serpent à sonnettes est le 

synonyme ancien de Crotalus durissus Linné, Crotalinés (Chippaux, 1986). Ce motif 

représente des losanges concentriques figurant les ornementations de cet animal. 

- okoyu : c’est le terme générique pour serpent. Seul son corps est représenté par une 

ligne sinueuse noire portant des petites croix ou bien une ligne simple, c’est un motif 

dit à la grecque.219 

Ce dernier motif est représenté par les Waiwai, ils le nomment okoimomeorü, motif 

serpent d’eau (Yde, 1965). 

En plus de ces motifs, un point de vannerie kali’na (cf. supra) est aussi parfois nommé 

kwasagala du nom du serpent aquatique Hydrops triangularis. 

Chez les Arawak-Lokono trois motifs représentent des serpents, je n’ai jamais eu 

l’occasion de les observer : 

- kamãdo bolö : kamãdo ou camudi représente un anaconda, c’est le alamari kalin’a, 

bolö signifiant dessin, marque. Ce motif de vannerie représente les taches sur la peau 

de l’anaconda. 

- maka sneki bolö : maka sneki est le nom en sranan tongo du maître de la brousse ou 

grage carreaux en créole (Lachesis muta). Je n’ai relevé ce nom que dans cette langue. 

Ce motif représentant les tâches de ce serpent est peut-être synonyme du précédent. 

- ori bolö : ori est le nom générique pour désigner un serpent. Ce motif représente un 

serpent en entier. 

 

                                                 
219 D’après Ahlbrinck ([1931] 1956), il existe aussi deux motifs peints sur les céramiques liés au serpent : okoyu 
wembo et okoyu wembo ta no mbo qu’il traduit par les intestins du serpent. Un autre motif nommé kota :po, 
intestin du serpent, décorait vanneries et poteries, il ne semble plus utilisé en vannerie aujourd’hui. 

 230



Planche 30 

Planche 30 – Serpents et anaconda 
 
 
 
 

 1) alamari «  anaconda mythique » (Ka) 
 

 2) okoyu « serpent » (Ka) 
 

 3) 

 4) 
 
3) & 4) alamari botameri  « dessin sur la bouche de l’anaconda » (Ka) 



Planche 30 

 5) ori bolö « motif serpent » (Ar) 
 

 6) moyu ape « dos de l’anaconda » (Wi) 
 

 7) piãwanape « anaconda monstrueux » (Wi) 
 

  
8) datka gama « peau du boa » (Pa) 
  



Les Wayãpi aussi connaissent deux motifs220, un représentant les marques sur le dos de 

l’anaconda (moyu ape) et un autre représentant un reptile monstrueux tapis au fond des eaux 

(piãwanape) rappelant le mythe contant l’origine des motifs vus sur cet être monstrueux 

(Gallois, 2002), qu’un ancien de Trois-Sauts a nommé moyukupe’a. Mais ne représente-t-il 

pas non plus les serpents monstrueux ou « couleuvre du fond des eaux » cachés dans les 

remous de certaine chutes ou sauts du haut Oyapock comme le rapporte les Wayãpi et que 

Coudreau considère comme de mythiques gardiens (Coudreau, 1893: 303) ? 

 Un seul motif wayana, ëkëi hakëne tuputpëjem, représente un serpent à deux têtes mais je 

n’ai pu l’observer car il semble rarement tressé. Le motif palikur, datka gama, représente les 

écailles du boa constrictor (datka wasiune) en forme de losange se joignant par leurs 

sommets sur une même ligne. Ce motif pouvait auparavant décorer le visage (Nimuendaju, 

1926), aussi bien que les calebasses ; en effet de nombreux motifs palikur sont communs à la 

vannerie et aux calebasses. De même, chez les Kali’na où il existe une correspondance entre 

motifs à vannerie et motifs à poterie. 

Comme je l’ai discuté plus haut l’anaconda est très souvent à l’origine des motifs aux 

constructions symboliques et métaphoriques de la plupart des peuples amazoniens. Il n’est 

donc pas étonnant de retrouver sa représentation dans chacun de leurs corpus 

iconographiques. On retrouve sa présence dans le répertoire graphique d’une grande majorité 

des peuples amazoniens (Déléage, 2007), notamment chez les peuples voisins que sont les 

Tilio et les Waiwai (Yde, 1965; Frikel, 1973). Plus largement en Amérique il est le symbole 

de la fertilité et est souvent lié à l’eau (Mundkur, 1976).  

Comme je l’ai montré plus haut, l’origine des motifs chez les Kali’na est liée soit à 

l’anaconda, soit à une tortue mythique. Il n’empêche que les serpents ont une place 

primordiale chez eux, comme chez les Arawak-Lokono d’ailleurs. En effet, le peuple kali’na 

et plus largement, semble-t-il, de nombreux peuples Karib (Roth, 1915; de Goeje, 1943; 

Delawarde, 1980) sont issus de la décomposition du cadavre d’un anaconda (Roth, ibid.). De 

plus chez les Kali’na et les Arawak, il existe un esprit des eaux très puissant nommé okoyumo 

en kali’na et ori-yu en arawak ressemblant à un anaconda géant. Celui-ci est dangereux pour 

les femmes en période menstruelle, il risque de les avaler ou de les séduire si elles 

s’approchent d’un cours d’eau, d’où leur réclusion pendant cette période et l’interdiction de 

                                                 
220 De nombreux motifs corporels représentant des anacondas ou autres serpents sont connus chez les Wayãpi du 
Brésil (Gallois, 2002). 

 231



se laver dans un cours d’eau (Roth, 1915)221. Okoyumo est considéré comme le plus 

dangereux des esprits, il se métamorphose à volonté et peut prendre la forme d’un homme, 

d’un serpent, d’une grenouille ou même d’un bout de bois pourri (Ahlbrinck, [1931] 1956). 

On retrouve à nouveau le thème de la métamorphose chez ces reptiles muant régulièrement. 

Notons de surcroît que okoyumo est en relation avec l’ori :no akili, esprit de l’argile, vivant 

lui aussi dans le monde aquatique (Vredenbregt, 2002). Plus largement, ce sont de nombreux 

serpents que craignent les Kali’na (Delawarde, 1966). 

Alamari est un autre anaconda mythique fort important chez les Kali’na car il est un esprit 

takini (Brosimum acutifolium), arbre de la famille des Moracées dont les chamanes utilisent 

le latex hallucinogène lors de leur rite d’initiation. Cet animal est de dimension extraordinaire 

car « il couvre entièrement les branches [du fromager] avec ses anneaux, de telle façon 

qu’on ne voit plus rien de l’arbre lui-même » (Ahlbrinck, [1931] 1956: 96). Il vit sur le takini 

mais aussi sur le fromager (Ceiba pentendra, arbre également sacré) ; il est le père (yumu) ou 

l’esprit (akili) de ces arbres (de Goeje, 1943). C’est aussi grâce à ses cendres que les Kali’na 

se procurèrent leurs plantes magiques ou charmes nommés tulala222. Ahlbrinck raconte 

comment les ancêtres des Kali’na tuèrent et brûlèrent l’anaconda alamari qui avait avalé une 

femme indienne qu’il avait séduite puis épousée. Ils saupoudrèrent ses cendres sur des 

plantes tubéreuses à partir desquelles, depuis, sont préparés les charmes (Grenand, 1989; 

Ahlbrinck, [1931] 1956). En plus d’attirer le gibier ces charmes peuvent aussi permettre de 

contrôler la foudre, les éclairs, le tonnerre et la pluie (Roth, 1915). De même, chez les 

Arawak, des cendres du serpent gigantesque oroli germèrent toutes sortes de plantes 

tubéreuses « dotées de qualités particulières rendant propres à la préparation des charmes » 

(de Goeje, 1943). 

Mais l’anaconda est aussi à l’origine de la couleur du plumage des oiseaux, thème bien 

connu en Amazonie. D’après les Kali’na et les Arawak les oiseaux se colorèrent les plumes 

avec des petits morceaux de sa peau irisée (ibid.) ou, d’après les Wayãpi, avec à sa fiente, elle 

aussi multicolore (Grenand F., 1982a). Chez ces derniers, ce reptile et l’arc-en-ciel sont aussi 

liés car après avoir été tué par les oiseaux, l’anaconda se transforma en arc en ciel, l’un des 

deux noms de celui-ci étant moyu, anaconda (Grenand, 1989). Pour les Wayãpi il existe un 

interdit de chasse absolu sur cet animal (Grenand, 1980) considéré comme le maître des eaux 

                                                 
221 Ainsi que nous le content les Wayãpi et les Kali’na, l’anaconda est aussi le parangon du séducteur  (Grenand, 
1989; Ahlbrinck, [1931] 1956). 
222 Ces plantes médicinales et magiques sont essentiellement composées de Caladium, groupe d’Aracées 
terrestres. Elles sont connues par tous les groupes amérindiens de Guyane (Grenand et al., 2004). 

 232



puisqu’il a donné naissance à l’arc-en-ciel (Grenand F., 1982a) ; d’ailleurs, tuer un anaconda 

engendrerait un déluge. 

 

e) Les amphibiens 

 

Neuf motifs symbolisent des grenouilles et des crapauds : ce sont majoritairement des 

motifs figuratifs et seuls les Palikur et les Wayana tressent des motifs stylisés représentant 

des traces de corps de batracien223 (cf. planche 31).  

Les Palikur tressent la trace de poitrine de la « rainette patte d’oies » (Hyla boans, 

Hylidés), rua-rua aduk-ap, selon une ligne de petits rectangles accolés. Les Wayana 

représentent, eux, le « dos de la dendrobate» (Dendrobates tinctorius), opak jalita, par un 

motif composé de quatre triangles se joignant par leur sommet de manière centrale, ainsi que 

« le ventre du têtard », kolom kolom weteputpë représenté par des losanges concentriques.  

Un motif wayana, trois kali’na, un wayãpi et un arawak représentent de manière 

figurative différentes grenouilles et crapauds, les membres supérieurs et inférieurs dépliés. Le 

motif wayana est nommé kuto (Hyla boans, Hylidés) ou pipak224, l’arawak symbolise le 

crapaud sibero, bull frog (Fanshawe, 1949) et le motif wayãpi est nommé kito, grenouille 

patte d’oie (Hyla boans, Hylidés) ou alulaãnga, « comme le crapaud alu » (Pipa pipa, 

Pipidés). 

 

Les Kali’na distinguent, eux, trois motifs figuratifs qu’ils tressent sur leurs vanneries225: 

- kupipi : Ce motif représente la grenouille Leptodactylus fuscus (Leptodactylidés) avec 

les pattes repliés, ce motif est toujours représenté avec le serpent alamari prêt à la 

dévorer. 

- pilitiala : Ce motif symbolise un crapaud noir de forêt (Bufo cf. typhonius, Bufonidés) 

dont on peut voir les œufs agglutinés dans l’eau (Ahlbrinck, [1931] 1956). Le motif 

est plus petit que le précédent. 

- pololu : C’est le crapaud Bufo marinus (Bufonidés), mais c’est aussi un nom 

générique pour grenouille et crapaud (ibid.). Son motif est plus gros que les 

précédents. 
                                                 
223 Les pétroglyphes présents en Guyane symbolisent principalement des batraciens et des serpents (Rostain et 
Leroux, 1990) témoignant de l’ancienneté de ces sources d’inspiration. 
224 Van Velthem (1998) a relevée le nom de kwa kwa pour ce motif chez les Wayana du Brésil. 
225 D’après Ahlbrinck, les Kali’na peignent aussi sur leurs poteries de nombreux motifs symbolisant des 
grenouilles et crapauds : wareko (Pseudis paradoxa, Pseudidés), kito (Hyla boans, Hylidés) et poloru (Bufo 
marinus, Bufonidés). 

 233



Les Waiwai représentent également dans leur répertoire graphique une grenouille 

nommée kiripapa (Yde, 1965). 

Pour beaucoup de peuples karib (Chaimas, Cumanagoto, Tamanaco), la grenouille était le 

dieu des eaux et les Cumanagoto ne tuaient jamais une grenouille mais la traitaient comme un 

animal domestique (Roth, 1915). De même les Kali’na ne tuent jamais d’amphibiens car le 

crapaud, pololu tamuru (grand père crapaud) est leur protecteur céleste, d’après Ahlbrinck : 

« Quand après sa mort, l’homme suit le chemin qui mène au ciel, il rencontre le protecteur 

des crapauds ; celui-ci l’attend, assis au milieu du chemin. Si l’homme, pendant sa vie, a 

maltraité une grenouille ou un crapaud, porolu tamuru, qui ne l’ignore pas, vengera ses 

animaux. Le protecteur des crapauds ne vous donnera pas d’eau pour vous désaltérer 

lorsque vous serez mort. Mais si au contraire, vous avez toujours été bon pour les crapauds 

et les grenouilles, alors le protecteur viendra vous apporter de l’eau, après quoi il retournera 

auprès de Dieu » (Ahlbrinck, [1931] 1956: 372). 

Chez les Arawak, sibero ïya, grand-père crapaud est le père de l’agilité (de Goeje, 

1943) d’ailleurs, comme nous l’avons déjà mentionné plus haut, il peut donner sa forme au 

treillis en vannerie utilisé pour le rite de passage d’imposition des fourmis. Ainsi l’agilité de 

l’animal sera transmise à la jeune fille qui aura subi courageusement ce rite douloureux. 

D’autre part les pierres ou minéraux taillés ou gravés en forme de grenouille sont courantes 

dans le plateau des Guyanes et elles servaient à jeter des sorts chez les Arawak du Guyana 

d’après Roth (1915). 

Pour les Wayãpi aussi, les amphibiens sont importants, car en plus d’être chargés de 

symbolisme ils ont également un intérêt économique (seize espèces sont consommées dont la 

grenouille alu) et écologique, quatre grenouilles marquant les saisons comme par exemple le 

chant de la grenouille kito qui annonce la grande saison sèche (Lescure et al., 1980). Au 

niveau du symbolisme, un des clans formateurs de l’ethnie tient son nom de la grenouille 

mulu (Leptodactylus pentadactylus) et dans le mythe sur l’origine des hottes de portages,     

F. Grenand (1982) opère un rapprochement entre les âmes des morts, la hotte et les 

batraciens, souvent animaux nocturnes. De plus, notons qu’un motif facial symbolise le 

dessin dorsal de la grenouille kunawalu (Phrynohias resinifictrix, Hylidés), grenouille que 

l’on retrouve dans un mythe wayãpi et qui a la singularité d’être une grande magicienne et de 

se transformer en jaguar  (Lescure et al., 1980). 

 234



Planche 31 

Planche 31 - Les amphibiens 
 
 
 
 
 
 

 

 1)    2) 
 
 
 

 3)    4) 
 
 
 
1) rua-rua aduk-ap « trace de la poitrine de la rainette patte d’oies » (Pa)  
2) Kupipi  « grenouille sp. » (Ka) 
3) kuto (Wa), sibero (Ar), kito (Wi) « grenouille sp. » 
4) kolom kolom weteputpë «  ventre du tétard » (Wa) 
 
 
 
 



Ajoutons enfin, que ces motifs représentant des grenouilles ont attiré l’attention du 

voyageur Jules Crevaux qui note que « les Galibis, les Roucouyennes226 et les Oyampis en 

représentent journellement sur leur pagaras, leurs poteries ou sur leur peau» (Crevaux, 

[1883] 1993: 180). 

 

f) Les poissons 

 

Il n’est pas non plus étonnant de rencontrer de nombreux motifs ayant trait aux poissons 

chez ces peuples vivant près des fleuves ou de l’Océan et qui basent une bonne part de leur 

alimentation sur la pêche. Huit motifs de vannerie sont liés aux poissons, en plus du point de 

vannerie bien connu nommé « écaille d’atipa » par les Kali’na, les Arawak, les Palikur227, les 

Créoles, les Aluku et les Teko (voir plus haut). Les Palikur représentent les écailles d’un petit 

poisson cichlidé (Crenicichla saxatilis), motif nommé uutaap, et les Teko un motif figuratif 

du nom générique pila, poisson. Les Wayana et les Wayãpi connaissent eux plusieurs motifs 

différents (cf. planche 32). 

 

Les motifs wayana liés aux poissons sont au nombre de trois : 

- ëtpa pitpë : « écaille d’atipa grand bois (Callichthys callichthys) », c’est un motif 

stylisé en ligne brisée. 

- irikai : « poisson (Corydoras spp.)», ce motif figuratif représente un petit poisson. 

- kulupitpë : « écaille du poisson kulu », motif non observé. 

 

Les Wayãpi en tressent également trois : 

- alapo : motif en écaille de poisson bicolores représentant les lignes colorées de la 

gymnote, Gymnotus carapo. 

- paku kãnge : « vertèbres du poisson pacou, Myletes pacou. » aussi nommé pila kãnge 

« vertèbres de poisson », ce motif stylisé est fait de lignes en quinconce. 

- pilalaãnga : « image du poisson», pila est le terme générique pour poisson. Ce motif 

figuratif représente un poisson, c’est le même que le motif irikai wayana ou pila teko. 

 

Différents dessins corporels symbolisent aussi des poissons chez les Wayãpi, tels pila et 

pilakãnge (Grenand, 1989).  

                                                 
226 Ancien nom désignant le peuple wayana. 
227 Un motif du même nom, kareu mah-ap, « écailles d’atipa », décore aussi les calebasses palikur. 

 235



En outre, le pacou est le poisson le plus prisé des Wayãpi et les poissons sont très 

importants dans le régime alimentaire des Wayãpi, Teko, Wayana et Kali’na ; rappelons 

cependant que l’importance des poissons dans l’alimentation des Amérindiens du sud de la 

Guyane est relativement récente au regard de leur passé de forestier (Grenand, 1980). 

Paradoxalement, un peuple éminemment lié à l’Océan depuis très longtemps, comme les 

Kali’na, ne connaît pas de motifs représentant des poissons. 

 

g) Les tortues 

 

Les tortues avec sept motifs, sont aussi présentes dans l’iconographie des Amérindiens de 

Guyane (cf. planche 33). Six de ces motifs représentent la carapace de la tortue terrestre 

(Geochelene denticulata), tous les groupes, sauf les Wayana228, connaissant ce motif. Les 

Arawak le nomment, ikuri bolö, les Kali’na, wayam nganameri229, les Palikur, wayam mah-

ap230, les Teko, toti pilet, et les Wayãpi, yãwipile ; ces derniers connaissent une variante plus 

petite de ce motif nommée yãwipilemiti. Tous ces motifs sont sensiblement les mêmes et 

représentent, de manière stylisée à l’aide de carrés accolés, la carapace de la tortue. 

Seuls les Kali’na représentent de manière figurative une tortue marine, la tortue verte 

(Chelonia mydas) nommée kada :lu. L’esprit de cette tortue, n’apparaissant que la nuit, est 

considéré comme un animal malfaisant par la tradition kali’na ; il existe d’ailleurs un interdit 

sur la consommation de la chair des tortues marines (Collomb, 2006). 

 

Comme l’évoque le mythe rapporté plus haut et collecté par de Goeje, chez les Kali’na 

les premiers motifs ont été vus à l’intérieur de la carapace d’une tortue terrestre mythique. 

Dans les contes animaliers, la tortue terrestre est toujours décrite comme un animal plus rusé 

que le daguet ou le jaguar et elle est l’héroïne de nombreuses histoires amérindiennes 

(Ahlbrinck, [1931] 1956) mais aussi créoles (Lohier, [1960] 1980). 

Chez les Wayãpi, la tortue symbolise la sagesse et la ruse ; d’après Grenand (1980) elle 

était jadis une grande musicienne qui devint muette le jour où elle avala sa flûte. De plus, le 

sang de la tortue, attirant les esprits, est particulièrement dangereux pour l’homme et 

particulièrement pour les chamanes.  

                                                 
228 Van Velthem (1998) a relevé un motif représentant la tortue puupú chez les Wayana du Paru de l’Est 
(Brésil). 
229 D’après Ahlbrinck ([1931] 1956), un autre motif de vannerie lié à la tortue terrestre existe, il s’agit de 
wayamu pipo, carapace de la tortue. Ce motif est une variante de wayamu nganameri. 
230 Ce motif orne également le bord de leurs calebasses. 

 236



Planche 32 

Planche 32 – Les poissons 
 
 
 
 
 

 1)  2) 
 
 
 

 3)          4)  
 
 
 
 
1) pilalaãnga « image de poisson » (Wi), pila (Te), irikai (Wa) « poisson sp. » 
2) ëtpa pitpë « écaille d’atipa grand bois » (Wa)  
3) alapo « gymnote » (Wi)  
4) paku kãnge  « arrêtes du poisson pacou » (Wi) 
 
 
 
 
 



Planche 33  

Planche 33 – Les Tortues 

 
 
 

 1) 
 
1) ikuri bolö (Ar), wayam nganameri (Ka), wayam mah-ap (Pa), toti pilet (Te), yãwi pile  (Wi) « carapace de 
tortue » 
 
 
 

 2) kadalu « tortue verte » (Ka) 
  
 



Planche 34  

Planche 34 – Les Gastéropodes 
 
 
 

 

 
 

 
 

 
   

 
 
 
 
 
 

  
1) warasus ahin-ap (Pa), matjuni emali (Ka) « chemin ou
trace du bigorneau » 
 2) matjuni imo « ponte du bigorneau » (Ka) 
 
3) matjuni botameri « cloaque ou bouche du 
bigorneau » (Ka) 
 4) kuweimë  « escargot monstrueux » (Wa) 



h) Escargot et autres gastéropodes 

 

Les motifs représentant des gastéropodes sont au nombre de sept (cf. planche 34). La 

plupart de ces motifs, propres aux peuples côtiers, représentent les traces du petit bigorneau 

mantuni (Zebrina spp.). Les Palikur et les Kali’na représentent la trace laissée par ce 

mollusque, motif qu’ils nomment respectivement warasus ahin-ap231 et matjuni emali232, 

trace symbolisée par une ligne brisée. Les Kali’na connaissent également deux autres motifs 

liés à ce bigorneau qu’ils appellent matjuni botameri, « cloaque ou bouche du mantuni », et 

l’autre matjuni imo, « ponte du mantuni ». Le premier est représenté par de petits losanges et 

le second, souvent associé au premier, par des petits points blancs sur fond noir. Les Kali’na 

représentent aussi la trace d’un escargot d’eau douce plus gros, le kuwe, les Wayana 

symbolisant ce même gastéropode avec un motif géométrique qu’ils nomment kuweimë. Les 

Teko représentent, eux, « la queue de l’escargot » tamatsi’ã luwadj. 

 

D’après Ahlbrinck,  les mantuni sont des bigorneaux comestibles très prisés des enfants 

kali’na comme de ceux des Palikur (P. Grenand, com. pers.). Ils sont très présents sur tout le 

littoral guyanais. D’après Ahlbrinck ([1931] 1956), l’escargot kuwe, est lui aussi comestible 

et une corbeille, kuwe y eni, servant à sa récolte était tressée. Il signale, également que le 

« petit sablier » sur les yamat :u est nommé i kuwe ri alors que pour cette forme nous avons 

recueilli le terme de pala-mala, papillon. 

 Pour les Wayana le kuwele est un gros escargot aquatique. Dans un mythe, leur 

démiurge Kuyuli a pu échapper à des montres aquatiques, ipo, qui voulaient le dévorer en se 

cachant sous la coquille de ce gastéropode géant (Chapuis et Rivière, 2003). De Goeje (1941) 

décrit le kuweimë comme un tuna-kaikui, un jaguar aquatique mythique. 

 

i) Oiseaux, mammifères, reptiles, insectes et autres 

 

Les différentes catégories que l’on vient d’énumérer représentent plus de 60% de 

l’iconographie animale dans la vannerie guyanaise. Mais beaucoup d’autres animaux ornent 

aussi les vanneries. 

En premier lieu nous trouvons des motifs symbolisant des oiseaux (cf. planche 35) 

comme, chez les Wayana, le « nid de l’oiseau alikweu » (Pipra erythrocephala), alikweu upo, 

                                                 
231 Les Palikur ornent également leurs calebasses avec le même motif qu’il nomme aussi warasus weuni. 
232 Les Kali’na décorent le rebord de leur poterie avec ce motif (Ahlbrinck, [1931] 1956). 

 237



le « bandeau frontal de la perdrix »233, ololo umuit, ou l’ « œil de l’oiseau owoli » (Trogon 

viridis), owoli ewu. Les Wayãpi et les Teko tressent un même motif symbolisant un « pied 

d’oiseau », wilaie234 en wayãpi, wakurapi en teko. Les Kali’na, quant à eux, représentent un 

héron mythique, akuwamay, dont on reparlera plus bas, ainsi qu’un motif stylisé représentant 

le « cou de l’onoré rayé » (Tigrisoma lineatum, Ardeidés), onole bamili. D’après Ahlbrinck 

([1931] 1956), dans un mythe, cet oiseau est une des femmes (avec le jaguar, le pécari à lèvre 

blanche, le petit martin pêcheur et l’oiseau cassique) de l’awari ou opossum (Didelphys 

marsupialis), et le cri de cet oiseau ressemble au feulement du jaguar. 

Les Palikur connaissent aussi un motif figurant le « front du perroquet », udep kwikwi. Un 

seul motif par contre est lié aux rapaces, animaux pourtant importants dans le chamanisme. 

Les Wayãpi symbolisent le « nid des rapaces », tawato lo waiti par de grands losanges 

concentriques235.  

Deux motifs kali’na recensés par Ahlbrinck ([1931] 1956) représentent des estomacs 

d’oiseaux : ara’ari popuru236, « estomac du toucan araçari » (Pteroglossus aracari), et marai 

popuru, « estomac du marail » (Penelope marail).  

Les charognards urubus sont aussi présents dans l’iconographie avec quatre motifs 

différents. Les Palikur connaissent deux motifs stylisés liés à ces animaux : isuu dev-ap 

« front de l’urubu » (Coragyps atratus), et makawem avah-ap, « front ? du vautour pape » 

(Sarcoramphus papa).  

Les Teko représentent, eux, un urubu les ailes déployées de manière figurative nommé 

iliwi tzepe’e « urubu, Sarcoramphus papa, qui se chauffe les ailes » ; ce motif, aussi nommé 

tzilolo tzepe’e « hirondelle qui se chauffe les ailes » ressemble au motif masuwili des 

Wayãpi. Ces derniers connaissent un motif nommé uluwu pepokã « ailes de vautour pape » 

(Sarcoramphus papa), mais celui-ci n’est tressé que par quelques wayãpi de Camopi. 

L’urubu est important dans la pensée mythique de ces peuples, comme nous l’avons déjà 

montré pour les Palikur et les Teko chez qui les motifs ont été recueillis par un héros 

mythique sur le corps d’une femme urubu à deux têtes (Fortino et Felicio Iniacio, 2005). 

Chez les Amérindiens de Guyane, l’urubu à deux têtes, vivant dans le monde céleste, est un 

auxiliaire du chamane. Enfin, chez les Wayãpi, le vautour pape est aussi le maître du feu qui 

                                                 
233 D’après Chapuis, chez les Wayana, la perdrix ololo est un esprit important qui peut se métamorphoser en 
homme (Chapuis et Rivière, 2003). 
234 Wila est le terme générique pour oiseau. 
235 Rappelons que chez les Wayana, pija ewu l’ « œil de l’aigle-harpie » est aussi le nom d’une maille de 
vannerie ajourée. 
236 C’est le nom donné à la ligne séparant deux « sabliers » ou « papillon », motif nommé kuwe par Ahlbrinck, 
sur le dessus d’un yamat :u (Ahlbrinck, [1931] 1956). 

 238



Planche 35  

Planche 35 – Les Oiseaux 
 
 
 
 
 

  

1) ololo umuit «  bandeau frontal de la perdrix » (Wa), 
ara’ari popuru « estomac du toucan » (Ka) 
  

 
 

 2) wilaie  (Wi), wakurapi (Te) « pied d’oiseau » 
 
 
 

 3) onole bamili « cou de l’onoré rayé » (Ka) 
 
 
 
 
 



Planche 35  

 4)      5) 
 
4) tawato lowaiti « nid des rapaces » (Wi) 
5) isuu devap « front de l’urubu » (Pa) 
 
 

 6) makawem avah-ap « front du vautour pape » (Pa) 
 
 

 7) 
 
7) uluwu pepokã « ailes du vautour pape» (Wi) 
 



Planche 36  

Planche 36 – Les mammifères 
 
 
 
 

 1)    2) 
 

 3)  4) 
 

 5)    6) 
 
 
1) kusari ekunali « genoux du daguet rouge » (Ka), pasi mekun « poignet de l’acouchi » (Wa) 
2) kusari lemedili « cornes du daguet rouge » (Ka) 
3) kaliaku ayule « poitrail du daguet gris » (Wi) 
4) alawada « singe hurleur » et moyoway « araignée », en haut à droite (Ka) 
5) watkë wililin (Wa), kaïluwet (Te) « queue enroulée de macaque » 
6) maipuli ewu « œil de tapir » (Wa) 
 
 



en a été dépossédé par le hibou grand duc de Virginie (Bubo virginianus) et offert aux 

hommes (Grenand F., 1982a). 

 

Les daguets, Mazama spp., sont des petits cervidés présents dans l’iconographie avec 

quatre motifs (cf. planche 36). Les Kali’na en connaissent trois, dont une représentation 

figurative du « daguet rouge » (Mazama americana) en entier, kusari, et deux autres 

représentant les « genoux du daguet rouge », kusari ekunali237, ou ses « cornes, » kusari 

lemedili238. Les Wayãpi symbolisent quant à eux le « poitrail du daguet gris » (Mazama 

gouazoubira), kaliaku ayule. Les Waiwai ornent souvent leur pagara avec un motif figuratif 

représentant la biche (Roth, 1929 ; Fock 1963) 

En Guyane, la chair de ces gibiers est très prisée et seuls les Wayana s’interdisent de 

chasser et consommer le daguet rouge. Les Kali’na utilisent aussi la peau du daguet rouge 

pour confectionner leur tambour cérémoniel. Pour ces derniers, les cervidés sont 

généralement considérés comme des morts réincarnés et dans les mythes l’esprit de la forêt a 

souvent à faire au cerf (de Goeje, 1943 : 63). D’après Ahlbrinck ([1931] 1956), dans le 

vocabulaire kali’na on retrouve beaucoup de noms empruntés à cet animal et il ajoute que, 

dans leurs contes, la biche appartient à la catégorie des animaux « faibles », la tortue étant 

plus rusée que lui. 

 

Les singes ne sont représentés que par quatre motifs différents : les Arawak-Lokono 

représentent un motif figurant un macaque (Cebus apella), fudji bolö et les Kali’na239 figurent 

pour leur part le singe hurleur (Alouatta seniculus), alawada, tandis que les Teko et les 

Wayana symbolisent, par un motif en spirale, la « queue enroulée du macaque » : meku watkë 

wililin en wayana et kaïluwet en teko. Ce même motif est également tressé par les Tirio sous 

le nom d’arimarókü, « queue du singe araignée » (Frikel, 1973). Il est intéressant de signaler 

que le motif nommé alawada par les Kali’na existe chez les Waiwai, autre groupe karib, où il 

porte le nom de « grand paresseux », wayamá  (Yde, 1965).  

 

Les Wayana tressent également des motifs représentant d’autres mammifères comme la 

« loutre géante » (Pteronura brasiliensis), awawa, l’ « œil du tapir » (Tapirus terrestris), 

                                                 
237 Ce motif orne aussi les poteries  et les bancs kali’na. 
238 Ahlbrinck ([1931] 1956), nomme ce motif kusari upupumbo, « bois du cerf ». 
239 Ahlbrinck (ibid.), cite le motif  meku emara-ri représentant les organes sexuels du macaque. Ce motif semble 
avoir disparu. 

 239



maipuli ewu ou le « poignet de l’acouchi » (Myoprocta acouchy), pasi mekun240. Ce dernier 

motif, identique au motif « genoux de daguet » des Kali’na, se rencontre également chez les 

Waiwai (Yde, 1965). 

 

Les reptiles sont aussi présents dans le corpus iconographique puisque des motifs liés à 

des lézards, au caïman et à l’amphisbène ont été recensés (cf. planche 37). 

Quatre motifs représentent des parties de lézard ; les Wayãpi en connaissent deux, un 

symbolisant le « museau du lézard » Ameiva ameiva, teyusinge241 et un autre représentant les 

os du « lézard grand téjou » (Tupinambis teguixin), yikiliwalu kãnge. Ce même motif est 

nommé par les Teko tzekulalu ape, « dos du lézard grand téjou ». Les Wayana tressent quant 

à eux un motif identique au teyusinge wayãpi du nom de jojpotï, « museau du lézard » 

(Ameiva ameiva). 

Les Wayana et les Wayãpi représentent également la « poitrine du caïman », motif 

identique nommé aliwela242 par les Wayana et yakale lakape pile ou yakale pisi’a, « peau du 

bas-ventre du caïman à front lisse » (Paleosuchus palpebrosus) par les Wayãpi. 

Le curieux lézard fouisseur sans pattes et aveugle ressemblant à une petite couleuvre 

nommé amphisbène (Amphisbaena alba) est représenté par deux motifs. Les Wayãpi et les 

Teko figurent les anneaux de cet animal terricole, motif nommé iwitaolape243 en wayãpi et 

iwita’ok en teko. D’après P. Grenand (1980), les Wayãpi redoutent cet animal pourtant 

inoffensif : un mythe raconte que cet animal se métamorphosant la nuit en une femme fatale 

et sexuellement insatiable épuise l’homme tombé sous son charme… 

 

Des motifs représentant des insectes sont aussi tressés. On retrouve ainsi deux motifs sur 

les fourmis manioc (Atta spp.), deux sur les fourmis flamandes, deux sur les araignées et un 

sur les abeilles.  

Il n’est pas rare de rencontrer de véritables « autoroutes à fourmis » croisant un layon 

dans la forêt. Ces pistes dégagées sont parcourues par d’innombrables fourmis portant des 

petits morceaux de feuilles. Les Kali’na représentent ce « chemin des fourmis manioc », 

                                                 
240 C’est aussi un motif corporel (Hurault, 1968). 
241 Comme nous l’avons déjà vu, un éventail wayãpi porte aussi ce nom, ainsi qu’une variété de nœud de hamac 
en filet, saula (Grenand, 1989). 
242 Ce motif est nommé kusari pupu, trace du daguet rouge (Mazama americana), chez les Wayana du Paru de 
l’Este au Brésil (Van Velthem, 1998). 
243 Ce mot est formé de iwitao, amphisbène, l-, de et ape, dos. Le mot iwitao est lui-même composé du préfixe 
iwi, terre, et du suffixe tao, fourmis processionnaires (Eciton sp.), en effet cet animal vivant dans la terre mange 
ces fourmis (Grenand, 1989). Les Kali’na nomment cet animal kumako yumi, littéralement père des fourmis 
maniocs (Atta spp.). L’amphisbène est, en effet, réputé pour vivre dans le nid de ces insectes. 

 240



Planche 37  

Planche 37 – Les reptiles 
 
 
 
 
 
 

 1)                             2) 
 
 
 

 3)     4) 
 
 
 
1) teyusĩnge (Wi), jojpotï (Wa) « museau du lézard sp. » 
2) yikiliwalu kãnge « os du lézard grand téjou » (Wi), tzekulalu ape « dos du lézard grand téjou » (Te) 
3) yakale lakape pile « peau du bas-ventre du caïman à front lisse » (Wi), aliwela « poitrine du caïman » (Wa) 
4) iwitaolape (Wi), iwita’ok (Te) « chemin de l’amphisbène » 
 
 



kumako emali, parsemé de morceaux de feuilles que celles-ci transportent, kumako 

niputuka’po. Les Palikur tressent aussi, mais différemment, le « chemin de ces fourmis », 

yaraira ahin-ap. Ces fourmis sont de véritables pestes s’attaquant aux feuilles des plants de 

manioc de manière catastrophique (Grenand et Haxaire, 1977). Leur invasion des abattis peut 

être un facteur non négligeable influant sur la rotation des cultures. 

 

D‘autres fourmis sont aussi présentes dans l’iconographie, mais celles-ci, à l’inverse des 

précédentes, sont recherchées par les hommes. Il s’agit d’espèces utilisées pour l’imposition 

des nattes à fourmis lors de rites de passage dont j’ai parlé plus haut. Les Kali'na tressent un 

motif représentant le « dard de la fourmi flamande » (Neoponera commutata), yuku emuru 

tandis que les Wayãpi connaissent eux un motif en forme de H nommé tapia’i lena244 de la 

forme de la vannerie éponyme utilisée pour l’imposition des fourmis. 

 

Les Kali’na tressent également un motif représentant les « alvéoles d’une ruche 

d’abeille », wano pengapo. Les Wayana et les Wayãpi connaissent eux une technique de 

tressage utilisée pour la presse à manioc nommée alama uponpë en wayana et eiletã en 

wayãpi (ce point de vannerie est aussi appelé alamã kwa, « trou de l’abeille alamã », Trigona 

sp.), ces deux termes signifiant « ruche d’abeilles ». Le point de vannerie wayana ne ferait-il 

pas référence au nid de ces abeilles alama que les jeunes impétrants du maraké ou tepiem 

doivent aller flécher lors de la dernière épreuve de ce rituel (Coudreau, 1893; Hurault, 1968) 

? Les Tilio possèdent également un motif nommé wánö ímo, alvéole d’abeille et un autre 

arama ipo (Frikel, 1973).  

 Le miel est chez les Amérindiens de Guyane une ressource en sucre et protéine très 

importante et ils sont très friands de cette denrée. D’ailleurs les Wayãpi en consomment de 

nombreuses variétés aux goûts contrastés (Grenand, 1980). 

 

Chez les Kali’na, deux motifs figuratifs symbolisent des araignées, l’un nommé moyoway 

et l’autre représentant une araignée d’eau nommée tuna abeono. D’après Ahlbrinck ([1931] 

1956), il existe deux façons de tresser ce motif qui pourrait être lié à une constellation. Les 

Kali'na connaissent différentes histoires mettant en scène moyoway l’araignée, avec le jaguar, 

la tortue ou le macaque (Magaña, 1987). Les Waiwai représentent un motif identique à 

moyoway mais représentant le scarabée (Roth, 1929). 

                                                 
244 C’est également un motif de peinture faciale et de casse-tête (Grenand, 1989). 

 241



Le crabe est représenté par les Wayana et les Teko. Ce motif géométrique est nommé 

sipalat par les Wayana et tipoko en teko. Chez les Wayana sipalat est un esprit aquatique (de 

Goeje, 1941). 

 

Enfin, les Kali’na représentent un motif figurant un mille pattes, kumapebe, ainsi qu’un 

autre figurant une méduse nommée poétiquement, palana ebilili, littéralement « fleur de 

l’océan » (palana). Comme je l’ai déjà évoqué le motif en sablier m’a été nommé palam 

balam ou « papillon », alors qu’Ahlbrinck ([1931] 1956) appelle ce motif kuwe, « escargot 

d’eau ». 

 242



Planche 38  

Planche 38 –Insectes, araignées, crabes et mille-pattes 
 
 
 
 
 

 1)     2) 
 
 

 3)   4) 
 
 
 
1) yaraira ahin-ap « chemin des fourmis manioc » (Pa) 
2) yuku emuru « dard de la fourmi flamande » (Ka) 
3) tapia’i lena « lieu de la fourmi flamande »  (Wi) 
4) wano pengapo « alvéole d’une ruche d’abeille» (Ka) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Planche 38  

 

 5)              6) 
 
 
 

 7)   8) 
 
 
 

 9)    10) 
 
 
5) eiletã « ruche d’abeille sp. » ou alamã kwa « trou de l’abeille sp. » (Wi),  
alama uponpë « ruche d’abeille sp.» (Wa) 
6) moyoway « araignée » (Ka) 
7) tuna abeono « araignée d’eau sp.» (Ka) 
8) sipalat (Wa), tipoko (Te) « crabe » 
9) kumapebe «  mille pattes » (Ka) 
10) palam balam « papillon » (Ka) 
  



1-2-2 Motifs phytomorphes 

 
 Bien que le monde végétal soit omniprésent dans ce milieu tropical, paradoxalement il 

n’est que très peu présent dans l’iconographie guyanaise et plus largement amazonienne 

(Ribeiro, 1989). Peut-être que les plantes sont moins aisément symbolisables et que le monde 

animal est source d’une plus grande inspiration ? Si les plantes ne sont pas absentes du 

symbolisme amérindien et jouent un grand rôle à différents niveaux tels que l’alimentation, la 

médecine ou le chamanisme, elles semblent moins inspirer l’iconographie. La prééminence 

des animaux peut s’expliquer en raison de leur proximité avec les humains, proximité qui 

était si forte dans les temps mythiques, temps des métamorphoses où les liens de parenté 

entre animaux et humains étaient indissociables. D’ailleurs dans nombre de sociétés 

amazoniennes, les relations entre animaux et humains sont toujours vues à travers le prisme 

de la parenté (Descola, 2005). L’iconographie zoomorphe permet aussi de conserver un 

témoignage visuel d’animaux mythiques ou appartenant à la surnature. 

 Mais revenons à nos motifs phytomorphes. Certes, à côté de l’exubérance des motifs 

zoomorphes la représentation végétale nous apparaît très limitée. Au total, il existe onze 

motifs phytomorphes tressés par les Kali’na (quatre motifs), les Teko (trois motifs) et les 

Wayana (quatre motifs). Les Wayãpi ne connaissant pas de motifs phytomorphes à 

proprement parler mais plutôt des techniques de vannerie ayant des noms liés aux plantes (cf. 

planche 39). 

 

 Dans ces plantes on retrouve la représentation de la plante phare de la vannerie 

guyanaise, l’arouman (Ischnosiphon spp.). En effet, les Kali’na et les Wayana représentent, 

avec un motif différent, les « racines de l’arouman ». Le motif géométrique des Kali’na est 

nommé waruma imitii et celui des Wayana, tout en lignes enchevêtrées, wamamit. Les Teko 

tressent pour leur part un motif symbolisant la « tige de l’arouman », iliwi kita, nœud de 

l’arouman, ainsi qu’un autre nommé iliwi poita « anse de l’arouman ». Je n’ai 

malheureusement pas eu l’occasion de voir ces deux derniers motifs. 

 

 Les Kali’na représentent également les « fleurs du palmier-bâche » (Mauritia 

flexuosa), murisi ebilili, symbolisées par des petits points sur fond noirs ou des petites croix 

alignées ; selon les informateurs, ce motif est également nommé murisi pipo, « peau [du fruit] 

de ce palmier ». Les Wayãpi nomment eux aussi une maille de vannerie en référence à ce 

 243



palmier ; il s’agit de la technique en deux nappes diagonales enchevêtrées dites en dent 

d’agouti qu’ils dénomment milisipi,  « peau [du fruit] de palmier-bâche ». Ces derniers 

nomment d’ailleurs l’autre maille la plus couramment utilisée - la technique en deux nappes 

diagonales enchevêtrées croisées dites en écaille de poisson - en référence à un autre 

palmier : pino’i, « tronc du palmier comou » (Oenocarpus bacaba). Cette maille représente 

les cicatrices laissées par les feuilles sur le tronc. Or, ces marques rappellent les traces de la 

montée puis de la descente par degré de l’homme jugé en haut d’un comou géant lors du 

déluge primordial (Grenand F., 1982a: 114). Ainsi, ce point de vannerie ne serait-il pas un 

moyen de se remémorer cet épisode fondateur de leur mythologie ? 

 

Les plantes utilisées par le chamanisme sont également présentes dans la 

représentation iconographique. Ainsi les Kali’na tressent un motif nommé pomui ebilili245, 

« fleur du piment » (Capsicum frutescens et C. anuum). On sait que le piment est une plante 

très importante non seulement alimentairement où il est un ingrédient essentiel de leur 

fameux cachiripo246, mais aussi dans l’initiation de certains chamanes kali’na. Il existe en 

effet, chez cette ethnie, des chamanes piment, tabac ou takini (Brosimum acutifolium) (de 

Goeje, 1943; Kloos, 1968). C'est-à-dire que ces chamanes sont initiés par l’ingestion de 

breuvage fait à partir d’une de ces différentes plantes. Le piment a aussi le pouvoir de chasser 

les mauvais esprits (Ahlbrinck, [1931] 1956).  

Dans les carnets de terrain des frères Penard247, un motif nommé walusi mota est 

consigné (carnet R, p. 14) ; il représente la branche de l’arbre walusi, Virola surinamensis, 

arbre dont l’écorce est utilisée avec d’autres Virola, hors de Guyane, pour ses vertus 

hallucinogènes (Schultes et Raffauf, 1992). Dans un autre carnet (D), un motif nommé 

tulutulu amole ou tulutulu apoli meri est également dessiné, ce motif symbolisant un arbre 

d’après les frères Penard ; mais Ahlbrinck (ibid.) l’a identifié comme la feuille d’un orchidée 

épiphyte. Ces deux motifs n’ont pas été recensés lors de nos entretiens. 

 Les Wayana tressent eux des motifs représentant des branches d’arbres tels que 

kunoulu atamaska248, « branche de l’arbre kunoulu », julu amat (branche du Parkia pendula) 

                                                 
245 Ce motif peut aussi être dessiné sur les poteries. Ahlbrinck (ibid.), nomme ce motif pomui pololi, « branche 
du piment ». 
246 Il s’agit du jus de manioc bouilli dans lequel on ajoute des piments et du sel. On utilise ce jus pour cuire en 
court-bouillon poissons et gibier, où l’on trempe ainsi sa cassave. 
247 Ces carnets sont conservés au Musée d’Anthropologie de Leiden, j’ai pu les consulter et ainsi recueillir 
quelques noms de motifs rares malgré qu’ils soient écrits en néerlandais. En effet, différents chamanes et 
anciens y ont dessinés des motifs. 
248 Les aras rouges (Ara macao), kunolo, mangent les fruits de cet arbre non identifié, d’où son nom kuno ulu, 
« nourriture ou manioc (ulu) des aras ». 

 244



Planche 39  

Planche 39 – Les végétaux 
 
 
 
 
 

 1)     2) 
 
 

 3)        4) 
 
 

 5)      6) 
 
 
1) waruma imitii « racine d’arouman » (Ka) 
2) murisi pipo « peau du fruit de palmier bâche » (Ka) 
3) pomui ebilili « fleur de piment » ou murisi ebilili « fleur de palmier bâche » (Ka) 
4) walusi mota « branche de l’arbre walusi » (Ka) 
5) julu amat « branche de l’arbre julu »  (Wa) 
6) woyi wotabayi « herbes de la savane » (Ka) 
 
 



aussi nommé wanahje eku, « fleur de balourou » ou sororoca (Phenakospermum guianensis) 

mais aussi bête surnaturelle chez les Wayana du Brésil (Van Velthem, 1998).  

Les Wayana représentent également l’ « infrutescence de banane », palu eperï, les Teko les 

« tiges du manioc doux », tapakula iwit. Enfin, les Kali’na tressent un motif moucheté 

nommé « herbes de la savane », woyi wotabayi. 

 

 245



1-2-3 Motifs stellaires 

 

 À côté de la représentation animale ou végétale, on rencontre également quelques 

motifs stellaires symbolisant des constellations ou des étoiles. Des études ont montré 

l’importance du monde céleste dans la mythologie des peuples des Guyanes (Roth, 1915; 

Nimuendaju, 1926; de Goeje, 1943; Kloos, 1968; Grenand F., 1982a; Magaña et Jara, 1982; 

Magaña, 1987; Vredenbregt, 2002; Chapuis et Rivière, 2003; Ahlbrinck, [1931] 1956) ; mais 

ces étoiles et constellations étaient aussi utilisées par ces deux peuples de marins qu’étaient 

les Palikur et les Kali’na249 pour se diriger lors des navigations nocturnes (Nimuendaju, 1926; 

Gannier, 1996; Anonyme de Carpentras, [1620] 1990; Caillé de Castres, [1694] 2002).  

 Ainsi sur les six motifs stellaires, trois sont tressés par les Kali’na tandis que les 

Arawak, les Wayana et les Wayãpi en connaissent un chacun (cf. planche 40). Etonnamment, 

les Palikur ne possèdent pas de représentations stellaires dans leur corpus iconographique, 

alors que les constellations et le monde céleste sont très présents dans leur cosmogonie. Des 

mythes comme celui de l’homme unijambiste, Mahukatye, donnant naissance à la 

constellation d’Orion (Nimuendaju, 1926) ou bien le long récit mettant en scène kusuvui 

anahuya, la « pirogue de la viande », représentant les Pléiades, ont une place centrale dans la 

pensée palikur. 

 

 Les Kali’na décorent leurs vanneries, essentiellement les yamat :u et les pasuwa, avec 

différents motifs tels que asinao, ombadapo ou siritio. Magaña et Jara (1982) ainsi que 

Ahlbrinck précisent que, d’après les Kali’na, toutes les étoiles et les constellations ont été à 

l’origine des êtres humains qui se sont transformés. En effet, comme nous allons le voir, 

toutes les constellations ci-après présentées sont issues de métamorphoses humaines. 

 

 Le motif asinao symbolise une constellation qui ne semble plus identifiée aujourd’hui 

(Magaña et Jara, 1982). Néanmoins, d’après un artisan kali’na réputé, Gabriel Lieutenant de 

Christiankondre (Surinam), cette constellation semble se lever à l’aube quand il fait « froid ». 

D’après Ahlbrinck ([1931] 1956), ce motif, présenté plus haut, serait aussi nommé tuna 

abeono, l’ « araignée d’eau ». D’après Magaña et Jara (1982) et Roth (1915), un mythe 

recueilli par De La Borde au XVIIe siècle conte que la constellation asinao aurait pour 

                                                 
249 Par le passé, ces deux peuples réalisaient des voyages beaucoup plus importants. Les archives témoignent 
que les Palikur parcouraient la côte de l’Amapa jusqu’à Cayenne. Les Kali’na se rendaient, lors de longs 
périples, jusque dans les Antilles. 

 246



origine la métamorphose d’un homme kali’na ; elle contrôlerait les éclairs, la pluie et les 

vents violents. Le carnet D des frères Penard contient un motif nommé asinau-jumu ou le 

père de cette constellation. 

 

 Ombadapo est la « constellation du visage », d’après Ahlbrinck ([1931] 1956) et 

Lévi-Strauss (1964) ; elle correspond à la chevelure de Bérénice ou comae berenices. 

Magaña et Jara (1982) précisent que cette constellation apparaît début septembre et annonce 

la saison sèche ; elle correspond au groupe d’étoiles formé par Puppis et Canis Major. 

D’après la mythologie, Ombadapo est la partie restante de la belle-mère des jumeaux 

primordiaux, celle-ci, trop vorace, ayant été mangée par un esprit requin (de Goeje, 1943; 

Kloos, 1968). Ahlbrinck a relevé une version légèrement différente du mythe contant 

l’origine de cette constellation : 

 

Mythe 7 - Kali’na  
Mythe d’origine de la constellation Ombadapo  

(Ahlbrinck, [1931] 1956 : 328) 
 

 Il y avait une grand-mère250 qui, poussé par la faim, avait pris quelques poissons dans le masuwa 
(nasse) de son gendre, celui-ci ayant tardé à rentrer avec sa femme. Le gendre étant rentré, se mit 
en colère. Il était homme médecine et, pendant toute une nuit, pratiqua la magie et eut un entretien 
avec Okoyumo (cf. plus haut). Le lendemain matin, il dit à sa belle-mère : « rendez-vous au bord 
de l’eau et lavez le masuwa ». La voilà qui va voir le piège à poisson avec son animal domestique. 
Elle porte l’oiseau koweyupa dans une petite corbeille : « viens petit oiseau, viens, allons prendre 
notre dessert (les poissons) ». 
  Elle arrive au masuwa. Elle est contente de voir des poissons, rien que des poissons ! Le petit 
oiseau crie « koweyupa, koweyupa … ! » Et il avertit « les poissons vous mangeront ». Elle va 
dans l’eau et veux lever le masuwa, mais les patakai251 l’attaquent et commencent à la croquer. 
Tous les membres de son corps qui se trouvaient sous l’eau furent assaillis. Ainsi, il n’y eut que la 
tête et une partie du thorax qui purent atteindre le rivage. Mais elle vivait encore. L’oiseau se 
tenait sur ses côtés. Elle réfléchit : « Que deviendrai-je ? Je n’ai plus de pieds ni de tronc. Il n’y a 
que la tête qui me reste. Je monterai au ciel pour me venger, pour exterminer tous les poissons. 
Quand le temps sec arrivera, je paraîtrai et je ferai dessécher les marais et les trous des poissons. 
Les poissons mourront. Que je sois la main droite du soleil pour leur faire payer cela. » 
Après quoi elle monta au ciel. 

   

 Ainsi comme le souligne Lévi-Strauss (1964) ce mythe explique le lien existant entre 

sa venue en septembre et cette constellation se manifestant au début de la saison sèche. C’est 

la période de l’année où les fêtes et les travaux collectifs sont nombreux mais également 

propice à la pêche. En effet quand la fin de cette saison arrive les poissons restent souvent 

prisonniers des marais asséchés et sont ainsi aisément capturés (Kloos, 1971). 

                                                 
250 D’après Magaña (1987), cette vieille dame était nommée Urayumaka. 
251 Il s’agit du patagay, Hoplias malabaricus, poisson carnivore du même genre que l’aïmara, Hoplias aimara, 
bien connu en Guyane ; la chair de ces deux poissons est très appréciée. 

 247



 Enfin le troisième motif stellaire représente siritio252. Ce terme signifie « étoile » mais 

aussi « constellation des Pléiades » ainsi qu’ « année ». En effet, les Kali’na identifie la 

nouvelle année avec l’arrivée des Pléiades, comme le note G. Collomb « la nouvelle année, 

occasion d’une grande fête communautaire, était traditionnellement marquée par 

l’apparition de la constellation des Pléiades vers l’est au-dessus de l’horizon » (Collomb, 

2006). Magaña (1987) spécifie que c’est le terme sirityoyuman, « père des étoiles », qui 

désigne plus précisément la constellation des Pléiades. Mais siritoyana est aussi un bon esprit 

allié des chamanes (de Goeje, 1943; Kloos, 1968). Comme pour la constellation précédente, 

siritio est issue de la transformation d’êtres humains et plus précisément de sept enfants. 

Ahlbrinck ([1931] 1956) donne deux versions du mythe d’origine de cette constellation avec 

dans chacune d’elles sept enfants qui s’envolèrent au ciel pour se transformer en Pléiades. De 

Goeje (1943), quant à lui, avance une autre version : Tamusi, le dieu lumière serait à l’origine 

de cette constellation qu’il aurait créée pour guider les Kali’na contre les esprits malfaisants 

symbolisés par un serpent. Mais cette version semble largement influencée par le 

christianisme où l’on reconnaît le bon dieu, le diable et le mal symbolisé par le serpent… 

 

 Les Wayana connaissent également un motif nommé inau, symbolisant les Pléiades. 

L‘arrivée de cette constellation annonce la saison des pluies (Chapuis et Rivière, 2003). Ce 

motif ne semble que rarement tressé aujourd’hui et je n’ai pu le faire identifier que d’après 

les motifs wayãpi nommés teweka et tewekai. Par contre, ces derniers ne connaissent pas le 

sens de ce motif, dont le nom est d’origine apalai (Grenand, 1989). Ce motif wayãpi serait-il 

lui aussi la représentation d’une constellation ?  À moins que l’on puisse opérer un parallèle 

avec le terme kali’na aweka, arbre indéterminé, Ahlbrinck ([1931] 1956 : 126) précisant que 

les Kali’na connaissaient un point de vannerie représentant la fleur de cet arbre, aweka-me. 

 

 Enfin, les Arawak-Lokono tressent un motif figuratif représentant une étoile dont le 

n’ai pas relevé le nom dans leur langue. 

 Ainsi, on constate clairement que tous ces motifs stellaires sont rattachés à la 

cosmogonie de ces différents peuples. 

                                                 
252 Un motif nommé shirita par les Waiwai représente un oiseau d’après Yde (1965), mais ce motif composé de 
losanges concentriques et de petites croix ne serait-il pas également lié à une constellation ? 

 248



Planche 40  

Planche 40 – Les motifs stellaires 
 
 
 

 1)    2) 
 

 3)               4) 
 

 5) 
 
1) asinau-jumu « père de la constellation asinao » (Ka) 
2) ombadapo « constellation du visage » (Ka) 
3) teweka (Wi), inau « pléiades » (Wa) 
4) teweka’i (Wi) 
5) étoile (Ar) 



1-2-4 Motifs anthropomorphes et monstrueux 

 

 Les représentations humaines sont très rares en Guyane et je n’ai relevé qu’un seul 

motif à proprement parlé anthropomorphe, l’autre représentant le visage d’un nain 

monstrueux (cf. planche 41). 

 Les Kali’na connaissent un motif figuratif symbolisant un homme nommé sundati. Il 

représente un homme debout avec une arme à la main. Ahlbrinck ([1931] 1956) précise que 

ce mot est proche du mot soerdati en sranan-tongo lui-même venant du hollandais et 

signifiant soldat. J’ai relevé deux manières de tresser ce motif et il se pourrait bien que l’une 

de ces formes dérive de l’autre. Déjà Ahlbrinck avait soulevé le problème de la représentation 

humaine dans l’ornementation kali’na. Van Panhuys avait suggéré que ce motif 

anthropomorphe représentait une grenouille mais cette interprétation a été battue en brèche 

par Ahlbrinck (ibid. : 281-282). En effet, les motifs représentant des batraciens ne sont pas du 

tout les mêmes comme nous l’avons présenté plus haut, la tête et le corps étant soudés dans 

les représentations de grenouilles. En tout cas, il semble bien que ce motif représente un être 

humain comme les artisans nous l’ont fait remarquer.  

 Par contre, il est souvent confondu avec un motif qui lui ressemble et que j’ai déjà cité 

plus haut sous le nom d’akuwamay. En effet, ce dernier motif m’a été nommé tantôt de ce 

nom d’oiseau ou tantôt de sundati. Un yamat :u, appartenant à la collection privée de Jean 

Hurault et légué à P. et F. Grenand, porte un motif clairement anthropomorphe ; de plus un 

artisan de Terre-Rouge, Rinald Tapoka, a dessiné ce motif de la même manière avec des traits 

clairement anthropomorphes et différents de celui présenté par Ahlbrinck ou Roth (1924) 

dans leurs ouvrages. Ce motif présente une tête carrée et des jambes droites alors que l’autre 

présente une tête aplatie avec deux triangles sortant de chaque côtés ainsi que des membres 

inférieurs courts et repliés vers l’intérieur. Ainsi, le réel motif sundati est celui ornant le 

yamat :u de Jean Hurault alors que celui présenté par Ahlbrinck est une représentation 

d’akuwamay et non d’un homme comme il l’avait déjà suggéré. Ces deux motifs très proches 

semblent en effet souvent confondus ; on peut émettre l’hypothèse, à la suite d’Ahlbrinck, 

que le motif sundati représentant un soldat daterait du XIXe siècle et dériverait de akuwamay 

qui lui serait donc antérieure. Déjà, Ahlbrinck avait remarqué que ce motif « soldat » était 

rare et postulait qu’il devait être d’invention récente tandis que Roth (1924) avait déjà 

souligné la rareté des motifs anthropomorphes chez les Kali'na du Guyana. 

  

 249



 Akuwamay représente l’esprit du héron blanc253 (Ardea cocoi) qui hante les bords de 

rivière, et De Goeje (1943) se demande si on ne pourrait pas rapprocher ce nom de celui du 

premier homme médecine arawak, harliwanli dont il nous offre le récit mythique. De plus, 

d’après Kloos (1968), l’esprit gardien des chamanes se nomme aku: wa. Il est possible qu’il  

existe un rapport étroit entre ce motif et cet esprit. 

 

 De manière singulière, les Wayana connaissent un motif représentant les 

ornementations faciales d’un nain anthropophage, le tamok. Ce motif, tout en spirales 

symétriques, est nommé tamok epeta milikut, « dessins faciaux du tamok ». Une maille 

ajourée utilisée pour tresser des paniers (cf. supra) porte également le nom de ce nain ; il 

s’agit de la technique toilée à trois nappes enchevêtrées, dont chaque nappe est composée de 

deux brins accolés, nommé tamok uputpë, « tête du tamok ». De plus, un masque imitant le 

visage de ce monstre et orné de longues lanières d’écorce teintées en noire est porté par les 

danseurs lors de certaines cérémonies. D’après Hurault (1968), les Wayana pratiquaient 

autrefois une danse contre le tamok, afin de se protéger de ses incursions nocturnes dans les 

villages, au cours de laquelle les participants, entièrement dissimulés par des lanières 

d’écorces okalat tombant jusqu’à terre, balayaient le village de coups de fouet. 

 Cet être sylvestre, équivalent du kurupi présent dans de nombreuses mythologies 

amazoniennes, est considéré comme un jolok ou mauvais esprit. Il est hirsute et dangereux 

pour les humains. J’ai pu recueillir un récit mettant en scène ce nain : 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
253 De Goeje ajoute qu’en wayana le héron blanc se nomme atacassi. En effet, pour les Wayana cet animal est 
très important et son effigie orne le faîte du carbet collectif, le tukusipan. Chez eux, il bénéficie d’un interdit de 
chasse étant considéré comme un guetteur, une sentinelle ; c’est un animal qui avertit de certains dangers. 

 250



Planche 41  

Planche 41 – Motifs anthropomorphes et monstrueux 
 
 
 
 
 

 1)         2) 
 
 1) sundati « soldat » (Ka) ; 2) akuwamay « esprit du héron blanc » (Ka) 
 
 
 

 3) 
 
3) tamok epeta milikut « dessins faciaux du tamok » (Wa) 



Mythe 8 – Wayana  
Histoire du Tamok 

 
Un Wayana avait construit une hutte en feuilles de palmier pour chasser à l’affût. Il avait 

disposé autour de celle-ci beaucoup d’appâts afin d’attirer des  ëwok ou hocco254. Mais c’est un 
petit homme qui vint manger tous ses appâts. 
Le Wayana regardait faire sans intervenir, intrigué. Puis le petit homme s’en alla. Il sortit de sa 
cabane et rentra au village pour raconter son histoire. 
Un autre Wayana réagit et dit  « Moi, j’aurais tué cet être ! » 
Sur ce, l’homme repartit dans sa hutte et  disposa de  nouveau des appâts autour de la hutte. Il 
attendit le retour de ce petit homme. Puis, une fois qu’il le vit manger ses appâts, ce coup-ci, il le 
flécha. Blessé mais pas atteint mortellement, le petit homme qui était en faite un tamok s’enfuit en 
courant. 
Un autre tamok vint mais cette fois plus grand que le précédent. Il avait une arme qui faisait un 
grand « Boum » comme un tir de canon. Puis, ils vinrent de plus en plus nombreux. 
L’homme eut peur, sortit de sa hutte, prit ses jambes à son cou et s’enfuit en courant. Il grimpa 
dans un arbre pour leur échapper. Mais les tamok coupèrent l’arbre. L’homme tomba et mourut. 
 
Il existe un masque cérémoniel tamok qui représente ce jolok. Sur ce masque on représente le 
motif tamok epatamilikut, « visage du tamok », ainsi que sur l’anapamïi. 
Le point de vannerie tamok uputpë représente la tête de cet être à cheveux longs.  
 
Texte recueilli par Damien Davy auprès de Mimisiku, conté en wayana, et traduit par Lanaki 
Cognat le 31 janvier 2005. 

 

 Un dernier motif kali’na, relevé uniquement dans la littérature et qui ne semble plus 

que rarement tressé, symbolise l’échelle d’un esprit (yoroka), tukuya :na wone :puru. 

Tukuya :na est un esprit auxiliaire des chamanes vivant au-delà des nuages, il apporte une 

échelle pour que l’esprit Kayanurawa, son maître, descende de son monde céleste afin 

d’aider le chamane dans sa cure de guérison (Ahlbrinck, [1931] 1956).  C’est aussi avec cette 

échelle que cet esprit emmène le chamane novice dans l’autre monde (Kloos, 1968). D’après 

Ahlbrinck, Tukuyana passe dans le gosier de l’homme médecine et parle à partir de ce 

moment à la place du chamane. Ce motif était lié aux chamanes tabac255, il était dessiné sur le 

corps et sur les poteries pendant la cérémonie d’initiation des chamanes tabac (Penard, 1928; 

Kloos, 1968). Un récit portant sur cet esprit était relaté lors de l’initiation de ce type de 

chamane. Ce motif en forme de H, comme le montre la reproduction du dessin par Kloos (in 

Vredenbregt, 2002), pouvait également orner les yamat :u, les bancs (mule) ou les maracas 

des chamanes. 

 Encore une fois, on notera le lien important entre certains motifs, le chamanisme et le 

monde surnaturel. 

                                                 
254 Cet oiseau galliforme, Crax alector, est un gibier très apprécié en Guyane. 
255 Le fait que les chamanes tabac n’existent plus explique peut être pourquoi ce motif tombe dans l’oubli. 

 251



1-2-5 Motifs divers ou indéterminés   

 

 Certains motifs recueillis tout au long de nos enquêtes n’ont pu être expliqués, leur 

signification ayant été oubliée, ou bien tout simplement ils n’entraient pas dans les catégories 

présentées plus haut (cf. planche 42). 

 

 Les Wayana représentent un motif en spirale, qui est aussi un motif corporel, nommé 

ëkun wajak, avec ëkun signifiant hanche. Van Velthem (2003) propose une autre étymologie 

pour le même motif qu’elle nomme akunwaiak, rastro do caramujo, « piste du limaçon de 

mer ». De Goeje (1941 : 11) évoque le kuluwayak ou akunwajak comme un iyum (yum 

signifiant père ou vieux), il représente un animal à deux têtes ayant des plumes de huppe sur 

la tête et possède deux ou quatre pattes. Ce motif orne le plus souvent les éventails à feu 

anapamïi mais également les cuisses des danseurs lors des fêtes. Ce motif existe également 

chez les Tilio, il est nommé ökũnwaya (Frikel, 1973). 

 Un autre motif nommé ulu milikut, ulu milikutpï (dessin sur la galette de manioc, ulu) 

ou ulu okotpë (trace de coupe ou scarification de la cassave, ulu) symbolise les motifs tracés 

sur les galettes par les doigts des cuisinières lors de la cuisson. Dans son ouvrage sur 

l’esthétique wayana, Van Velthem (2003) recense quatre différents motifs réalisés par les 

femmes sur les cassaves : ils sont nommés uru okotpë et sont considérés comme les 

décorations ou couleurs de la cassave, uru anon. 

 Un motif kali’na dit à la grecque représentent les vagues, il est nommé tuna akusali. 

Ils tressent également un motif lié au manioc ; une ligne de créneau simple, nommé woli 

etabali, symbolise le bâton (etabali) enfilé dans la boucle inférieure de la couleuvre à manioc 

utilisée par les femmes (woli) afin d’étirer cette presse pour détoxiquer la masse râpée de 

manioc amer. 

 De même les Teko représentent un motif symbolisant un trépied fait de perches afin 

de faire sécher les cassaves de manioc, mapanĩnĩg idjugtamã’ĩ. Ce motif que l’on a pas eu 

l’occasion d’observer ornait les corbeilles à farine mbatutu. Un autre motif est nommé 

watsha’i mbatutu que l’on peut traduire par « corbeille à farine de la grand-mère ». 

 Enfin, quatre motifs teko nous sont restés sans explication : mapanĩnĩg, tzewaka256, 

ulupẽhem apoïta et ulupẽhem weleka. 

                                                 
256 Ce motif représente un dessin au génipa d’après un vocabulaire recueilli par E. Navet (1972). 

 252



Planche 42  

Planche 42 – Motifs divers 
 
 
 
 
 

 1) ëkun wajak (Wa) 
 
 
 

 2) 
 
2) ulu milikut « dessin sur la galette de manioc » (Wa) 
 
 
 

 3)  
 
3) woli etabali « bâton de presse à manioc » (Ka) 



Planche 42  

 

 4) tuna akusali « vagues » (Ka) 
 
 



Section 2- L’esthétisme comme support identitaire et 

culturel 
  

 “Both icons and symbols, however, derive from human convention ; they are products of 

culture rather than of nature”  (Anderson, 1979: 55) 

 

 Comme Andersson le souligne, symboles et motifs sont des produits culturels. Ainsi, 

après avoir montré la signification et la richesse du corpus iconographique guyanais et insisté 

sur la richesse intra-ethnique en motifs variés, on s’intéressera dans cette partie aux aspects 

identitaire et esthétique qui lui sont liés. 

 

 

2-1 Esthétisme et identité 
 

2-1-1 Styles et motifs comme marqueurs ethniques 

 

 À l’instar des tatouages des Amérindiens du groupe pano, facteurs d’identité 

marquant les différentes ethnies de cet ensemble linguistico-culturel (Erikson, 1986), les 

motifs ornant leurs vanneries sont eux spécifiques de chaque peuple amérindien de Guyane. 

Et pour continuer l’analogie, ces motifs sont la reproduction des « tatouages » de la peau 

d’êtres mythiques sur la « peau » des vanneries, devenant à leur tour des tatouages sur ces 

objets tressés. Et, comme nous allons le montrer ici, si une proportion importante de motifs 

est commune à différents groupes, la majorité d’entre eux est - au moins pour la période 

contemporaine - typique de chaque ethnie. 

  Cette diversité de motifs ornant les vanneries et, plus largement, nombre de leurs 

objets (céramique, calebasses, colliers, ceintures, hochet…) sans oublier leur corps est 

typique des cultures amérindiennes. L’iconographie caduveo (Lévi-Strauss, 1955; Ribeiro D., 

1986), kayapo (Turner, 1992), shipibo-conibo (Roe, 1980) ou kali’na (Collomb, 2003) pour 

ne prendre que ces quelques exemples, sont uniques et aisément reconnaissables par un œil 

averti. De même, le style des motifs ornant les plateaux ou guapa des Ye’kwana du 

Venezuela sont typiques de cette ethnie, si typiques d’ailleurs que certains auteurs ont 

identifié l’emprunt de leur style par une ethnie voisine, les Panaré (Henley et Mattei Muller, 

 253



1978). Les styles de l’ornementation des céramiques sont, on le sait, utilisés par les 

archéologues pour identifier différentes périodes et différents complexes culturels. Certains 

ethnologues identifient même des microtraditions intra-ethniques du corpus iconographique 

montrant l’appartenance à tel ou tel clan (Roe, 1980). 

 Bref l’iconographie est souvent importante pour se différencier des voisins, pour 

asseoir sa différence et son originalité ; les motifs de vannerie guyanaise suivent ce même 

schéma et, comme le souligne B. Ribeiro « in this sense, just as occurs with language, 

creeds, mythical narratives and other elements of culture, art becomes an ideological 

mechanism that reinforces the ethnicity and, consequently, the resistance against the 

dissolution of the ethnic group » (Ribeiro, 1989: 32). Les patterns ethniques d’un art comme 

la vannerie guyanaise et son iconographie font partie d’une identité pleinement assumée de 

ces peuples. 

 Ainsi, comme cela est détaillé dans le tableau ci-dessous, dans chaque ethnie, 

beaucoup de motifs sont originaux, allant de 71 % chez les Kali’na à 33% chez les Arawak-

Lokono257. D’autre part, en comparant par exemple le corpus de 24 motifs de vannerie relevé 

chez les Tilio par Frikel (1973) avec celui d’un groupe proche comme les Wayana tant 

culturellement que géographiquement, seuls six motifs nommés sont en commun. De même, 

comme je l’ai signalé plus haut les Waiwai partagent quelques motifs avec les Kali’na (6) et 

les Wayana (4). Ainsi, il existe bien quelques motifs nommés partagés entre ces groupes 

karib que sont les Wayana, les Kali’na, les Tilio et les Waiwai avec une plus grande 

similarité, toute relative cependant, entre les corpus iconographiques Tilio et Wayana ainsi 

que Kali’na et Waiwai. Cependant, même entre ces groupes proches la majorité des motifs 

leur est propre. 

 
Tableau 28 – Pourcentage de motifs originaux par ethnie 

Ethnie Arawak Palikur Wayana Wayãpi Teko Kali’na Total 
Nombre total de motifs 9 10 41 27 24 41 152 

Motifs originaux 3 5 22 14 14 29 87 
Pourcentage de motifs originaux 33 % 50 % 54 % 54 % 58 % 71 % 58 % 

 
 

 Dans le corpus iconographique commun à différents groupes, on retrouve 

principalement des motifs géométriques tels que des carrés, des diamants, des lignes en 

créneaux ou des motifs à la grecque. Motifs stylisés inhérents aux contraintes techniques de 

la vannerie même, certains partageant également une dénomination commune. C’est le cas 
                                                 
257 Ce chiffre est, cependant, peu significatif pour cette ethnie très déculturée. 

 254



par exemple, des carrés tressés côte à côte sur une ligne symbolisant la carapace de tortue 

chez les Arawak-Lokono, les Kali'na, les Palikur, les Wayãpi et les Teko. Cependant la 

majorité de ces motifs portent des noms différents.  

 Par contre, les motifs originaux sont, eux, majoritairement figuratifs, ils représentent 

le plus souvent un bestiaire mythique dont on a montré l’importance plus haut. C’est le cas 

des divers « serpents » kali’na ou des « chenilles » wayana par exemple. Ils participent d’un 

style ethnique permettant de différencier l’origine d’une vannerie portant motif. Quand nous 

parlons de style ethnique, il faut entendre le style contemporain d’une communauté qui se 

définit aujourd’hui comme un groupe culturel cohérent, en l’espèce les six ethnies 

amérindiennes vivant aujourd’hui en Guyane : les Arawak-Lokono, les Palikur, les Kali’na, 

les Wayana-Apalai, les Wayãpi et les Teko. Comme nous l’avons déjà évoqué, ces différents 

groupes sont tous issus de recompositions fondées sur l’agrégation de groupes d’individus 

peu nombreux issus de la désagrégation d’un plus grand nombre d’ethnies (Grenand P., 1982; 

Grenand et Grenand, 1987; Whitehead, 1993; Collomb, 2003; Grenand, 2006) ; ces dernières, 

décimées, ont subi la déstructuration généralisée qu’ont connue le Plateau des Guyanes et 

l’Amazonie tout au long de 500 années d’ethnocide (Hurault, 1972; Hemming, 1987, [1978] 

1995). Ces groupes ethniques ont parfois accueilli en leur sein des fragments appartenant à 

des groupes linguistico-culturels différents, comme l’on fait les Teko ou les Wayãpi, 

assimilant ainsi des traits culturels nouveaux. Sans oublier les échanges et le commerce 

intertribal généralisés comme l’ont montré divers ethnologues (Grenand P., 1982; Dreyfus, 

1992). Les styles ethniques que nous définissons ici sont le fruit de ces réarrangements 

ethniques et de ces échanges, ces styles étant évidemment tout sauf immuables contrairement 

à ce que laisse supposer la tradition orale. Cependant, on le verra, certains traits culturels 

peuvent parfois présenter une assez grande longévité. 

 Comme il a souvent été spécifié, certains de ces motifs sont figuratifs, d’autres sont 

stylisés, certaines communautés amérindiennes de Guyane connaissent plus de motifs 

figuratifs que d’autres, au moins aujourd’hui. Cependant, avec P. Grenand, nous pensons que 

le présent représente les proportions du passé, le style iconographique s’affirmant ainsi dans 

une représentation de la nature plus ou moins stylisée. 

 

 

 

 

 

 255



Tableau 29 – Importance des motifs stylisés et figuratifs pour chaque ethnie 

Ethnie Palikur Teko Wayãpi Wayana Kali’na Arawak Total 
Nombre total de 

motifs 10 24 27 41 41 9 152 

Motifs stylisés 10 20 20 25 20 3 98 

Motifs figuratifs (%) 0 
(0%) 

4 
(17%) 

7 
(27%) 

16 
(39%) 

21 
(51%) 

6 
(67%) 

54 
(36%) 

 

 

 Dans un premier temps, on remarque clairement un faible nombre de motifs connus 

par les deux groupes arawak,  un nombre moyen par les tupi-guarani et un nombre fort chez 

les groupes karib. De plus, d’après le tableau ci-dessus, si la majorité des motifs est stylisée, 

certaines ethnies ont la particularité de connaître une proportion de motifs figuratifs plus 

grande. En effet, les Arawak-Lokono et les Kali’na tressent une majorité de ces motifs et 

dans une moindre mesure les Wayana, tandis que l’on en trouve peu chez les Wayãpi et les 

Teko et pas du tout chez les Palikur.  

 On peut ainsi dégager, dans cette optique, deux grands groupes, un constitué des 

Palikur, des Wayãpi et des Teko tressant une majorité de motifs stylisés tandis que l’autre 

regroupe les Arawak-Lokono, les Kali’na et les Wayana, chez qui les motifs figuratifs 

tiennent une place plus importante. Il est intéressant de remarquer que cette dichotomie du 

style de base des motifs correspond singulièrement à leur implantation géographique. En 

effet, les Palikur, Wayãpi et Teko vivent principalement dans l’Est de la Guyane sur le fleuve 

Oyapock tandis que les Arawak-Lokono, les Kali’na et les Wayana sont présents dans 

l’Ouest guyanais principalement le long du fleuve Maroni et sur le littoral. D’ailleurs les 

peuples wayana et kali’na appartiennent tous les deux au groupe linguistique karib, tandis 

que la vannerie arawak-lokono de Guyane est largement influencée par la vannerie kali’na ; 

en effet les Arawak vivant actuellement en Guyane sont tous originaires du Surinam, situé à 

l’ouest de la Guyane. Ils ont également longtemps eu des rapports étroits, tantôt hostiles 

tantôt commercial, avec les Kali’na. 

 

Outre la nature même des motifs, un autre critère entre en jeu dans le style d’un 

groupe : il s’agit de tout ce qui peut être considéré comme des enluminures autour du motif 

en tant que tel. Tous ces petits motifs participent de l’esthétique et du style d’une 

communauté donnée. Ces méthodes couramment utilisées partout sur le globe ont été 

discutées dans le travail de Boas : « lorsque c’est la surface même de l’objet qui est décorée, 

ces lignes ou bandes ornementales ont pour fonction supplémentaire de limiter et 

 256



circonscrire le champ décoratif » (Boas, [1927] 2003: 88).  Ainsi ces lignes, bandes, points… 

limitent le champ décoratif comme le souligne Boas mais participent aussi de l’esthétique 

d’ensemble de l’objet. Par exemple, les Kali’na affectionnent et soignent particulièrement ces 

enluminures. Toutefois, celles-ci ne sont présentes que pour certains modèles de vannerie, 

essentiellement les paniers à coton ainsi que les coffres et coffrets. On comprend ainsi mieux 

pourquoi les Kali’na utilisent plus ces artifices décoratifs car, comme on l’a vu plus haut, ils 

affectionnent particulièrement ces formes tressées en arouman pour mettre en valeur leur 

corpus iconographique, alors que les Teko ou les Wayãpi décorent plutôt leurs tamis à 

boisson et les corbeilles à farine de manioc. Pour ceux-ci, c’est la répétition du motif qui 

assure l’esthétisme de l’ouvrage comme on le verra plus bas. Ajoutons que certains éléments 

décoratifs des vanneries sont inhérents aux techniques de tressage ; il s’agit des petites croix 

et des sabliers ou papillons, déjà présentés. Les sabliers ou papillons présents sur les faces 

inférieures et supérieures des coffres, des coffrets ou de certains paniers sont induits par la 

technique de tressage même car ils sont le point de départ permettant de tresser l’ouvrage. 

Les petites croix sont, elles, techniquement indispensables lorsqu’on tresse des motifs avec la 

technique nattée. En effet, les ouvrages ne peuvent pas comporter des brins d’une nappe 

sautant plus de 4 ou 5 lames de l’autre nappe sous peine de rendre l’ouvrage, insuffisamment 

serré, inutilisable. Ainsi, les croix et les sabliers participent de la décoration des vanneries 

tout en étant indispensables à la technique du tressage natté.  

 

 Sur les paniers à coton et les hottes en arouman wayana, les enluminures encadrant les 

motifs ne sont pas très nombreuses. Nous n’avons relevé qu’un motif en lignes brisées 

nommé, ëtpa pitpë, alors que chez les Kali’na ces effets décoratifs sont une de leurs 

particularités. En effet, ils utilisent de nombreuses formes géométriques pour entourer le ou 

les motifs, il s’agit tantôt de petits losanges (matjuni botameri)258, tantôt de lignes brisées 

(matjuni emali), des bandes noires avec de petites croix (pomui bolili), des lignes noires, ou 

bien de bandes noires mouchetées de points blancs (murisi pipo ou matjuni imo) ou à 

l’inverse, des bandes claires mouchetées de points noirs (woyi wotabayi). Toutes ces 

ornementations entourant les motifs proprement dits sont présentes sur les yamat :u, les 

makoki et les pasuwa. On peut remarquer cependant que ces enluminures deviennent moins 

élaborées et moins diverses sur les vanneries contemporaines que sur celles datant de 

quelques décennies ou du siècle dernier, comme en témoignent les pièces conservées dans les 

                                                 
258 La traduction de tous ces noms de motifs a déjà été donnée plus haut. 

 257



musées de Leiden ou du Quai Branly, indiquées comme provenant de communautés 

« caraïbes ». En effet, la diversité des enluminures présentées plus haut, caractéristiques des 

pièces anciennes, tend à être remplacée par de simples lignes noires ou des lignes brisées (cf. 

planche 43). Cette simplification dans le tressage de ces ouvrages semble relativement 

récente. En effet, des pièces n’ayant qu’une cinquantaine d’années comme un yamat :u 

collecté par J. Hurault dans les années 50, ou bien des pièces âgées observées chez des 

anciens de Christiankondre ou d’Awala-Yalimapo sont plus richement ouvragées que les 

vanneries contemporaines. Il semble bien que ces vanneries, à l’origine destinées à montrer la 

dextérité et le savoir-faire de ces hommes à leur pareil et tout spécialement dans le cadre des 

alliances matrimoniales, étant maintenant quasi exclusivement destinées à la vente, subissent, 

pour cette raison, une simplification dans leur confection. Mais je rediscuterai de ces aspects 

dans la troisième partie de ce travail. 

 

 Un autre artifice esthétique apparaît très prisé dans la vannerie guyanaise ; il s’agit de 

la répétition et de la symétrie des motifs donnant un rythme à la vannerie. Boas avait déjà 

souligné l’importance de la répétition dans l’esthétique amérindienne (Boas, [1927] 2003: 

70). En effet, rares sont les motifs solitaires sur une vannerie amérindienne, le plus souvent le 

motif est dupliqué de nombreuses fois et de manière symétrique. Bien souvent d’ailleurs, le 

motif n’existe que parce qu’il est multiple et enchevêtré. Beaudet (1997), à propos de la 

musique wayãpi, précise que « la répétition est un des principes fondamentaux communs à 

toutes les formes esthétiques wayãpi et en particulier la musique » et, très justement, il 

pousse l’analogie avec la vannerie « ce choix esthétique n’est pas le privilège de la musique ; 

nous venons de citer la correspondance entre tule [musique wayãpi à base de clarinettes] et 

vannerie : lors de la fabrication d’un tamis, les yeux et les doigts entrecroisent les roseaux 

selon une formule chiffrable, trois par-dessus, deux dessous, trois par-dessus, deux par-

dessous… par exemple. L’attention est prise à la fois par ce que comptent les doigts et par le 

motif qui en résulte, en émerge. Ce motif en se répétant crée un rythme, une nouvelle image » 

(Beaudet, 1997: 116). En effet, les motifs, et particulièrement ceux tressés sur les tamis à 

boisson ou les corbeilles à farine sont répétés de nombreuses fois et en sus du rythme 

mathématique de l’homme tressant les brins, la répétition géométrique du motif apporte un 

indéniable surcroît d’élégance. C’est comme si les vanniers guyanais détestaient le vide dans 

leur ouvrage. Certes des contraintes techniques existent, mais ils pourraient à la manière des 

guapa ye’kwana, tresser un motif central dans un cadre et finir le reste de l’ouvrage par des 

points simples en trois pris trois sautés. Bien au contraire, pour les peuples amérindiens de 

 258



Planche 43 

Planche 43 – Les enluminures 
 
 

 

 1)      2) 
 
1) Motif onole bamili entouré de matjuni botameri  (en bas) et pomui bolili (en haut) sur pasuwa kali’na, 2002, 
Terre-Rouge ;  
2) Motif alawada entourée de simples lignes droites sur petit yamat :u kali’na pour la vente, 2002, Terre rouge 
 
 

 3)   4) 
 
3) Makoki kali’na avec motif rehaussé d’enluminures, collecté par Penard en 1912, n°1817-83, Leiden 
4) Makoki kali’na, pour la vente, avec motif rehaussé de lignes simples, 2004, Christiankondre 
 
 
 
 



l’est des Guyanes (Palikur, Teko et Wayãpi), les motifs se doivent d’occuper toute la surface 

du tamis ou de la corbeille. De même les paniers, coffres et coffrets sont couverts entièrement 

d’un ou de plusieurs motifs sans laisser un espace vide. D’ailleurs les mêmes remarques 

peuvent être formulées pour les motifs décorant les poteries kali’na ou palikur. 

  

 Ainsi tous ces éléments, ajoutés aux différentes formes discutées plus haut, participent 

à la définition de style ethnique et à l’esthétisme propre à l’iconographie ornant les 

vanneries : 

- la singularité dominante du corpus iconographique propre à un groupe ethnique, 

- l’importance contrastée de motifs figuratifs ou stylisés, 

- les enluminures encadrant les motifs, 

- la symétrie et la répétition des motifs sur une même pièce de vannerie. 

 

Ainsi nous trouvons d’un côté, des communautés ornant leurs vanneries de motifs 

majoritairement figuratifs avec : les Kali’na ayant la spécificité de représenter des serpents et 

des constellations encadrés d’enluminures riches et variées ; les Wayana qui tressent de 

nombreuses chenilles et divers jaguars mythiques, les enluminures étant moins présentes. 

L’iconographie arawak est difficilement caractérisable, la quantité des données récoltées 

étant relativement faible par rapport aux autres groupes ethniques. Cependant, au regard de la 

littérature, il semble bien que les représentations figuratives aient été majoritaires comme les 

motifs présentés dans les ouvrages de Roth (1924, 1929) en témoignent.  

De l’autre côté nous trouvons des communautés comme les Palikur, les Wayãpi ou les 

Teko connaissant principalement des motifs stylisés représentant essentiellement des parties 

d’animaux. Les Palikur affectionnent les représentations liées à l’urubu et les motifs 

géométriques répétitifs en forme de diamant ou de carré, les Wayãpi quant à eux privilégiant 

la répétition de motifs géométriques sur leur tamis. L’iconographie teko semble, elle, 

largement influencée d’un côté par les Wayãpi, de l’autre par les Wayana, même si elle 

conserve quelques particularités. 

 

 

2-1-2 Stabilité des corpus iconographiques 

 

 D’après la tradition orale des communautés guyanaises, les motifs ont tous été 

recopiés par des héros culturels sur le corps d’entités mythiques dans les temps anciens 

 259



comme nous l’avons montré au début de ce chapitre. Et ils sont, depuis, fidèlement recopiés 

de génération en génération. Mais qu’en est-il exactement ? Leur corpus iconographique est-

il aussi ancien et aussi immuable que la mémoire orale de ses populations nous le suggère ? 

Et, si l’on tient compte des grandes recompositions ethniques qu’ont connu les groupes 

amérindiens de Guyane, pourrons nous appréhender l’ancienneté de ces représentations 

graphiques ? Grâce à l’aide précieuse des vanneries conservées dans les musées et récoltés au 

cours des siècles précédents ainsi que les collections et les données ethnographiques datant 

du début du XXe siècle, je suis en mesure de répondre partiellement à ces questions. 

 Ainsi les plus vieilles vanneries parvenues jusqu’à nos jours, conservées au Musée du 

Quai Branly et datant des XVIIe et XVIIIe siècles, sont très peu ornées de motifs et sont de 

plus non identifiées quant à leur origine ethnique259. Elles ne peuvent donc être que 

difficilement prises en compte à l’exception d’une (N° 71-1878.32.253) dont la forme a 

disparu mais dont le motif est toujours tressé aujourd’hui par les Kali'na et représente un 

« serpent ». Par contre, une gravure publiée dans l’ouvrage de Pierre Barrère en 1743 montre 

des vanneries portant motifs (cf. planche 3, gravure 1). C’est le plus ancien témoignage de 

l’iconographie des Amérindiens de Guyane; ainsi sur une planche illustrant l’ouvrage on peut 

remarquer sur une des vanneries, représentant un pagara, un motif « hirondelle ». Ce motif 

est toujours tressé aujourd’hui par les groupes karib et tupi de Guyane. Sur deux des autres 

vanneries de l’illustration, dont la forme a disparu, les motifs en forme de H sont encore 

tressés par les Wayana, les Teko et les Wayãpi. On a ainsi la preuve qu’au moins le motif 

hirondelle et celui en H sont tressés depuis au moins trois cent ans et rien ne nous interdit de 

penser que d’autres ne soient pas aussi anciens ; les sources mythiques de l’inspiration des 

vanniers amérindiens ne peuvent que renforcer cette conviction. 

 

 Des vanneries plus récentes, datant de la fin du XIXe siècle et conservées dans 

différents musées, attestent également de l’ancienneté des motifs wayana et kali’na. Ainsi, 

sur les vanneries wayana collectées par Coudreau en 1890 sont présents des motifs comme 

kaikui, matawat, mamaktelele, ëkun wajak. De même, sur des vanneries attestées comme 

kali’na et collectées fin XIXe - début XXe siècle, conservées à Leiden, huit motifs (alamali 

botameri, wayam nganameri, alamali, moyoway, woyi wotabayi, akuna akusali, matjuni 

botameri et wano pengapo) sont toujours tressés aujourd’hui alors que six autres n’ont pas 

été relevés lors de nos enquêtes. De même dans les travaux de Roth, la moitié des motifs 

                                                 
259 Il s’agit de vanneries portent une étiquette de la collection 71-1878-32 et qui ont été conservées au Jardin du 
Roi : 71-1878-32-28, 71-1878-32-30, 71-1878-32-174, 71-1878-32-187,71-1878-32-190, 71-1878-32-254. 

 260



(20/40) kali’na et arawak qu’il a relevés au début du XXe siècle sont toujours tressés 

aujourd’hui ou connus des artisans. Deux décennies plus tard, sur les 36 motifs qu’Ahlbrinck 

([1931] 1956) a recensés dans son encyclopédie, 28 ont été relevés lors de mes enquêtes. 

Notons en contraste qu’une dizaine de motifs tressés aujourd’hui n’a pas été recensée par cet 

auteur. Ce pose ici - il faut le dire - le double problème de l’exhaustivité des observations de 

chaque ethnologue et, chez des populations réduites démographiquement, le poids des savoirs 

individuels. 

 Les quelques vanneries palikur portant motifs collectées par Nimuendaju en 1925 

attestent aussi de la stabilité de leur corpus iconographique. 

 Pour l’iconographie arawak nous n’avons pas assez de matériaux contemporains qui 

nous permettent de les comparer avec les motifs ornant les nombreuses pièces 

muséographiques à notre disposition. Pour ce qui concerne les corpus iconographiques teko 

et wayãpi s’il n’existe pas de témoignages écrits, les pièces muséographiques les plus 

anciennes dates de la fin du XIXe siècle. Les vanneries teko les plus anciennes sont celles 

collectées par Perret lors de l’expédition Monteux-Richard en 1932. Cinq corbeilles à manioc 

ou mbatutu témoignent de la finesse de leurs motifs ; seul celui ornant la corbeille N° 71-

1932-9-28 n’est plus tressé aujourd’hui. Aucune des vanneries anciennes wayãpi, celles 

collectées par Coudreau en 1890, conservées au Quai Branly ne porte de motifs.  

 

 Ainsi grâce aux pièces de musées et à la littérature, nous pouvons conclure que le 

corpus iconographique kali’na et wayana est relativement ancien et stable même s’il existe 

une part d’innovation dans leurs représentations graphiques. Avec Van Velthem (2003), nous 

pensons que certains motifs sont probablement tressés à l’identique depuis plusieurs 

centaines d’années. D’ailleurs, chez les Kali’na, on affirme qu’il est important de bien imiter 

les motifs traditionnels - comme on récite scrupuleusement les chants traditionnels - afin de 

pérenniser les « vrais motifs » kali’na. Cette posture est source de reconnaissance et 

constituait un critère matrimonial comme je l’ai souligné. Ce talent est tout aussi nécessaire 

pour les femmes devant maîtriser le corpus iconographique des poteries ou des calebasses. 

 J’aimerai néanmoins apporter une réserve à ce schéma idéal énoncé par les 

Amérindiens ; il est en effet possible comme l’a déjà soulevé Tricornot (2005) que, chez les 

Kali’na, les ethnologues aient contribués à la pérennisation de ces motifs en apportant avec 

eux des reproductions des motifs dessinés par Ahlbrinck ou Roth et en les laissant à différents 

artisans. Ceux-ci ont probablement reproduit par la suite certains motifs déjà tombés en 

désuétude. J’ai moi-même agi de la sorte lors de mes entretiens afin de discuter de 

 261



l’esthétique présente et passée en laissant en cadeau des exemplaires photocopiés des 

illustrations de Roth ou d’Ahlbrinck. Ces artisans étaient en effet très demandeurs et 

intéressés à les voir afin de se réapproprier certains motifs kali’na qui leur étaient inconnus 

ou même certains motifs d’ethnies voisines comme les Arawak.  

 Cependant si le retour de travaux des anthropologues de la première moitié du XXe 

siècle a pu avoir un rôle dans la pérennité de quelques motifs, il n’en reste pas moins que leur 

corpus iconographique ayant un fort poids identitaire connaît une certaine stabilité dans le 

temps. De plus, il ne semble pas qu’il est existé un phénomène semblable chez les Wayana 

étant donné que très peu de travaux anciens précis existent sur leur culture matérielle. Leurs 

motifs semblent bien avoir été transmis de génération en génération depuis longtemps même 

si une part d’innovation et d’emprunt ne peut être exclue. 

 262



2-2 Esthétisme et symbolique 
 

 Dans cette sous-section nous réfléchirons sur la motivation et la fonction de la 

décoration des vanneries amérindiennes mais, avant d’aborder ce sujet, intéresserons-nous en 

premier lieu au processus cognitif de dénomination des motifs de vannerie.  

 

 

2-2-1 Création et logique de dénomination des motifs 

 

 Nous avons étudié dans la section précédente la signification de tous ces motifs et 

montré qu’ils représentaient principalement des entités mythiques, des animaux peuplant le 

milieu guyanais voire même des étoiles ou des constellations, quelques plantes enfin. 

Ahlbrinck, dans son Encyclopédie des Caraïbes, avait suggéré que les motifs étaient nommés 

a posteriori et donc que les Kali’na ne tressaient pas intentionnellement tel ou tel animal ou 

plante. Des considérations identiques ont été avancées quant à l’iconographie panaré du 

Venezuela (Henley, 1996) ; un auteur récent, dans un article consacré aux répertoires 

graphiques amazoniens, penche aussi pour la logique de dénomination a posteriori (Déléage, 

2007). Je pense, pour ma part, que les conclusions d’Ahlbrinck, sont un peu hâtives et ne 

peuvent s’appliquer qu’à une partie seulement du corpus iconographique. En effet, si on peut 

concevoir que des motifs relativement abstraits et stylisés tel que des carrés, des lignes en 

créneaux ou des spirales peuvent, éventuellement, avoir reçus une explication et un nom a 

posteriori, par contre, ce n’est pas le cas des motifs plus figuratifs. Je suis persuadé que ces 

dernières formes ont été tressées sciemment par les artisans afin de représenter des êtres 

particuliers bien présents dans leur cosmogonie. Et, même dans la nomination a posteriori, 

les choix ne peuvent être hasardeux ; les noms s’inscrivent forcément dans un registre 

symbolique fini propre à un ensemble, ici, le groupe culturel guyano-amazonien.  

D’autre part, j’ai remarqué que les motifs les plus abstraits sont ceux qui possèdent le 

plus de noms différents, que ce soit au niveau intra- ou inter-ethnique alors que ceux les plus 

figuratifs sont beaucoup plus spécifiques dans leur dénomination, représentent des entités 

mythiques importantes et demeurent beaucoup plus stables quant à leur appellation. En effet, 

dans le figuratif, le rapport image-représentation est direct et donne peu de place au symbole ; 

tandis que dans l’abstrait, l’image, plus symbolique, donne lieu à une convention admise 

comme dans les systèmes d’écriture. 

 263



D’ailleurs, comme l’avait souligné Boas ([1927] 2003), différentes hypothèses sont 

possibles quand on est en présence d’un motif similaire dans une même zone géographique : 

soit il s’est répandu progressivement sur l’ensemble de l’aire et chaque peuple lui a attribué 

un sens en toute indépendance, c’est un « processus d’interprétation de forme », soit il faut 

« considérer que diverses représentations réalistes se sont coulées dans un même répertoire 

de formes géométriques sous l’effet de contraintes stylistiques » et j’ajouterai de contraintes 

liées à la technique.  

 

 Ainsi en ce qui concerne la vannerie guyanaise, je peux avancer trois processus 

différents d’obtention et de dénomination des motifs : 

 

- une création propre due à l’ethnie même ; dans le cas particulier des motifs 

représentant des entités typiques d’une culture donnée, ces motifs sont souvent 

figuratifs. C’est le cas des chenilles wayana mais aussi des différents serpents et 

constellations kali’na par exemple. Ces formes sont une représentation volontaire 

d’une entité particulière importante dans la cosmogonie ou de l’environnement du 

peuple en question, elles ne sont que rarement empruntées par les ethnies voisines et 

sont le support pictural d’une représentation des temps mythiques. Ce sont ces motifs 

qui participent bien souvent d’un style ethnique composant le répertoire graphique 

d’une ethnie. Par exemple, les motif alamari et alamari botameri sont propres aux 

Kali’na, aucuns des groupes voisins comme les Tilio ou les Wayana ne les 

représentent. 

- une interprétation de forme, pour reprendre l’expression de Boas, liée à l’emprunt 

progressif de certains motifs particulièrement appréciés et considérés comme beaux 

mais dont le lien avec la culture n’est pas évident. On peut supposer que c’est le cas 

de la série des hirondelles et autres chauves-souris partagées par quatre ethnies 

guyanaises et présente au-delà chez les Tilio ou les Waiwai par exemple. C’est le cas 

de motifs figuratifs mais aussi géométriques partagés par différents peuples de la 

région. Le processus de dénomination a pu être autant antérieur que postérieur 

(renomination) à la création du motif.  

- des motifs géométriques stylisés conditionnés par les contraintes techniques de 

l’ouvrage même et largement connus par la plupart des peuples décorant leurs 

vanneries. C’est le cas typique des différentes techniques de vannerie partagées par 

tous comme les techniques dites en « dents d’agouti » ou en « arêtes de poisson » 

 264



mais aussi des motifs en carré, en diamant, en lignes brisées, à la grecque… Ces 

motifs sont distribués dans tous les groupes de Guyane et au-delà et portent des noms 

relativement variés et divers, le processus de dénomination ayant suivi l’inspiration de 

ceux-ci260. C’est plutôt par l’agencement de ces motifs qu’un style ethnique peut 

apparaître. Mais dire s’ils sont prénommés ou postnommés, difficile à trancher. 

 

Ainsi, plutôt que de trancher clairement en arguant que les motifs sont tous nommés a 

posteriori ou bien que toutes les représentations sont décidées a priori (Déléage, 2007; 

Ahlbrinck, [1931] 1956), je pense plutôt que l’on a à faire à des processus de dénomination et 

d’acquisition de motifs qui sont, me semble-t-il, complémentaires et obéissant à diverses 

logiques et contraintes.  

Ces processus font partie d’un continuum allant d’une création voulue, propre à une (ou 

plusieurs) ethnie (s), d’une forme précise figurative et donc d’une nomination a priori 

jusqu’à des motifs stylisés et géométriques largement distribués entre divers groupes, 

conditionnés par des contraintes techniques et des représentations préexistantes, nommés a 

posteriori. Remarquons que je ne discute pas de la ressemblance à leur modèle de ces motifs 

figuratifs mais bien du processus de dénomination. 

Prenons l’exemple du motif composé de carrés disposés côte à côte avec une croix 

centrale : il se retrouve chez les six groupes amérindiens de Guyane, qui tous, sauf les 

Wayana, le nomment carapace de tortue. Les Tilio tressent ce même motif en lui donnant 

également le nom de « dessin de tortue » (Frikel, 1973) ; chez les Ye’kwana se retrouve ce 

même motif (Guss, 1989) mais également chez un groupe pano comme les Sharanaua 

(Déléage, 2007). 

Il n’en reste pas moins que l’identification d’un style ethnique est possible dans une 

perspective synchronique tantôt par la présence de motifs figuratifs originaux et uniques, 

                                                 
260 Ribeiro avance les mêmes remarques à propos des Tukano “the stylized representation (resulting from the 

technique imposed by the raw material and a sense of symmetry and rhythm), specially in the case of basketry, 

reprocess metonymically the defining elements of the motif one wishes to depict. A fish form is conveyed by its 

rhomboidal outline; that of a snake, by its zigzagging sinuosity; the tortoise is represented by the squares on its 

carapace, and the jaguar by its skin spots. However, the interpretation of the ornamental motifs may not be 

identical among the tribes, even though there occurs the repetition of the same pattern in a tribal sphere or, in a 

more ample context, in areas where several tribes are submitted to one another’s influence, as is the case in the 

Upper Xingu river” (1989 : 70). 
 

 265



tantôt par l’agencement singulier de motifs stylisés et géométriques. Ce style ethnique peut 

également résulter d’un mélange de ces deux types de motifs stylisés et figuratifs. 

 Un dernier point mérite d’être abordé à propos de la logique de nomination et de 

création des motifs. Il s’agit de l’influence des rêves quant à l’inspiration de l’artisan lorsqu’il 

va tresser un panier portant un motif. On pourrait voir éventuellement une quatrième source 

de nomination dans cette source d’inspiration onirique bien qu’elle puisse aussi être rattachée 

au processus de création propre… Si en Guyane il ne semble pas que l’absorption 

d’hallucinogène soit un facteur influençant le corpus iconographique comme cela a été 

montré chez les Desana (Reichel-Dolmatoff, 1985) ou les Yagua (Chaumeil, 2000), par 

contre le rêve semble bien y tenir une place non négligeable. L’utilisation du rêve est en effet 

une source d’innovation artistique dans de nombreux endroits du monde (Anderson, 1979) et 

en Guyane nous avons pu recueillir quelques témoignages allant dans ce sens. Rappelons 

d’abord que, plus largement, chez les Amérindiens, les rêves influencent de nombreuses 

activités telles que la chasse et conditionnent en partie l’ethos et le pathos des êtres humains. 

Comme le précise Chapuis (2001) en parlant des Wayana, le rêve fait partie du monde réel, 

c’est un espace-temps où les esprits vivent. Ainsi un homme ayant fait un rêve prémonitoire 

annonçant un accident de chasse, remettra sa sortie en forêt à un moment plus propice. Pour 

la vannerie aussi les rêves jouent un rôle. Ainsi chez les Kali’na, l’ « esprit de l’arouman », 

waruma agili, peut venir visiter l’artisan lors de ses rêves et l’inspirer pour tresser tel ou tel 

motif. De même chez les Wayana, le père presse dans l’œil de son jeune fils une pousse 

d’arouman. L’eau qui s’en exsude permettra au garçon de connaître et de bien maîtriser les 

motifs de vannerie261. En effet, l’ « esprit de l’arouman », wama yasi, viendra visiter le 

garçon dans ses rêves : il visualisera ainsi le tressage et par la suite assimilera mieux les 

motifs wayana. Si c’est par le rêve que l’esprit de l’arouman vient habiter le vannier 

amérindien, c’est aussi par le même enchaînement qu’il perdra tout son savoir s’il transgresse 

certains interdits, comme par exemple brûler des vanneries. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
261 Chez les Cashinaua, on retrouve une pratique similaire (Eliane Camargo, com. pers.). 

 266



 

2-2-2 Esthétique et rôle culturel du motif 

 

Après avoir essayé d’aborder sous différents aspects l’iconographie des vanneries 

guyanaises, une question toute simple nous reste encore à l’esprit : pourquoi ces populations 

décorent-elles leurs vanneries ?  

 

Je pense que diverses raisons sont inextricablement liées. Ainsi, plusieurs réponses 

peuvent être avancées, dès lors où l’on admet que décorer des vanneries, ou tout autre objet, 

peut avoir différentes fonctions conscientes ou non : 

 -  comme valeur esthétique, le motif apporte un embellissement à la vannerie, 

- comme facteur de prestige ou marqueur social intra-ethnique, il permet de    

faire montre de sa dextérité et donc de se positionner dans une échelle de 

valeurs, 

- comme marqueur identitaire inter-ethnique, il permet de se différencier des 

ethnies voisines, 

- comme marqueur culturel, il donne à la vannerie une densité sociale ; en 

« humanisant » l’objet, il le démarque de la nature sauvage, 

- comme symbole magique, il confère à la vannerie un pouvoir « surnaturel », 

- comme support graphique, il sert à conserver la mémoire du groupe, il est un 

« véhicule de sens ». 

 

En effet, comme nous l’avons déjà précisé à maintes reprises les vanneries ornées de 

motifs sont les plus prisées, celles entrant dans divers processus d’échanges intra- et inter-

ethniques. Ainsi, les vanneries portant motifs comme les coffrets en arouman kali’na, palikur 

ou arawak, les hottes et les paniers en arouman wayana, les corbeilles à coton ou les grands 

paniers à pieds teko ou wayãpi constituent les pièces les plus prestigieuses de ces 

communautés. Ainsi, outre la plus-value esthétique indéniable que les motifs apportent à la 

vannerie, connaître un grand nombre de motifs, savoir tresser du bel ouvrage représente un 

des critères permettant à un homme amérindien d’accéder à une élite non codifiée mais 

parfaitement reconnue, celle des personnes détenant le savoir, celui-ci ainsi que le don étaient 

les sources essentielles du pouvoir chez les Amérindiens d’Amazonie. D’ailleurs, lors de mes 

entretiens, j’ai bien ressenti que les artisans connaissant le plus de motifs étaient respectés et 

 267



reconnus comme de vrais « Amérindiens » par les plus jeunes262. On comprend ainsi 

comment l’identité masculine passe par la maîtrise de cet artisanat au même titre que savoir 

chasser, pêcher, fabriquer une pirogue ou une maison. Ces aspects ont été particulièrement 

développés dans le premier chapitre. 

 

De plus, comme je viens de le montrer, les motifs sont des marqueurs identitaires 

permettant de se distinguer des ethnies voisines. Elles ont ainsi un rôle d’affirmation 

identitaire vis-à-vis de l’autre. On a vu comment le style des motifs et leur symbolique sont 

spécifiques d’un groupe ethnique. Même si une certaine part d’emprunts inter-ethniques est 

sous-jacente, des styles ethniques ont pu néanmoins être définis qui de toute façon sont 

pensés et vécus comme tels. De plus, dans le contexte actuel où l’affirmation identitaire est 

importante vis-à-vis de la société nationale (Collomb, 2003), ce rôle culturel des motifs est 

particulièrement accentué dans le discours des artisans. Ainsi, outre la forme de la vannerie et 

certaines techniques propres à chaque communauté, les motifs permettent de distinguer 

chaque objet culturel de ceux des voisins et participent à un renforcement de l’ethnicité, 

permettant de se protéger de la disparition culturelle (Ribeiro, 1989). Peut-être aujourd’hui, 

est-on même fondé à penser que chaque peuple n’affirme pas seulement son identité propre 

mais une indianité plus globale face au reste du monde. Là encore le parallèle avec les motifs 

corporels est pertinent, puisque chez les Kayapo (Turner, 1992; Verswijver, 1992a) ou même 

chez les Waiwai (Fock, 1963) ils marquent l’appartenance à un clan. Le répertoire graphique 

« sert à rendre visibles des différences sociales à l’aide de son propre système de variations 

graphiques » (Déléage, 2007). D’ailleurs, comme nous l’avons souligné plus haut, les 

artisans connaissent bien les techniques et le répertoire de leurs voisins, et c’est à dessein. On 

les connaît et on les reconnaît pour mieux s’en démarquer et, avec Lévi-Strauss (1989: 166), 

nous pensons que  « leur attitude n’est pas une attitude d’incorporation, c’est au contraire 

une attitude de refus, c’est un souci de défendre leur propre « langue », pour la bonne raison 

que, si ces arts incorporeraient trop libéralement et trop facilement les éléments extérieurs, 

la fonction sémantique de l’art, son rôle à l’intérieur de la société s’effondrerait ». 

 

D’autre part, ces motifs ayant été collectés sur des animaux mythiques, ils sont des 

témoins des temps primordiaux et sont en même temps utiles pour humaniser et socialiser ces 

objets et leurs donner une densité culturelle (Van Velthem, 2003). En effet, l’ornementation 

                                                 
262 De même comme l’écrit Guss (1989) à propos des Ye’kwana « a person who does not make baskets is just 
like a criollo » c’est à dire qu’il n’est pas un Ye’kwana. 

 268



des corps et des objets est reconnue par beaucoup d’anthropologues comme un acte marquant 

la frontière entre la sauvagerie et la culture. Comme le soulignait déjà Claude Lévi-Strauss 

(1955: 224) bien plus tôt : « les peintures de visage confèrent d’abord à l’individu sa dignité 

d’être humain ; elles opèrent le passage de la nature à la culture ». Erikson avance les 

mêmes remarques quant à l’ornementation corporelle matis :« dénuer de ses atours, et réduit 

à sa seule dimension organique, le corps serait ainsi non seulement asocial, mais encore 

frappé d’inanité, au point de supposément cesser de paraître » (Erikson, 1996: 231). Or 

comme l’ont montré Van Velthem chez les Wayana (2003) ou Guss chez les Ye’kwana du 

Venezuela (1989), les motifs socialisent également les vanneries. D’ailleurs ne sont-ils pas 

chez tous les groupes amérindiens de Guyane la fidèle reproduction de tatouages vus sur le 

corps de monstres mythiques que ce soit sur un anaconda, un vautour à deux têtes ou une 

carapace de tortue. Ainsi à l’instar des peintures corporelles caduveo ou matis, les motifs à 

vannerie des groupes amérindiens de Guyane sont des tatouages sur la peau263 de ces 

vanneries et ils permettent non seulement de marquer l’appartenance de ces objets à un 

groupe ethnique mais aussi de socialiser ces objets afin de les faire entrer dans le monde de la 

culture. Car n’oublions pas que tous ces objets sont issus de la transformation mythique 

d’animaux, animaux transformés mais ornés de motifs les apparentant aux hommes ornés des 

motifs corporels marquant leur différence avec la nature. Cependant, on pourrait inférer 

l’inverse, les hommes prenant ces êtres de la surnature comme des sources d’inspirations, 

établissant avec eux un lien qui pourrait être interprété comme une alliance. 

Ces motifs peuvent également conférer un certain pouvoir magique aux vanneries et 

tout particulièrement aux coffres des chamanes palikur, kali’na ou arawak toujours ornés de 

motifs particuliers. Nimuendaju (1926) a relevé chez les Palikur que le yamat contenant les 

ustensiles magiques était si possible attaché autour du banc zoomorphe lors des séances 

chamaniques. Chez les Kali’na, des motifs spécifiques comme l’ « échelle d’un esprit 

auxiliaire » du chamane, tukuya :na wone :puru, ornait également le yamat :u du piaje 

(Vredenbregt, 2002) tout comme le motif akuwamay représentant un esprit puissant. On 

retrouve également un rôle important de ce coffre chez les chamanes warao (Suarez, 1968). 

D’autre part un conte tilio témoigne comment un garçon qui tressait un motif jaguar sur un 

coffre en arouman fit se transformer le coffre en jaguar à plusieurs reprises, montrant ainsi sa 

dextérité et sa connaissance de la vannerie et du chamanisme (Koelewijn et Rivière, 1987). 
                                                 
263 Un article de Gow sur l’iconographie piro montre aussi une relation étroite entre l’art, les motifs et le 
corps chez différents peuples :“ the central elements of art form are metaphorized as body parts : the 
impressions a body makes on the ground in the Walbiri case, ‘bones’ in the Yolngu case, ‘skin’ in Malangan, 
body fluids in the Piro case ” (Gow, 1999: 243). 

 269



D’ailleurs l’écusson figurant le visage du jaguar sur la couleuvre à manioc teko confère à cet 

objet un pouvoir puissant d’après un chamane teko de Camopi. Van Velthem (2003) a 

largement montré la relation étroite entre chamanisme et motifs chez les Wayana. D’ailleurs, 

nombre de leurs motifs figurent des entités surnaturelles comme les différentes chenilles, les 

jaguars, l’esprit crabe sipalat ou ëkun wajak, à rapprocher de l’esprit kuluwajak représenté 

sous forme de kunana mais également sur les ciels de case ou maluana. Ailleurs, comme 

chez les Arapaso certains motifs, comme le motif dent de piraï, possèderaient une certaine 

toxicité atteignant les femmes qui les manipuleraient (Van Velthem, 2005: 225). 

 

Un dernier rôle peut incomber à ces motifs car ils peuvent, pour reprendre 

l’expression de R. Barthes (Julien et Rosselin, 2005), « véhiculer du sens ». Ainsi, comme 

nous l’avons vu précédemment, la symbolique liée aux motifs n’est pas vide de sens, les 

motifs étant liés à des mythes, à une pensée magique mais aussi à une observation constante 

de l’environnement. Ainsi, comme l’avance B. Ribeiro “this induces us to think of indigenous 

aesthetic manifestations as a communication system” (Ribeiro, 1989). En effet, à l’instar de 

ce qu’a montré Guss (1989) chez les Ye’kwana, tresser est un moyen de méditer, surtout pour 

mieux comprendre les mythes. De même, en Guyane les motifs sont des supports permettant 

de se remémorer les histoires du passé. Ils peuvent être considérés comme des moyens 

mnémotechniques véhiculant le souvenir des récits d’antan et des entités extraordinaires les 

peuplant. Un auteur a remarqué à propos des motifs Mehinaku, population arawak du Xingú: 

« each drawing tells a story, and in this quality constitutes an invaluable ethnographical 

document, all the more so as it is not easy to be obtained in oral form” (D’aprés M.H. 

Fénelon Costa 1986, in Ribeiro 1989: 68). Ainsi les motifs se font support de la mémoire 

collective dans ces sociétés à transmission orale. Un ethnologue ayant travaillé chez les 

Walbiri d’Australie montre également que les motifs véhiculent des idées reliées à des classes 

de phénomènes complexes comme les ancêtres totémiques des tribus ainsi que des références 

à des entités mythiques (Munn, 1962, 1966). B. Ribeiro (1989) opère un rapprochement entre 

la complexité des motifs kayabi et les « visual categories » ayant une expression symbolique 

ainsi qu’une fonction mnémotechnique comme définie par Munn chez les Walbiri. On peut 

de même aborder la compréhension de l’iconographie de la vannerie guyanaise sous cet 

aspect. Les vanneries sont en effet tressées lors de moments conviviaux tels que les fêtes de 

cachiri ou à l’abri d’un toit de palme lorsque la pluie tombe drue. Ces moments étaient 

propices, avant l’arrivée récente de la télévision et des lecteurs DVD, aux échanges 

intergénérationnelles grâce à la récitation de contes mettant en scènes les motifs que l’homme 

 270



était en train de tresser. Nous pouvons ainsi avancer que ces motifs servaient de support à la 

mémoire de ces peuples de l’oralité, permettant de visualiser des entités ayant joué un rôle 

dans leur formation culturelle. 

 

 

 271



Conclusion au chapitre 3 
 

La vannerie est une belle illustration de l’ancrage du répertoire graphique des 

Amérindiens de Guyane dans les temps mythiques. Comme pour de nombreuses sociétés 

amazoniennes, le serpent tient une place centrale dans l’acquisition de ces motifs ; d’ailleurs 

qui a eu la chance d’observer un anaconda ne peut qu’être fasciné par l’iridescence de sa 

peau. Cependant, de manière originale, chez les Amérindiens de l’Oyapock une autre figure 

mythique apparaît également être maître des motifs, il s’agit de l’urubu à deux têtes. Ainsi, de 

manière sinon antagoniste, mais pour le moins symétrique ces entités ne sont autres que les 

êtres dominant les mondes aquatiques et aériens, zones dangereuses et craintes que seuls les 

chamanes se targuent de pouvoir visiter de leur plein gré.  

On aura également constaté que les motifs ne sont pas anodins et représentent 

majoritairement un bestiaire tantôt naturel tantôt surnaturel, ce qui n’est guère surprenant 

venant de la part de sociétés amazoniennes chez qui l’ont sait combien la frontière séparant 

ces deux états est laissée floue. Les animaux peuplant ces corpus iconographiques se 

retrouvent dans le bestiaire peuplant les mythes ou attaché au chamanisme. Ainsi, les motifs 

constituant les répertoires graphiques des Amérindiens de Guyane sont, pour leur grande 

majorité, des représentations conscientes d’entités, magiques ou pas, véhiculant une 

représentation du monde sur fond de réel souci esthétique. 

Par ailleurs, ces motifs viennent, en sus des formes spécifiques à chaque ethnie, 

affirmer un processus de démarcation identitaire. En effet, j’ai montré comment la majorité 

des motifs des vanneries connues par les diverses ethnies guyanaises et leurs voisines 

participe de leur pattern ethnique, même si un certain nombre sont partagés résultant tantôt 

d’emprunts, souvent difficilement traçables, tantôt de contraintes intrinsèques aux techniques 

de tressage elles-mêmes.  

Ainsi, le corpus iconographique des ethnies amérindiennes guyanaises joue toute une 

gamme de rôles : esthétique, social, identitaire, magique ou culturel. Comme l’a évoqué 

Reichel Dolmatoff (1985: 43) pour la vannerie desana, la vannerie guyanaise et son 

iconographie “contains a complex body of symbolic structures wich relate it to other aspects 

of culture and make it an essential part of the […] adaptative system and world view”. 

 

 272



Partie II   

Un artisanat de cueillette : 

ethnobotanique de la vannerie guyanaise 

 
 

Après avoir exploré les aspects sociaux et culturels de la vannerie en montrant sa 

grande diversité de formes ainsi que son esthétique, passons maintenant à la partie 

ethnobotanique de cette étude. En  effet, afin de tresser toutes ces vanneries, de nombreuses 

plantes sont utilisées, faisant de ces objets de véritables produits composites (Leroi-Gourhan, 

[1943] 1992). Les espèces végétales entrant dans la confection de cet artisanat, qu’elles soient 

utilisées sous une forme brute ou transformée, sont nombreuses et majoritairement prélevées 

dans le milieu naturel. À part le coton (Gossypium barbadense), le roseau à flèche (Gynerium 

sagittatum), la pite (Bromelia karatas) ou le roucou (Bixa orellana) cultivés dans les abattis 

ou autour des villages, tous les autres produits sont prélevés dans la forêt, faisant de cet 

artisanat une intense activité de cueillette. Toutes ces plantes appartiennent à ce que l’on 

nomme, depuis une vingtaine d’années, des Produits Forestiers Non Ligneux (PFNL)264. 

 

Le premier chapitre sera consacré aux plantes phares de la vannerie guyanaise, les 

aroumans (Ischnosiphon spp.). Ce genre emblématique entre dans la fabrication de la 

majorité des vanneries (70 %), quatre espèces étant principalement utilisées. Je présenterai 

les aspects botaniques de chacune de ces espèces et les resituerai dans les cultures étudiées en 

montrant qu’elles y tiennent une place essentielle. Outres la caractérisation botanique et 

ethnobotanique de ce taxon, son procès technique allant de la tige brute au brin tressable sera 

exploré. 

 
Nombre d’autres espèces sont également utiles à la confection des vanneries et un 

inventaire en sera dressé dans le chapitre cinq. Ces plantes seront classées dans différentes 

catégories correspondant à leur usage : palmiers, lianes et graminées à tresser, bois pour 

                                                 
264 C’est en 1995 que la FAO propose d’arrêter une définition des PFNL :  "Les produits forestiers non ligneux 
sont des biens d'origine biologique autres que le bois, provenant des forêts, d'autres terrains boisés ou 
provenant d'arbres hors forêts"(FAO, 1999: 63). 

 273



baguettes et armatures, écorces et fibres pour liens et sangles, enfin résines et teintures 

naturelles pour décorer et consolider les ouvrages. Toutes ces espèces sont avant tout choisies 

par les artisans suivant des critères techniques bien précis. Là encore une connaissance fine 

du terroir, de l’écologie, de la diversité floristique et des qualités techniques de ces plantes est 

nécessaire. Toutes les parties des plantes peuvent être utilisées selon les espèces : feuilles, 

pinnules des bourgeons terminaux des palmiers, racines aériennes, tiges, écorces, fruits, 

résines. 

Enfin dans le chapitre six, j’aborderai la nature du prélèvement et de son impact sur la 

ressource. Les techniques de récolte seront explicitées et nous exposerons le discours des 

artisans au sujet de la régénération de la ressource en le comparant avec la littérature existant 

sur le sujet. L’impact sur l’arouman, de loin le genre le plus utilisé, sera plus spécifiquement 

approfondi, ce qui m’emmènera à discuter de la gestion de la ressource par les populations. 

 

 274



Chapitre 4  

Les aroumans, un genre emblématique 

 
 

En Guyane française, comme dans une grande partie de l’Amazonie, les aroumans 

sont, avec les palmiers, les végétaux le plus utilisés pour tresser les vanneries. Le nord du 

bassin amazonien et le Plateau des Guyanes constituent la zone où les aroumans sont les plus 

utilisés contrairement à celles situées au sud de l’Amazone où l’usage des palmiers est 

prépondérant (Ribeiro B. G., 1986a). La Guyane française est indéniablement une région 

exemplaire où les aroumans sont les plantes phares de la vannerie puisqu’ils servent a tresser 

70 % des formes recensées dans ce département. 

 

Cependant, nous retrouvons son utilisation chez de nombreux peuples vivant dans 

toute l’Amazonie, le Plateau des Guyanes et au-delà : les Ye’kwana du Venezuela (Guss, 

1989), les Embera du Pacifique colombien (Gomez Diaz, 1996) et les Desana de l’Amazonie 

colombienne (Reichel-Dolmatoff, 1985), les Warao du delta de l’Orénoque (Wilbert, 1975), 

les Arawak et les différents groupes karib du Surinam et du Guyana (Roth, 1924), les Baniwa 

du Rio Negro (Nakazono et al., 2004), les Tilio de la frontière Surinam/Brésil (Frikel, 1973), 

les Waiwai du Guyana (Yde, 1965), les Parintintin du Rio Madeira (Nimuendaju, 1948b), les 

Tucuna du haut Solimões (Nimuendaju, 1948c), les Kayabi du Mato Grosso (Ribeiro B. G., 

1979) et même les Créoles des Petites Antilles (Louise, 1978) constituant autant d’exemples 

confirmant cette prépondérance, et la liste pourrait être sans peine allongée.  

Dans ce chapitre les plantes seront présentées tant d’un point de vue botanique, 

technique que culturel. En effet, comme je l’ai déjà esquissé dans la première partie de cette 

thèse, l’arouman n’est pas une plante anodine. Elle tient une place culturelle non négligeable 

dans la vie des communautés guyanaises au même titre que d’autres plantes emblématiques 

de cette région comme le roucou (Bixa orellana), le bois de lettre (Brosimum spp.) ou le 

carapa (Carapa procera) ; je discuterai ainsi des représentations qui lui sont liées. Mais 

commençons par présenter ces plantes si importantes pour la vannerie guyanaise. 

 

 275



4-1 Botanique et écologie de l’arouman 

 
 

Arouman est un terme créole utilisé en Guyane, pour nommer les espèces du genre 

Ischnosiphon de la famille des Marantacées. Il provient du Karib côtier (kali’na) waruma 

(Renault-Lescure, 1999; Andel, 2000b). On rencontre ce terme non seulement en kali’na 

contemporain mais également en tilio (Frikel, 1973), en caraïbe insulaire de Martinique ou de 

la Dominique (Taylor et Moore, 1948; Hodge et Taylor, 1957; Breton, [1665] 1999), en 

apalai, en akuryo, en wamayana (de Goeje, 1946)… Cependant, ce terme a diffusé au-delà du 

Plateau des Guyanes et des Antilles puisque des langues amazoniennes comme la língua 

géral, de la famille tupi-guarani, emploie le terme uarumã (Stradelli, 1929: 696) ; le terme est 

ensuite passé en portugais du Brésil (arumã, guarumã), ainsi qu’une autre langue tupi-

guarani, le ka’apor sous la forme warumã (Balée, 1994). 

Une monographie très complète du genre Ischnosiphon a été publiée (Andersson, 

1977)265 mais elle reste au niveau de la botanique car aucune mention n’y est faite des usages 

de ces Marantacées.   

Ce genre a une distribution circonscrite aux parties humides de l’Amérique tropicale 

allant de l’Amérique centrale (Panama), à Rio de Janeiro en passant par les Petites Antilles 

(Martinique, Dominique, St Vincent), le plateau des Guyanes et toute l’Amazonie du piémont 

andin à l’embouchure de l’Amazone (Andersson, ibid.). 

Andersson (ibid.) indique que la première espèce décrite du genre Ischnosiphon a été 

Ischnosiphon arouma (Aubl.) Koern. sous le nom de Maranta arouma Aubl. par le fameux 

botaniste Aublet266 en 1775. En fait, c’est Barrère qui établit, en 1741, une première diagnose 

prélinéenne, selon la terminologie de Tournefort, de cette plante qu’il considère comme un 

palmier : « PALMA dactylifera humilis, Cannacoroides, caudice tenui, fissili. Arrouma ; 

espèce de palmier, qui se fend aisément en long comme l’Osier franc » (Barrère, 1741: 89). 

Cependant, dés le XVIIe siècle les voyageurs rapportent l’usage de cette plante à vannerie. 

Pelleprat (1655) évoque « une plante qu’ils appellent arôma, dont ils [les Amérindiens] se 

                                                 
265 Signalons dès à présent que, aidé par M. F. Prévost, F. Crozier, L. Barabet, J. F. Molino, S. Mori et P. 
Grenand pour identifier mes propres échantillons, je me suis référé aux échantillons déposés à l’Herbier de 
Guyane (CAY) visés par le spécialiste du genre Ischnosiphon ainsi qu’aux clés de détermination qu’il a 
élaborées (Andersson, 1977). 
266 Jean-Baptiste Fusée Aublet, botaniste du Roi, est arrivé en Guyane en 1762 et fut, après Pierre Barrère,  le 
second naturaliste permanent en Guyane. Outre ses positions humanistes et anti-esclavagistes, il publie en 1775 
son « Histoire des Plantes de Guiane française » décrivant 576 genres et 1241 espèces dont nombre de diagnoses 
sont encore valides aujourd’hui (Alorge et Ikor, 2003). Cet ouvrage est la première flore de ce territoire 
(Defilipps, 1992). 

 276



servent au lieu d’osier » ; le Père de la Mousse cite l’usage chez les Amérindiens côtiers du 

couteau donné par les français afin de « couper la viande, racler le manioc et fendre 

l’arroma » (Mousse, [1691] 2006: 82). Le Chevalier de Préfontaine dans son ouvrage « La 

maison rustique de Cayenne… » (1763) offre une première description fidèle de cette plante 

qu’il nomme arrouma. Elle comporte des informations sur son écologie, son usage mais 

également sur les techniques de transformation de la canne d’arouman en brin tressable, 

techniques que nous pouvons observer à l‘identique jusqu’à nos jours. Ce passage sera 

d’ailleurs largement repris dans le dictionnaire raisonné universel d’histoire naturelle de 

Valmont de Bomare (1776: 337-338), sous l’entrée  arrouma ou herbe aux hebechets267. 

 

Si le genre Ischnosiphon est endémique à l’Amérique du Sud et apparaît représenté 

essentiellement en Amazonie et dans les Guyanes (Andersson, 1977), plus généralement, les 

Marantacées sont très prisées à travers le monde pour leurs usages techniques. Ainsi, outre 

leur emploi dans la vannerie en Amérique tropicale, les feuilles d’une Marantacée sont 

cueillies par les Pygmées pour recouvrir leurs huttes (Bahuchet, 2000a: 138). Au Gabon, 

différentes espèces sont utilisées pour tresser des vanneries (Marantochloa mannii, 

Thaumatococcus daniellii, Haumania dauckelmaniana) ou pour emballer les aliments dans 

leurs feuilles (Megaphrinium macrostachyum) (Leclercq, 2005).  

Pour revenir à l’Amazonie, d’autres Marantacées sont utilisées essentiellement à des 

fins médicinales ou alimentaires comme les racines de Calathea allouia, de Maranta 

arundinacea et de M. ruiziana. Elles sont cultivées pour leur racine amylacée ; en Guyane ce 

sont plus particulièrement les Créoles qui utilisent la seconde espèce, la première et la 

troisième étant prisée par les Wayãpi, les Wayana et les Palikur (Fleury, 2000b; Grenand et 

al., 2004). 

Quelques rares usages médicinaux et cosmétiques des aroumans ont été recensés. 

Ainsi, au XIXe siècle, les graines donnaient une huile employée comme cosmétique pour les 

cheveux (Heckel, 1897), cet usage ne semblant plus pratiqué de nos jours. Pour soigner les 

morsures de serpent les Palikur boivent le jus de la jeune tige écrasée d’I. arouma ou bien en 

font un cataplasme (Berton, 1997). La lame d’arouman posée perpendiculairement sur la 

langue est conseillée contre le bégaiement (Grenand et al., 2004). Les Chacobo de Bolivie 

utilisent une décoction de feuilles d’I. arouma pour traiter la diarrhée et comme vomitif 

(Boom, 1987). Chez les Noirs Marrons Aluku de Guyane française les femmes utilisent les 

                                                 
267 Ce terme fait référence au nom indigène en karib du tamis, huibichet ou hebechet, utilisé à cette époque dans 
les Petites Antilles (cf. chapitre 2). 

 277



feuilles de I. puberulus (babadua) pour leur toilette intime (Fleury, 1991). Les feuilles d’une 

autre espèce indéterminée d’arouman, nommée pikin babadua (petit babadua)268, entrent 

dans un mélange de plantes censé donner de la force aux femmes enceintes (ibid.). Notons de 

surcroît que l’espèce I. puberulus était utilisé par les Kali’na et les Wayana comme plante 

magique mais nous en rediscuterons plus bas.  

Outre ces usages mineurs, c’est bien principalement pour tresser les vanneries que les 

aroumans sont récoltés. 

 

Andersson (1977) subdivise les 31 espèces du genre en six sections dont il a répertorié 

neuf espèces de ce genre en Guyane française : I. arouma (Aubl.) Koern., I. centricifolius 

Anderss., I. enigmaticus Anderss., I. gracilis (Rudge) Koern., I. leucophaeus (P. et E.) 

Koern., I. martianus Eichl. in Peters, I. obliquus (Rudge) Koern., I. petiolatus (Rudge) 

Anderss., I. puberulus Loes. Une autre fut décrite par la suite par le même auteur (I. ursinus). 

Lors de mes enquêtes, j’ai relevé l’usage de quatre espèces d’Ischnosiphon :  

I. arouma, I. centricifolius, I. obliquus et I. puberulus. Deux sont principalement utilisées :  

I. arouma et I. obliquus. 

 

Signalons dès maintenant que toutes les espèces de ce genre présentes en Guyane ne 

se prêtent pas à la vannerie. En effet, pour que la plante fournisse des éclisses utilisables, la 

tige doit être d’une longueur suffisante ou souple. Ainsi, les quatre espèces employées se 

prêtent particulièrement à la vannerie alors que les autres n’offrent pas, le plus souvent, une 

tige suffisamment longue ou souple pour donner un brin exploitable. Cependant, dans le reste 

de l’Amazonie, d’autres espèces d’arouman sont utilisées en vannerie comme I. polyphyllus 

sur le Rio Negro (Nakazano, 2000; Nakazono et al., 2004). Sur le marché de Ver-O-Peso à 

Belém sont vendus des paniers tressés avec I. ovatus et I. gracilis  (Van Der Berg, 1984). Ce 

dernier, pourtant rejeté par les Amérindiens de Guyane, est également utilisé, en substitution 

d’une espèce non déterminée, par les Kayabi du Xingu (Athayde, 2003). I. lasiocoleus 

Schum. et Loess est utilisé par les Chacobo de Bolivie pour tresser des tamis à chicha ou 

bière de manioc (Boom, 1987).  

De plus, comme en Afrique (Leclercq, 2005), les feuilles de ces aroumans sont 

utilisées sur les marchés d’Amazonie pour déposer aliments et autres Produits Forestiers Non 

                                                 
268 Il est possible que cette espèce soit I. gracilis, espèce souvent nommée en référence à I. puberulus lui 
ressemblant tant du point de vue du port lianescent que de la forme des feuilles (plus petites et plus fines chez  I. 
gracilis). 

 278



 279

                                                

Ligneux (Van Der Berg, 1984). Les feuilles d’I. ovatus étaient même utilisées pour 

confectionner les étuis péniens chez les Parintintin (Nimuendaju, 1948a), et les inflorescences 

d’I. arouma sont utilisés par les jeunes filles embera de Colombie comme parures de tête lors 

de fêtes traditionnelles (Gomez Diaz, 1996). 

 

Abordons maintenant les aspects botaniques et écologiques propres à ce genre. 

D’après Andersson (1977), les espèces du genre Ischnosiphon spp. sont des 

Monocotylédones rhyzomateuses pouvant mesurer de 30 cm à 10 m de haut, voire plus. Les 

espèces de la section Bambusastrum comprenant I. puberulus et de la section Rotundifolii 

avec I. centricifolius ont un port lianescent et s’appuient sur les arbres afin de pousser plus 

haut. J’ai pu observer des bouquets de I. puberulus de plus de 10 m de haut évoquant une 

bambouseraie, d’où le nom de la section. La tige peut être plus ou moins lignifiée, les feuilles 

sont distiques avec une distinction nette entre la feuille et le pétiole ; elles sont plus ou moins 

asymétriques, homotropes, sublinéaires à elliptiques voire ovales, souvent acuminées avec un 

apex excentré. L’inflorescence, particulièrement complexe, est spiciforme, les spathes étant 

enroulées autour de l’axe (Sell et Cremers, 1994). Les fleurs sont zygomorphes et peuvent 

être de couleur jaune ou rose.  

Bahuchet (2000) précise que les Marantacées poussent, en général, dans des zones de 

forêts remaniées, sont favorisées par la lumière et actives dans la reconquête de terres suite 

aux défriches agricoles : ce sont donc des plantes pionnières. Cependant, dans le cas des 

aroumans, ce ne sont pas dans ces zones que ces plantes sont les plus récoltées par les 

artisans guyanais. En effet, les aroumans poussant dans les anciens abattis ne possèdent pas 

les qualités techniques nécessaires à la confection d’un brin souple et résistant. Les artisans 

préfèrent les récolter dans les pinotières269, les forêts secondaires anciennes, les forêts 

riveraines ainsi que les forêts anciennes (Grenand, 1992). 

 
269 Les pinotières sont des zones de forêt sur sols hydromorphes situées le long des rivières et peuplées 
principalement par les palmiers pinot ou wassay, Euterpe oleracea ainsi que par Virola surinamensis, 
Symphonia globulifera et Hura crepitans entre autres (de Granville, 1993). 



Nom latin Nom  créole Nom  aluku Nom arawak Nom palikur Nom kali’na Nom wayana Nom teko Nom wayãpi 
Ischnosiphon 

arouma arouman rouge weima itiriti bukutru ahuvega waruma ou 
waruma ni wama hale270 pakolo ulupitã 

Ischnosiphon 
centricifolius arouman ashita Non relevé kulesiriloko asita Non relevé kaptahe Non relevé ulukala 

Ischnosiphon 
obliquus arouman blanc weima mokoru audiki ahuvega ou 

wevri tamutu  kalanali iliwi ulue’e 

Ischnosiphon 
puberulus 

arouman têt’nèg ou 
arouman gro têt babaduwa Non relevé maytu abau tukusi waruma wama imë ou 

hekum 
iliwikatak ou 
tsakamikatak 

ululenipiã ou 
yakamilenipiã 

 280 

                                                

 
 

 
 
 
 
 

Tableau 30 - Noms des principales espèces d’aroumans dans les langues de Guyane 

 
270 Les Apalai nomment cette espèce aluma. 



 

 
4-1-1 Les « vrais » arouman : Ischnosiphon arouma (Aubl.) Koern. et I. obliquus 

(Rudge) Koern. 

 
 

I. arouma est l’espèce la plus connue et probablement la plus répandue en Amazonie. 

On la retrouve au Panama, aux Petites Antilles, au Venezuela, dans les trois Guyanes et dans 

tout le bassin amazonien au nord du 10ème parallèle de longitude Sud. D’après Andersson 

(1977), malgré sa grande distribution c’est une espèce très homogène botaniquement. 

Elle appartient à la section Ischnosiphon comprenant dix espèces et caractérisée par un 

port érigé à la manière d’un palmier (Andersson, ibid.). Elle possède une grande tige 

chlorophyllienne portant à son sommet un bouquet de feuilles et leurs inflorescences. Un 

individu peut mesurer jusqu’à 4 mètres. La face inférieure des feuilles est rougeâtre comme 

quelquefois ses jeunes recrues ainsi que la base de sa tige. 

À l’instar de toutes les espèces de ce genre, chaque rhizome produit plusieurs tiges. 

Ainsi, cette espèce est disséminée en bouquet pouvant aller jusqu’à une dizaine de tiges ; sa 

régénération se faisant tant par voie sexuée qu’asexuée, par stolonnisation. L’inflorescence est 

multiple, jusqu’à neuf, et sommitale. La largeur de l’inflorescence contribue à la distinguer de 

I. obliquus sur des échantillons secs d’herbier. Chez I. arouma, elles sont fines, et larges de 

moins de 10 mm tandis que chez  I. obliquus, elles sont épaisses et larges de plus de 10 mm 

(cf. planche 44). Sur pied, dans la forêt, les deux espèces sont aisément reconnaissables de par 

leur port ainsi que le milieu écologique où elles poussent. Le tableau ci-dessous regroupe 

différents critères botaniques, écologiques et techniques permettant de distinguer ces deux 

espèces ; les critères proposés synthétisent ceux identifiés par les artisans pour discriminer ces 

deux espèces relativement proches ainsi que ceux issus de mes observations de terrain. Ces 

critères simples permettent une meilleure détermination tant sur le terrain que sur des 

échantillons secs dans un herbier. Dans sa clé de détermination, Andersson (ibid.) utilise, 

notamment, un critère nécessitant une loupe binoculaire pour aider à la discrimination de ces 

deux espèces ; les feuilles de I. obliquus sont supposées posséder des papilles sur leur face 

inférieure contrairement à I. arouma. Je n’ai malheureusement jamais pu identifier ces 

papilles. Ainsi, sans remettre en cause ce critère identifié par un éminent botaniste, je pense 

que les caractéristiques proposées ci-dessous suffisent à déterminer aisément ces deux 

espèces. 

 

 

 281



 

 
Tableau 31 – Critères d’identification des deux espèces d’arouman  

Ischnosiphon arouma et Ischnosiphon obliquus 

 Critères botaniques Critères écologiques Critères techniques 

I. arouma 

- Tige de maximum 2, 5 m 

- Apex des feuilles légèrement 

excentré 

- Dessous des feuilles 

occasionnellement rougeâtres 

mais jamais blanchâtres, face 

supérieure verte luisante 

- Inflorescence de moins de 10 

mm de large 

- Fleurs violettes 

-Couche chlorophyllienne de 

la tige épaisse 

- Pousse préférentiellement sur 

des sols bien drainés 

- Pousse en bouquet de 

quelques individus 

relativement disséminés 

- Le brin non gratté perd sa 

couleur verte et prend une 

couleur rouge au bout de 

quelques semaines 

- Le brin est considéré comme 

plus solide 

I. obliquus 

- Tige de maximum 3-4 m 

- Grandes feuilles larges avec 

apex très excentré 

- Dessous des feuilles 

blanchâtre, face supérieure 

vert glauque 

- Inflorescences de plus de 10 

mm de large 

- Fleurs jaunes avec un liseré 

rouge sur le bord des pétales 

- Pied de la tige plus gros que 

chez I. arouma 

- Couche chlorophyllienne de 

la tige fine 

- Pousse préférentiellement sur 

des sols hydromorphes, 

souvent dans des pinotières 

- Pousse en nombre dans 

certains anciens abattis 

- Pousse généralement en 

grand peuplement dense mono 

spécifique, il est plus abondant 

que le précédent 

- Le brin non gratté  perd sa 

couleur verte et devient vert 

pâle 

- Sa tige est plus dure à 

travailler 

- Son brin est considéré 

comme plus cassant que celui 

d’I. arouma 

 

 

Ischnosiphon obliquus, l’arouman blanc271 des Créoles, appartient lui aussi à la section 

Ischnosiphon définie par Andersson (1977). Notons que les adjectifs blanc ou rouge choisis 

par les Créoles dans la dénomination de ces deux espèces sont liés tant à la couleur de la face 

inférieure des feuilles des deux espèces qu’à la teinte que prendra le brin non gratté issu de la 

transformation de la tige. De même, les Wayãpi nomment I. arouman l’ « arouman rouge », 

                                                 
271 De même, les Baniwa du haut Rio Negro nomment cette espèce halepana, arouman blanc (Silva, 2004). 

 282



 

ulupitã (pitã, rouge) et, d’après F. Grenand (1989 : 454) I. obliquus porte également le nom 

d’ulusĩ, « arouman blanc ». Les Palikur baptisent I. arouma, « arouman de l’agouti » (bukutru 

ahuvega) en référence à la couleur rouge rappelant la coloration de l’arrière-train de ce 

rongeur. Tandis que le nom qu’ils prêtent à I. obliquus, « arouman du tapir » (audiki ahuvega) 

fait référence à la grosseur de sa tige par homologie à la grande taille de ce mammifère. Par 

ailleurs, comme je le présente plus bas, ces animaux étaient les maîtres de ces plantes lors des 

temps mythiques.  

La distribution de cette espèce semble moins large que pour I. arouma. Elle est plutôt 

circonscrite au nord du Bassin Amazonien et au Plateau des Guyanes. Il n’est pas présent au 

Panama mais pousse dans les petites Antilles et sa limite méridionale est plus septentrionale 

que celle d’ I. arouma. 

Cette espèce possède elle aussi un port érigé et est globalement plus grande             

qu’I. arouma, ses feuilles et ses inflorescences étant plus larges, sa tige plus massive. De par 

leur écologie également, elles diffèrent : I. obliquus affectionne préférentiellement les bas-

fonds humides, les pinotières, les bords inondables des ruisseaux et fleuves. Il pousse 

majoritairement sur des sols hydromorphes contrairement à I. arouma se rencontrant plutôt 

sur des sols mieux drainés, dans les forêts de terre ferme. On rencontre souvent I. obliquus en 

grand peuplement dense souvent mono-spécifique dans des forêts dégradées ou dans des 

pinotières alors qu’I. arouma est plus disséminé et pousse certes lui aussi en bouquet mais en 

peuplement sensiblement moins dense. 

 

Ischnosiphon arouma demeure le plus prisé par la plupart des artisans, qui le 

considèrent comme offrant des brins plus solides et plus résistants. D’ailleurs, les Kali’na et 

les Wayana le qualifie d’ « arouman vrai » : waruma ni en kal’ina et wama hale en wayana272. 

Ces mots sont formés du lexème de base signifiant arouman auquel est accolé un lexème 

secondaire signifiant « le vrai, l’authentique » : ni et hale. Si les artisans de toutes les ethnies 

partagent le même diagnostique technique en arguant que cette espèce donne des éclisses plus 

résistantes, par contre, certains, comme les Palikur, les Teko ou les Wayãpi considèrent que le 

vrai arouman est I. obliquus. Cette différence de jugement semble être liée non pas à leur 

qualité technique mais à leur abondance. En effet, comme je l’ai signalé dans le tableau ci-

dessus, I. obliquus est plus abondant, particulièrement dans les zones où habitent ces 

                                                 
272 Chez les Ka’apor du Para, groupe tupi-guarani proche linguistiquement des Wayãpi, le vrai arouman est lui 
aussi I. arouma : ils le nomment warumã-te (Balée, 1994). Ce terme laisse d’ailleurs suggérer un emprunt à une 
langue karib via la língua geral ou le portuguais, guarumã. 

 283



 

différentes communautés, c'est-à-dire le fleuve Oyapock et le littoral près de Tonate-

Macouria. Sur le haut Oyapock, selon mes observations, I. arouma est rare et très disséminé 

alors que I. obliquus pousse en grands peuplements sous couvert des palmiers wassay 

(Euterpe oleracea). Ainsi, même si les Wayãpi considèrent I. arouma, ulupitã, comme celui 

possédant les meilleurs qualités techniques, ils nomment néanmoins I. obliquus, ulue’e, le 

« vrai arouman » (ulu) car il est le plus disponible dans leur zone de vie, donc le plus utilisé 

pour la vannerie. Les Teko suivent la même logique de dénomination. Les Palikur nomment 

également le plus souvent I. obliquus du terme wevri, « l’arouman » plutôt qu’audiki 

ahuvega273. Notons en effet, que les deux espèces les plus couramment utilisées sont souvent 

nommées d’un même non générique par toutes ces populations alors que les deux autres 

espèces décrites plus bas n’entrent pas dans cette catégorie ‘arouman’. Ainsi les termes 

arouman (Cr.), weima (Al.), wevri (Pa.), mokoru (Ar.),  waruma (Ka.), wama (Wa), ulu (Wil.) 

et iliwi (Te.) sont des termes génériques servant à nommer pour chacun de ces peuples les 

deux espèces d’arouman I. arouma et I. obliquus. 

Les Arawak donnent un nom différent à chacune de ces deux espèces d’arouman mais 

nous n’avons pas trouvé d’étymologie pour ces deux termes, itiriti et mokoru. Les Yanomami, 

les Warao et les Wapishana nomment les Ischnosiphon avec des termes proches : mokoroma 

pour les premiers (Sieni, 1988), tirite pour les seconds (Suarez, 1968) et mokoro pour les 

troisièmes (Henfrey, 2002). De même, les Panaré du Venezuela nomment I. obliquus, itiriti, 

et c’est cette espèce qu’ils utilisent le plus. Ils connaissent I. arouma, kësu, mais elle semble 

plus rare et moins prisée en raison de la teinte rougeâtre que prend le brin ; ils connaissent 

également un autre arouman qu’ils appellent tamu, rappelant le tamutu des Kali’na (Henley et 

Mattei Muller, 1978). D’ailleurs les Ye’kwana, autre groupe karib, utilisent également un 

terme proche, amutu, pour désigner I. obliquus ; ils préfèrent néanmoins, comme les Kali’na, 

travailler les fibres d’I. arouma qu’ils nomment kaana (Hames et Hames, 1976).  

Ainsi, il existe une certaine homogénéité dans la nomination des ces deux espèces 

d’arouman avec des couples de termes différents pour les familles linguistiques karib et 

arawak et partagés à l’intérieur de celles-ci ou bien empruntés par des peuples voisins. On 

constate d’une part des termes d’origine karib (arouman, aluma, waruma, wama, weima, 

wevri ou tamutu, amutu, tamu), d’autres part des termes d’origines arawak (itiriti, tirite ou 

mokoru, mokoroma, mokoro). Remarquons que le terme palikur, wevri, est probablement un 

                                                 
273 ahuve- est une déformation de wevri, -ga est un morphème d’appartenance. 

 284



 

emprunt à une langue karib marquant, là encore, l’influence de la culture karib, en 

l’occurrence kali’na, sur ce peuple arawak.  

Les langues de la famille tupi-guarani déclinent les noms des aroumans à partir d’un 

lexème primaire : ulu ou iliwi. À l’instar des Wayãpi et des Teko de Guyane, les Kayabi du 

Xingu distinguent trois taxons vernaculaires d’arouman ; ceux-ci sont formés avec la même 

racine, ‘ulu’ : uruëp, uru-é-yó, uru-ë-veté (Ribeiro B. G., 1979) ; de même les Tembé 

nomment I. arouma , uru-wiw-wa’i. (Balée, 1994). Les Arawété utilisent un terme proche 

pour nommer I. obliquus : iri’iwï (Viveiros de Castro, 1992) ou  uru’i  (Balée, 1994)274. 

  

Ainsi, les taxonomies vernaculaires de ces différentes communautés concernant les 

aroumans correspondent grosso modo à la nôtre, c'est-à-dire qu’un taxon vernaculaire 

correspond à une espèce botanique, c’est la catégorie « one to one correspondance » de        

B. Berlin (1973).  

Cependant, quelques exceptions sont à constater. Ainsi, les Aluku regroupent ces deux 

espèces d’arouman sous le même terme weima, et adoptent ainsi, pour cette plante, une 

taxonomie moins discriminante que la nôtre, c’est une « under-differentiation » (Berlin, 

1973). 

À l’inverse la taxonomie wayãpi distingue trois taxons vernaculaires pour I. obliquus 

alors que notre taxonomie linnéenne se limite à une seule (cf. tableau 32).  

 
Tableau 32 - Les trois taxons vernaculaires distingués par les Wayãpi pour l’espèce I. obliquus 

 Signification Caractéristiques 

Ulue’e le vrai arouman ‘ulu’ C’est l’arouman le plus utilisé pour la vannerie 

Ulukokepo l’arouman des vieux abattis 

Il pousse dans les anciens abattis et n’est utilisé 

qu’exceptionnellement si aucun autre arouman n’est disponible. 

Ses qualités techniques ne sont pas bonnes, ses brins sont 

beaucoup trop cassants. 

Ulusõwĩ l’arouman bleu 

Ses feuilles sont bleutées. Cette variété n’a été signalée que par 

les Wayãpi de Camopi (Est-ce un synonyme local du 

précédent ?). Ses qualités techniques ne sont pas bonnes, ses 

éclisses sont beaucoup trop cassantes. 

 

                                                 
274 Les Tukano emploient un terme pour l’arouman, uhi, semblant relativement proche de ces termes tupi 
(Ribeiro, 1986 : 306). 

 285



 

Les Teko connaissent, eux, deux taxons correspondant à l’espèce I. obliquus : iliwi, 

celui le plus récolté, l’arouman blanc le plus courant et iliwikalat, donnant un brin plus 

cassant et rarement utilisé. Il correspond au ulukokepo des Wayãpi. 

De même, les Wayana connaissent deux noms pour l’espèce botanique I. arouma. 

Wama hale est le terme le plus courant et correspond à la variété la plus prisée. Ils utilisent 

également le terme kaptahe pour une variété d’I. arouma plus petite et ayant des feuilles 

moins larges et plus rouges sur la face inférieure. Notons que pour la majorité des 

informateurs wayana, kaptahe correspond cependant à une autre espèce botanique, I. 

centricifolius. 

La sur-différenciation (over-differentiation de Berlin) des classifications wayãpi, teko 

et wayana montre la grande importance technique et culturelle de ces deux espèces 

d’arouman. En effet, comme le montrent les ethnobotanistes, une taxonomie populaire 

distinguant plusieurs taxons pour une seule espèce latine prouve son importance culturelle 

(Berlin et al., 1974; Balée, 1994). 

 

I. arouma et I. obliquus sont de loin les plus utilisées dans la vannerie guyanaise et 

nous pouvons les qualifier de plantes à vannerie par excellence. En effet, les aroumans entrent 

dans la confection de 70 % des formes de vannerie. Mieux, ces deux espèces entrent dans la 

confection d’objets fondamentaux liés au processus du manioc tel que la presse ou le tamis. 

Mais c’est également avec ces aroumans que toutes les vanneries portant des motifs bicolores 

sont tressées  tenant toutes une place importante tant au niveau social que culturel. D’ailleurs, 

comme je le montrerai plus bas, ces deux espèces font l’objet d’une attention toute 

particulière dans la pensée des différents groupes amérindiens de Guyane. 

 
 
 

4-1-2  Les aroumans annexes : I. centricifolius Anderss., I. puberulus Loes…. 

 
 
À côté de ces deux espèces centrales de la vannerie guyanaise, d’autres peuvent 

également être utilisées. Celles-ci, essentiellement I. centricifolius et I. puberulus, sont 

beaucoup moins prisées et utilisées marginalement, en raison de leur dissémination moins 

fréquente et surtout de leur moindre qualité technique275. C’est le cas particulier                 d’I. 

centricifolius ayant une distribution très éparse. L’espèce I. puberulus semble plus courante si 

                                                 
275 Mais également, rappelons-le, de par la plus grande abondance des deux autres aroumans. 

 286



Planche 44 

Planche 44 – Les aroumans 
 
 
 
 

 1)           2) 
 

 3)           4) 
 
1) & 2) Ischnosiphon obliquus 
3) & 4) Ischnosiphon arouma 
 



Planche 44 

 
      
 

 5)     6) 
 
 
5) Ischnosiphon puberulus 
6) Tige genouillée d’I. puberulus 



 

je me réfère à mes observations de terrain sur l’ensemble de la Guyane. D’autres part, ces 

deux espèces sarmenteuses possèdent des entre-nœuds courts (de 1m20 maximum) : elles ne 

peuvent donc offrir de longs brins utiles comme les deux espèces précédentes.  

Elles sont classées dans deux sections différentes : I. puberulus appartient à la section 

Bambusastrum et I. centricifolius à celle nommée Rotundifolii (Andersson, 1977). Les feuilles 

de I. centricifolius sont sub-ovales tandis que celles d’I. puberulus sont lancéolées. Ces deux 

espèces possèdent des inflorescences à fleurs mauves. Ces inflorescences poussent, à l’instar 

des feuilles, à chaque nœud. La tige est rugueuse et fine chez I. centricifolius tandis qu’elle 

est lisse et grosse chez I. puberulus. D’ailleurs, I. puberulus peut atteindre les 10 mètres et 

former de véritables fourrés ressemblant à une bambouseraie tandis que I. centricifolius ne 

dépasse jamais les 4 mètres et constitue de petits bouquets très disséminés. 

I. puberulus connaît une large distribution, il pousse dans les trois Guyanes ainsi que 

tout le long du cours de l’Amazone, de son embouchure jusqu’aux Andes. Par contre             

I. centricifolius semble inféodé aux trois Guyanes, des exemplaires n’ayant été collectés qu’en 

Guyane française et au Guyana (Andersson, 1977). 

 

Les différents noms vernaculaires utilisés pour nommer I. puberulus connaissent une 

étonnante similarité sémantique, principalement chez les Amérindiens de l’Oyapock. En effet, 

que ce soit chez les Palikur (maytu abau), les Teko (tsakamikatak) ou les Wayãpi 

(yakamilenipiã), cette plante est nommée « genoux d’agami (Psophia crepitans) » ; la tige 

noueuse de celle-ci rappelant le genou particulièrement marqué des longues pattes de cet 

échassier terrestre vivant en groupe. Les Teko et les Wayãpi peuvent également le nommer « 

arouman genouillé » : iliwikatak en teko, et ululenipiã en wayãpi. Les Arawak du Surinam 

connaissent aussi un arouman noueux qu’ils appellent warakabakoro, « genou d’agami » 

(Bennet, 1989) ; celui-ci est probablement notre I. puberulus même si Bennet n’en donne pas 

la détermination à l’espèce. D’après Outer (2001 : 233), ce taxon vernaculaire correspondrait 

à I. gracilis.  

Le terme aluku, babaduwa, désignant cette même espèce semble également faire 

référence à ses nœuds. En effet ce mot provient d’Afrique où il est utilisé par les Ashanti, du 

groupe linguistique akan, pour désigner une autre Marantacée présente en Afrique et en 

Amérique du Sud, Thalia geniculata (Patton, 1984: 68). Ainsi par une transposition lexicale, 

les descendants des Africains déportés de ces régions ont nommé cet arouman rappelant le 

Thalia de leur lointaine Afrique. D’ailleurs, au Brésil, Thalia geniculata est nommé 

 287



 

arumarana « faux arouman » (Pio Corrêa, [1926-1978] 1984: 182) confirmant la 

ressemblance entre ces deux plantes. 

Les Wayana quant à eux, le nomme «arouman monstrueux » ou «faux arouman», 

wamaimë, et les Kali’na « arouman du colibri », tukusi waruma. D’après ces derniers, ces 

oiseaux affectionneraient cette plante pour y installer leur nid. Ahlbrinck ([1931] 1956) 

avance, quant à lui, que lorsqu’il pleut les colibris viendraient boire l’eau coulant de ces 

feuilles. Enfin, les Créoles de la commune de Kaw lui donnent le nom d’arouman têt’nèg  et, 

en référence encore une fois à ses gros nœuds noirs, il est appelé arouman gro têt à Ouanary. 

Signalons qu’à Saül, où les Créoles descendent d’émigrés des Antilles anglaises, je n’ai pas 

relevé de nom pour cette espèce. 

 

Chez les Wayãpi, la logique de nomination d’I. centricifolius s’intéresse également à 

son anatomie puisqu’ils le nomment ulukala « arouman rugueux »276 en référence à la 

rugosité de sa tige. Les Créoles et les Palikur, le nomment asita ; terme, dont l’application est 

plus complexe et que les Kali’na du Guyana utilisent pour désigner deux autres espèces (cf. 

plus bas). Je n’ai pas trouvé d’étymologie au nom, kaptahe, que les Wayana utilisent pour 

désigner cette espèce. Les Arawak-Lokono nomment peut-être cette espèce kuresiriloko, kure 

signifiant rouge, mais je ne peux l’affirmer à défaut d’herbier prélevé. Au Surinam, ce terme 

est utilisé par les mêmes Arawak pour nommer I. arouma (Outer, 2001: 117). 

Si ce sont principalement I. puberulus et I. centricifolius qui ont été identifiés lors de 

l’étude, il s’avère que les taxons vernaculaires servant à les nommer peuvent également 

correspondre à d’autres aroumans plus rares tels qu’I. enigmaticus, I. foliosus, I. gracilis, I. 

martianus, I. leucophaeus ou I. petiolatus. 

En effet, à Camopi, l’arouman nommé par un informateur wayãpi ululenipiã a été 

déterminé comme I. gracilis. Or ce taxon vernaculaire correspond à I. puberulus à Trois-

Sauts, ce qui est confirmé par l’herbier Haxaire 441, conservé à l’Herbier de Guyane, 

également collecté à Trois-Sauts en 1975. D’autre part, toujours chez les mêmes Wayãpi, 

deux herbiers de Sastre collectés en 1976 sous le nom de ulukala ont été déterminés par 

Andersson, le spécialiste de ce genre, comme Ischnosiphon petiolatus.  

De même, chez les Palikur du bas Oyapock, certains herbiers conservés à l’Herbier de 

Guyane attestent qu’I. martianus peut être nommé maytu abau (Gr.Pr.2021) mais aussi asita 

                                                 
276 Les Kayabi du Xingu nomment I. gracilis d’un terme équivalent : uruyp kuruk (Athayde et al., 2006). 

 288



 

(Gr. 1919 et Gr.Pr. 1963). Ce dernier taxon, asita, peut également être appliqué à                   

I. leucophaeus (Gr. 1651, Gr.Pr. 2033, MFP. 1362) et à I. petiolatus (GC. 6972, HJ.2290).  

Chez les Kali’na, un autre arouman a été nommé sans que l’on ait pu l’identifier : il 

s’agit du karanari. Cependant, Ahlbrinck ([1931] 1956) l’identifie comme I. gracilis mais il 

spécifie également que ses feuilles sont plus grandes : il peut donc également s’agir d’un autre 

nom pour I. puberulus, ces deux espèces étant relativement ressemblantes sauf par leur taille. 

D’après Outer (2001), les Kali’na du Surinam nomment karanare, I. arouma. D’autre part, les 

Kali’na du Guyana utiliseraient également le nom d’asidja pour nommer I. enigmaticus et     

I. foliosus277 (Andel, 2000b). Ces deux aroumans offriraient des brins de moindre qualité pour 

la vannerie. D’autres part, Kloos (1972) avance, sans doute à tort, que les Kali’na du Surinam 

utilisent I. gracilis, qu’ils nomment walu :ma.  

Il existe donc un certain flottement quant à la nomination de ces différentes espèces 

d’arouman. Variabilité plus grande que celle ayant trait aux deux espèces d’arouman les plus 

prisées : I. arouma et I. obliquus. C’est un phénomène récurent dans les taxonomies 

populaires, l’emploi d’un nom de taxon étant d’autant plus large que l’utilisation de cette 

plante ou de cet animal est marginale (Martin, 1995). Cette labilité dans la dénomination 

montre aussi qu’un nom peut varier en fonction de la zone géographique. En effet, la forêt 

amazonienne n’est pas homogène, les espèces connaissent souvent une répartition limitée ou 

en tache. Il est donc important de ne pas s’attacher à l’espèce quand on fait des comparaisons 

linguistiques (Grenand F., 1995b). Avec un même terme les populations peuvent nommer des 

espèces différentes ; néanmoins il existe, la plupart du temps, une proximité d’usage ou bien 

une ressemblance physique.  

 

I. puberulus et I. centricifolius sont considérées comme beaucoup plus dures et 

cassantes à travailler, par conséquent leur utilisation est beaucoup plus restreinte. I. puberulus 

n’est que très peu prisé même si les Kali’na, les Palikur, les Wayãpi et les Teko disent parfois 

l’employer pour tresser des tamis278 lorsque les deux espèces principales font défaut. On peut 

également confectionner des paniers clayonnés avec cette espèce même si on lui préfèrera 

toujours I. arouma ou I. obliquus. Par contre, de manière originale, les Aluku et les Créoles 

utilisent I. puberulus pour confectionner l’armature rayonnante de leurs paniers. En effet, sa 

tige offre des brins rigides constituant d’excellents montants de panier lorsqu’ils sont 

grossièrement dégrossis de leur moelle et entaillés dans leur longueur. Cette espèce est 

                                                 
277 Cette dernière espèce semble endémique au Guyana (Andersson, 1977). 
278 Les Tsimane de Bolivie utilisent également I. puberulus pour tresser leur tamis (Reyes-Garcia, 2001).  

 289



 

d’ailleurs la seule utilisée pour cet usage, I. arouma ou I. obliquus étant utilisés pour tresser le 

corps du panier. 

Par contre, I. centricifolius  (et sans doute accessoirement I. petiolatus) n’est utilisé 

que pour un usage spécifique. Chez les Wayana et les Wayãpi, et probablement autrefois chez 

les Teko, les brins tirés de cette espèce sont utilisés exclusivement pour tresser leurs 

couronnes auréolaires de vannerie destinée à porter plumes (amele et samele). Aucune autre 

espèce d’arouman n’est utilisée pour cet usage. Les Palikur apprécient également cette espèce 

pour sa souplesse et la couleur paille qu’elle donne aux vanneries, mais étant plus dispersée et 

plus rare, elle reste moins employée. Les Créoles de Ouanary utilisaient occasionnellement 

cet arouman pour tresser les tamis à manioc. 

 
 
 
 
 
 

 290



 

4-2 Chaîne opératoire de l’arouman : de la plante au brin 
 

 
Intéressons-nous maintenant à la transformation de cette plante en présentant sa chaîne 

opératoire (cf. planche 45). Je vais détailler ci-après la séquence de gestes et d’actions 

nécessaire pour transformer une tige d’arouman en un brin utilisable. Précisons que la 

préparation des éclisses est un travail masculin comme l’activité de vannerie en général. 

Cependant comme je l’ai déjà précisé plus haut, de nos jours les femmes palikur transforment 

elles aussi l’arouman. Par contre, elles ne vont jamais le collecter dans la forêt, cette tâche 

restant exclusivement celle du mari, d’un fils ou du père. Quand un artisan commence à 

préparer les brins, il essaie de terminer cette séquence dans la journée afin de ne pas laisser les 

tiges trop sécher au risque de les rendre inutilisables. Les artisans préparent toutes les tiges 

utiles en même temps, étape par étape et dans l’ordre suivant : 

 

 
1. Récolter : les aroumans sont récoltés par les hommes lors de sorties 

spécifiques. Soit les zones sont découvertes lors de sortie de chasse antérieures, 

soit ce sont des zones dans lesquelles l’artisan à l’habitude de se rendre. En 

effet, bien souvent chaque artisan connaît une ou plusieurs zones à arouman 

dans lesquelles il va puiser régulièrement. Il utilise la machette pour la récolte. 

À chaque sortie il ne récolte que le nombre de tiges dont il a besoin. En effet, 

une fois coupées les tiges doivent être travaillées assez vite sous peine de se 

dessécher. Si elles ne sont pas travaillées immédiatement, elles sont conservées 

à l’ombre, enfouies dans le sable ou dans l’eau d’une crique. 

 

2. Couper les tiges de la longueur estimée nécessaire en fonction de l’ouvrage à 

effectuer : 2m50 pour une presse à manioc, 1m10 pour un tamis… Toutes les 

tiges seront ainsi coupées à la même longueur à l’aide d’un couteau, en incisant 

circulairement la tige afin de couper net la canne. 

 

3. Gratter ou non la tige en fonction de l’ouvrage à réaliser. Si c’est un panier qui 

portera des motifs colorés, la couche chlorophyllienne recouvrant la tige devra 

être grattée à l’aide du dos de la lame d’un couteau. Souvent les artisans calent 

l’extrémité de la canne entre le pouce et le deuxième doigt du pied. Afin 

 291



 

d’enlever uniformément cette couche et d’offrir une surface suffisamment lisse 

pour la teinture, certains polissent à la main la tige avec une poignée de sable 

fin ramassé dans la rivière. L’artisan prendra bien soin de laisser quelques 

centimètres non grattés à chaque extrémité de la tige. Pour certaines vanneries, 

comme la presse, le tamis ou les paniers ajourés les brins n’ont pas besoins 

d’être grattés.  

 

4. Enduire de teinture les tiges grattées. Pour les teintures naturelles, sont 

utilisés : du roucou (Bixa orellana, Bixacées) pour le rouge et pour le noir de la 

suie mélangée avec la pulpe gorgée de sève du liber du bougouni (Inga 

spp.279). La teinture est appliquée à la main sur la tige grattée280. 

 

5. Inciser circulairement et légèrement avec un couteau bien aiguisé la partie 

laissée verte à 5 à 10 mm de l’extrémité la plus fine de la canne d’arouman. On 

crée ainsi une languette qui servira à tirer la lame utile. 

 

6. Fendre en deux puis en quatre la tige. Pour initier le fendage, l’artisan utilise 

soit une croix grossière faite des chutes d’arouman ou son couteau. Mais il est 

impératif de toujours fendre manuellement la tige d’un geste sec. 

 

7. Enlever grossièrement la moelle interne de chaque partie de la tige à l’aide 

d’un couteau ou bien uniquement ses doigts. À cette occasion, on séparera 

encore en deux, avec les doigts, chaque brin. Chaque tige produit ainsi huit 

lames, cependant certaines tiges plus grosses peuvent en donner jusqu’à douze. 

 

8. Séparer à l’aide de l’index, le brin utile du reste de la moelle en s’aidant de la 

languette incisée précédemment. Avec la main gauche tenir la lame « déchet » 

                                                 
279 Trois espèces principales du même genre sont utilisées pour le même usage (cf. chapitre 5). 
280 Si cette technique semble majoritairement utilisée en Amazonie, il existe cependant d’autres méthodes, plus 
marginales, pour teinter les brins d’arouman. Ainsi, les Taulipang et les Arekuna  (Pemon du Venezuela) 
trempent les brins dans des mares où certains arbres sont en putréfaction, ainsi ceux-ci seront teintés d’un noir 
brillant (Koch-Grünberg, [1924] 1982: 82), les Ye’kwana pratiquent de même avec les tanins d’un arbre (ibid. : 
289) ; les Kayabi frottent l’ouvrage déjà tressé avec une écorce puis ensuite grattent l’ouvrage pour ainsi réveler 
le motif (les éclisses ayant été préalablement entrelacés de telle manière que seule la couche de brins offrant le 
côté râpeux permet l’adhésion de la teinture) (Athayde et al., 2006) ; chez les Créoles du Mornes-des-Esses de la 
Martinique, les lames d’arouman sont mis à macérer dans de la boue afin de leur donner une teinte noirâtre 
(Pharand, 1974: 50; Louise, 1978: 7). 

 292



Planche 45 

Planche 45 – Chaîne opératoire de l’arouman 
 
 
 

Les numéros des photographies correspondent à ceux des étapes de la chaîne opératoire. 
 

 

 1)              2) 
 

 3)     4) 
 
 



Planche 45 

 5)  6) 
 
 

 7)   8) 
 
 
 
 
 
 
 
 



Planche 45 

 10) 
 
 
 

 10 bis) 
 
 



 

et avec l’index de la main droite tirer vers soi le brin utile en exerçant une 

pression équivalente à celle exercée par la main droite afin d’obtenir un éclisse 

régulière et de ne pas la rompre. Cette action est la plus délicate de toutes et 

nécessite un long apprentissage, mais la réalisation d’un brin régulier est aussi 

conditionnée par la bonne exécution des étapes précédentes. On obtient ainsi 

un brin tressable et un autre brin qui est soit jeté soit utilisé par les jeunes pour 

l’apprentissage. Cette lame est cassante. 

 

9. Avant de commencer le tressage de la vannerie il faut ébarber certains brins à 

l’aide d’un couteau, afin d’éviter tout risque ultérieur de blessure par écharde. 

Une mâchoire de piranha aux dents effilées devait faire l’usage auparavant. 

 

10.  Tresser la vannerie. Toutes les vanneries nattées sont commencées à plat, le 

plus souvent sur une planche à même le sol ou sur une table. Ensuite le reste de 

la vannerie sera tressée assis sur un banc ou dans son hamac. 

 
 

Voici présentées les différentes étapes du procès de transformation de la tige 

d’arouman en brins utiles pour tresser une vannerie. Notons qu’il existe certaines différences 

entre les communautés et les artisans, tant au niveau de l’enchaînement de ces différentes 

étapes qu’au niveau des pratiques du corps. Ainsi, au niveau de l’étape 6, les artisans wayana, 

wayãpi et teko fendent directement en huit à une extrémité sur environ vingt centimètres et 

enlèvent la moelle interne sur chacune de ces huit parties afin d’obtenir une encoche qui 

facilitera l’étape suivant.  

L’opération consistant à séparer la lame utile de l’ultime partie de moelle est la plupart 

du temps réalisée avec l’index, cependant certains artisans utilisent le majeur281. De même, si 

certains artisans utilisent leur pied pour caler la canne d’arouman lors de l’opération de 

grattage de la couche chlorophyllienne, d’autres ne le font pas.  

 
Notons qu’au cours de toutes ces étapes les déchets ainsi que les parties utiles sont 

soigneusement regroupées en tas ou en paquet. Personne ne doit marcher sur ceux-ci ni ne 

doit les brûler sous peine de malheur, mais nous en rediscuterons plus en détail ci-dessous. 

                                                 
281 Les vanniers panaré du Venezuela enlèvent la dernière couche de moelle en serrant le brin entre leur dents et 
en tirant cette couche avec deux doigts (Henley and Mattéi-Muller, 1978 : 51). 

 293



 

Une fois tous les brins préparés, ils seront le plus souvent directement tressés sinon ils 

devront être gardés à l’ombre. S’ils sont conservés trop longtemps ils deviennent cassants et 

rigides ; ainsi on devra les mouiller régulièrement lors du tressage afin de leur redonner une 

certaine souplesse. 

 

Remarquons que ce procès technique n’est valable que pour les Amérindiens. Chez les 

Aluku je n’ai participé qu’à la fabrication d’un panier ou bakisi, seule vannerie encore tressée 

en pays aluku. Les étapes sont beaucoup moins nombreuses car les lames ne sont pas aussi 

fines et uniquement dégrossies au couteau. Seuls les étapes 1, 2, 6 (piiti), 7, 9 (keebi) et 10 

(nayn) étant pratiquées. Deux types de brins sont réalisés pour la fabrication du bakisi : des 

brins larges courts et mal dégrossis en babadua (wan pii) de 95 cm pour faire l’armature 

rayonnante et de longues lames fines, dégrossies uniquement au couteau, de 310 cm en weima 

pour constituer la trame du panier. 

 

La récolte et la transformation de l’arouman ne nécessitent aucun outil spécifique. Les 

deux seuls instruments utilisés sont des outils de base : la machette ou sabre d’abattis pour 

récolter la tige et le couteau (ou le canif) pour couper et inciser la canne. Ceux-ci sont 

présents dans tous les foyers, la machette étant l’outil à tout faire des sociétés forestières 

tropicales. Notons qu’elle est, avec le houe et la hache, un des rares outils utilisés dans 

l’agriculture, le bâton à fuir n’étant utilisé en Guyane que pour planter le maïs chez les 

Wayana et les Wayãpi (Pierre Grenand, com. pers.). 

Avant l’introduction du métal par les Occidentaux, outre les haches en pierre, les 

outils destinés à couper étaient confectionnés avec des dents, ou bien des végétaux comme le 

bambou. En Guyane, on utilise encore la demi-mâchoire de pécari pour raboter l’arc. Cet outil 

a sûrement dû être employé pour gratter la couche chlorophyllienne de la tige d’arouman. Des 

couteaux étaient aussi confectionnés en dents de poisson, comme le piranha par exemple, en 

dent de rongeur comme l’agouti ou même en bambou refendu. L’anonyme de Carpentras 

([1620] 1990 :146), voyageur ayant parcouru les Antilles au XVIIe siècle, rapporte l’usage par 

les Caraïbes insulaires des Petites Antilles d’un couteau fait d’os et d’une dent d’agouti pour 

couper différents matériaux. Ce même outil était utilisé par les Wayana du Brésil dans un 

passé récent (Van Velthem, 1986 :105). D’ailleurs les femmes wayãpi coupent toujours le 

cordon ombilical avec deux moitiés de section de roseau à flèche (F. Grenand, com. pers.). 

Outre la coupe de la tige d’arouman et son incision, toutes les autres opérations se 

réalisent à la main. Il en est de même pour la préparation de toutes les autres plantes 

 294



 

employées dans la vannerie. Faisant de ces activités un artisanat manuel, an handicraft, par 

excellence. 

 

La majorité des vanneries tressées avec les lames d’arouman le sont suivant la 

technique nattée, ses éclisses plates et souples se prêtant bien à cette technique, contrairement 

aux brins ronds de saule (Salix spp.) par exemple, plus raides, utilisés dans nos campagnes 

européennes, se prêtant davantage à la technique clayonnée. On touche là un point important 

en vannerie : la forme du brin induit la plupart du temps une technique de tressage 

préférentielle. Leroi-Gourhan ([1945] 1973) avait déjà largement souligné que la matière 

première influe sur la technique.  

Dans le même ordre d’idées, certains vanniers confirmés considèrent que chaque 

espèce d’arouman se prête plus spécifiquement au tressage de certains objets ; de même, on 

ne récoltera pas des aroumans du même âge suivant la vannerie destinée à être tressée : une 

presse à manioc, un tamis ou un panier par exemple. Une connaissance fine de l’écologie de 

la plante, de son cycle de croissance ainsi que de ses qualités techniques paraît nécessaire 

pour devenir un artisan confirmé. Comme nous l’avons vu plus haut, non seulement les 

artisans apprécient les différences de qualités techniques entre les espèces d’arouman mais ils 

reconnaissent aussi que le contexte environnemental influe sur les qualités de la fibre au sein 

d’une même espèce. On note là l’importance d’une identification précise prenant en compte 

toute la finesse des taxons vernaculaires. Seule une approche ethnobotanique permet de mieux 

appréhender ces taxonomies populaires. 

 
 
 

 295



 

4-3 Les aroumans : des plantes masculines 
 

 

Comme je l’ai montré dans la première partie, la vannerie tient une place importante 

dans les sociétés amérindiennes de Guyane. Et, à l’instar, d’autres activités essentielles 

comme l’agriculture ou la poterie, quasiment tous les groupes ethniques connaissent un mythe 

expliquant comment les hommes apprirent la vannerie ou comment ils connurent les motifs 

les décorant. Il reste à explorer le rôle de la matière première dans les représentations et les 

pratiques liées à cette activité. En effet, si la matière première végétale mérite d’attirer 

l’attention de l’ethnologue quant elle entre dans la confection d’objets rituels (Erikson, 2002), 

elle doit également être prise en compte pour les objets domestiques comme les vanneries. Et 

tout particulièrement la matière première par excellence de la vannerie guyanaise : les 

aroumans. 

 

S’il existe de nombreuses règles et interdits régissant la confection des vanneries, il en 

existe également concernant l’usage de l’arouman. En tout premier lieu, l’arouman est bien, 

dans le monde amérindien, une plante masculine puisque toute la chaîne opératoire allant de 

la récolte à la confection est maîtrisée par les hommes. Si cette plante est masculine, c’est le 

coton qui fait son pendant comme plante féminine notamment chez les Kali’na, les Wayana, 

les Wayãpi et les Teko alors que chez les Arawak-Lokono ce serait plutôt le palmier-bâche 

(Mauritia flexuosa). D’ailleurs, chez ces derniers l’esprit du palmier-bâche est un esprit 

exclusivement femelle (de Goeje, 1943). Remarquons que, si l’arouman est une plante 

sauvage collectée en forêt, le coton comme le manioc, sont elles des plantes domestiques. Le 

palmier-bâche, quant à lui, est une plante semi-domestique largement entretenue et plantée 

par les femmes des communautés Arawak-Lokono entre autres. Nous avons ainsi une 

opposition entre une plante masculine sauvage et des plantes féminines cultivées ou 

entretenues.  

 

Tout au long de mes enquêtes chez les différents groupes amérindiens de Guyane, je 

me suis aperçu que de nombreux interdits étaient liés au travail de cette plante. En outre, les 

vanneries fabriquées avec ses fibres font l’objet d’un traitement particulier. 

Je pense, en effet, que si la vannerie est entourée de tant d’interdits, la matière 

première, en l’occurrence l’arouman, en constitue un facteur prééminent. 

 

 296



 

Ainsi, pour les Wayana, la vannerie existe depuis toujours. Après avoir fabriqué 

l’humanité en argile une première fois puis ensuite la détruire, leur démiurge créateur Kuyuli 

tressa l’humanité et le monde avec des fibres d’arouman, il est d’ailleurs surnommé le 

« tresseur » (Chapuis et Rivière, 2003 : 39). Et, comme l’explique Jean Chapuis  « ce sont 

aujourd’hui les hommes qui en tressant l’arouman reproduisent la technique du créateur 

pour fabriquer le monde » (ibid. : 815).  Pour ce peuple, comme chez les Kayabi du fleuve 

Xingu au Brésil (Ribeiro B. G., 1979), l’humanité a été tressée en arouman par le créateur. 

D’ailleurs, les Wayana disent que c’est pour cette raison qu’ils sont mortels car comme la 

fibre d’arouman, « l’homme se dessèche et meurt, si Kuyuli nous avait fait de pierre, on serait 

immortels ». De plus d’après un mythe relevé par Coudreau (1893 : 551), Kuyuli créa 

également toutes les plantes comestibles (manioc amer, banane, canne à sucre, igname…) à 

partir de la transformation de deux morceaux d’arouman. 

 Si le thème classique de l’humanité fabriquée en terre cuite reste courant, il est par 

contre plus rare de rencontrer des peuples contant que leurs ancêtres ont été tressés avec des 

fibres végétales282. Ainsi pour les Wayana comme pour les Kayabi, vanniers réputés, leur 

condition humaine est intimement liés à l’arouman. 

Les mythes présentés dans la première partie de cette thèse montrent un artisanat 

inscrivant son origine dans les temps mythiques. Artisanat enseigné à l’humanité par des 

héros culturels ou bien directement appris d’un démiurge créateur, lui-même vannier. Ainsi 

tresser n’est pas une activité anodine, et plus spécifiquement tresser l’arouman, végétal 

constitutif du peuple wayana283. 

 

De même que pour l’origine de la vannerie, il existe des mythes d’origine de 

l’arouman. S’il ne manque pas dans la littérature ethnologique amazonienne de mythes 

d’origine de plantes utiles comme le manioc, les roseaux à flèches, ou les lianes 

ichtyotoxiques, plus rares, sont par contre les mythes d’origine de plantes à vannerie. 

Mais avant d’aller plus loin lisons plutôt les différents mythes d’origine des aroumans 

recueillis chez les Teko et les Palikur. 

 

 

 
                                                 
282 Les Ka’apor, groupe tupi-guarani vivant dans l’État du Maranhão au Brésil, ont été créées à partir du bois 
d’arc (Tabebuia serratifolia) (Balée, 1994). 
283 Il a d’ailleurs existé un clan formateur des Wayana nommé Wamayana, le peuple (yana) de l’arouman 
(wama) (de Goeje, 1910, 1946; Chapuis et Rivière, 2003). 

 297



 

Mythe 9 – Teko  
Histoire de l’origine de l’arouman iliwi 

 
Un jour un homme était parti à la chasse loin dans la forêt. Il se mit dans son hamac pour dormir 

lorsqu’il entendit le chant de la grenouille, dju itchok,  « tchok, tchok ». 
 Il l’entendit tous les soirs. En fait, cette grenouille était en train de piler dans un mortier en bois. 
Le Teko cria « arrête de m’empêcher de dormir et apporte-moi à boire de ce que tu as préparé ! » 
La grenouille apporta sous son hamac pendant son sommeil une jarre pleine de cachiri de maïs. 
Au réveil, il vit cette jarre et but ce bon cachiri. La nuit suivante la grenouille apporta une autre 
jarre. 
La nuit d’après, intrigué, l’homme fit semblant de dormir. Il vit apparaître une jolie jeune fille 
avec une jarre de cachiri. Il lui demanda si c’était elle qui lui apportait le cachiri chaque nuit et elle 
répondit « oui ».  
Il lui demanda de coucher avec lui. Elle lui répondit qu’elle devait auparavant demander à ses 
frères. Mais l’homme, pressé,  lui sauta dessus et la força à coucher avec lui. La fille lui dit de 
l’avertir quand il aurait fini son affaire. 
Mais tout d’un coup, la jeune femme se transforma en grenouille et sauta en l’air tout en ayant 
gardé le pénis de l’homme dans son vagin. En sautant la femme tira donc sur le pénis qui 
s’allongea démesurément. Puis la grenouille desserra son vagin libérant le pénis de l’homme qui 
mesurait dorénavant plusieurs mètres et disparut. 
Le pénis de l’homme était long comme un serpent, il se l’enroula autour de la cuisse puis au bout 
d’un moment rentra dans son village. 
Il se mit dans son hamac discrètement et y resta caché car il avait honte de son pénis démesuré. 
Son sexe devint invisible et la nuit allait visiter discrètement les vagins des filles qui dormaient 
dans leur hamac. Elles ne s’en rendaient pas compte. 
Un jour, les femmes rentrées de l’abattis préparèrent la farine de manioc. Une femme était assise 
sur le bâton-levier qui sert à étirer la couleuvre à manioc (1) afin d’en exprimer le jus toxique. Le 
pénis de l’homme vint comme un serpent entre les cuisses de la femme pour la pénétrer mais 
celle-ci remarqua son stratagème et trancha d’un coup de couteau le membre géant. 
Cela rendit l’homme très malade, il raconta son histoire et dit qu’il allait mourir. Il demanda qu’on 
l’enterre dans un endroit marécageux. Il s’assit sur un petit banc dans un marais et s’enfonça petit 
à petit. A chaque fois qu’un ami venait le voir il était un peu plus enfoncé dans la terre 
marécageuse. Au bout de 15 jours, c’était des aroumans iliwi (Ischnosiphon obliquus) qui 
poussaient à sa place. 
Avant il n’y avait pas d’arouman et c’est depuis ce jour que les aroumans furent donnés aux 
Hommes. 
 
(1) la couleuvre à manioc du récit était tressée en pakolo (Ischnosiphon arouma), qui a existé 
avant iliwi,  mais en très petite quantité. 
 
Récit recueilli en français auprès de Joseph Chanel le 20 Octobre 2004. 

 
Mythe 10 – Palikur  

Origine de Audiki ahuvega 
Avant Audiki le maïpouri284, était un homme. Il avait une plante pour confectionner ses couleuvres 
à manioc, un arouman. Lui seul pouvait utiliser cette plante. 

Mais un jour des animaux vinrent lui voler sa plante. Il se mit à crier au voleur et siffla si fort qu'il 
se transforma en maïpouri. C'est depuis ce jour que le maïpouri siffle et que les Palikur peuvent 
utiliser cet arouman qu'on appelle audiki ahuvega. 
 
Texte recueilli auprès d'Ignacio Felicio le mardi 21 mai 2002 au village Kamuyene de Tonate-
Macouria, adapté du franco-créole. 

 
 

                                                 
284 Tapir, Tapirus terrestris, cet animal siffle de manière très aiguë. 

 298



 

 

Mythe 11 – Palikur  
Origine de Bukutru ahuvega 

 
 Il y a longtemps, Bukutru l'agouti était une femme qui vivait seule et s’occupait, également 
seule, de son abattis. Elle y cultivait uniquement des patates douces avec lesquelles elle faisait du 
tapioca à l'aide d'un tamis qu'elle fabriquait avec une plante, l'arouman. Mais elle était seule à 
pouvoir utiliser cette plante. 
Un jour elle décida d'adopter une fille palikur pour l'aider à l'abattis. Mais elle fit beaucoup 
travailler la petite fille, elle plantait, faisait les cassaves… 
Bukutru avait plein de poux, imaniki285, sur elle. Un jour elle demanda à sa fille de lui enlever tous 
ces poux qui la gênaient.  
La fille prit un petit bâton et se mit à gratter et enlever tous les poux. À la fin il n'en restait plus 
que deux, réfugiés dans l'oreille de Bukutru. La petite fille brûla le bois pour le mettre dans 
l'oreille et enlever les deux derniers poux. Bukutru commença à crier “ Hum ! Hum ! Hum! Arrête 
ma fille tu me fais mal ” La fille arrêta donc. 
Comme maman agouti rapportait ses patates douces de l'abattis, sa fille la suivait. Et elle vit petit à 
petit sa mère se transformer en agouti. La fille cria de stupeur et fit fuir sa mère qui était devenue 
un agouti. La fille rentra dans son village natal rapportant avec elle la plante que sa mère agouti 
utilisait. Cette plante est, depuis, utilisée par les Palikur et est appelée bukutru ahuvega ou 
arouman de l’agouti. 
  
N.B. : Bukutru ahuvega ressemble à un agouti quand il commence à pousser. Audiki ahuvega est 
appelé ainsi car il y a comme de la graisse dans la tige, comme sous la peau du tapir. 

 
Texte recueilli auprès d'Ignacio Felicio le mardi 21 mai 2002 au village Kamuyene de Tonate-
Macouria, adapté du franco-créole. 

 

 

Ainsi, chez les Palikur, deux espèces d’arouman ont été volées par des ancêtres à des 

animaux qui en étaient les détenteurs (Mythe 10 et 11). L’une des espèces appartenait à 

l’agouti et l’autre au tapir. C’est depuis ce temps que les Palikur utilisent ces deux espèces 

d’arouman, qu’ils nomment « arouman de l’agouti » et « arouman du tapir » (Davy, 2002). 

Rappelons que ces deux animaux sont très présents dans la mythologie amazonienne et tout 

spécialement le tapir. Dans les mythologies arawak et karib, celui-ci apparaît comme le 

possesseur de l’arbre à nourriture qu’il refuse égoïstement de partager avec les Hommes 

(Lévi-Strauss, 1964; Bidou, 1996). De la même façon, pour les Palikur, ces deux mammifères 

étaient les possesseurs égoïstes de ce végétal utile pour tresser des outils indispensables à la 

production des aliments à base de manioc.  

Chez les Arawak-Lokono, un artisan de Balaté, Cyril Sabaio, m’a évoqué un mythe 

contant comment ses ancêtres, qui à l’origine ne se nourrissaient que de graines et de fruits de 

la forêt, obtinrent d’un homme (un démiurge ?) toutes les plantes comestibles dont le manioc 

amer ainsi que l’arouman (itiriti) pour tresser les outils nécessaires à sa transformation. Ainsi, 

                                                 
285 Pou d’agouti, Schongastia guyanensis 

 299



 

chez ces deux peuples, appartenant au même groupe linguistique arawak, mais également 

chez les Wayana, leurs récits mythiques respectifs opèrent un parallèle entre l’acquisition du 

manioc amer et celle de l’arouman. Deux plantes complémentaires, intimement liées l’une à 

l’autre dans le processus de production alimentaire. 

Chez les Teko, une espèce d’arouman est directement issue de la décomposition du 

corps d’un ancêtre (mythe 9). Ce personnage est mort à cause de la perte de son membre viril 

démesurément allongé au cours de péripéties cocasses et quelque peu salaces, dont les 

Amérindiens sont friands. Mourrant, l’homme demanda à être enterré et sur son corps 

décomposé poussa l’arouman qu’utilisent depuis les Teko (Davy, 2006). D’ailleurs ne peut-

on pas voir une analogie entre le membre viril démesurément allongé de cet homme et la 

longue tige de l’arouman ? La tige de cette plante serait la métaphore du long sexe de cet 

homme appuyant la masculinité de cette plante.  

Les Warao connaissent également un mythe contant comment un jour, alors que ce 

peuple ne disposait que de liane et de morceaux de bois pour confectionner leurs vanneries, 

un homme décida de se transformer en arouman (itiriti) et annonça « I’m going to transform 

myself so that our descendants will no longer suffer from a lack of itiriti. I want those Warao 

who will be born as craftsmen to employ my body in the manufacture of many different useful 

things (…) I’am suffering this transformation to continue my life in the shape of this plant. 

Future generations will call me ‘itiriti’ and craftsmen will make much use of my limber body” 

(Wilbert, 1975: 5). Et, ses pieds se métamorphosèrent en racine, son corps en tige et ses 

cheveux en feuilles d’arouman (ibid.). 

Chez les Kali’na ou les Wayãpi, je n’ai pas relevé de mythe d’origine de cette plante. 

Néanmoins, d’après De Goeje (1910 : 157) les Kali’na nomment la voie lactée, waluma emali 

qu’il traduit comme « le chemin où les ancêtres coupaient l’arouman »286. On a là une relation 

directe entre le monde céleste domaine des êtres créateurs et l’arouman.  

 

Chez tous les groupes amérindiens, la totalité des plantes et des animaux possèdent un 

esprit. Chez les Teko, l’esprit de l’arouman est puissant et vit dans la boue, dans la terre. Il est 

nommé iliwitzat, « maître de l’arouman ». D’après un informateur,  s’il quitte la boue où 

pousse l’arouman, tous les aroumans meurent. Or, dans l’histoire présentée ci-dessus, c’est 

sur le corps d’un homme mort enfoncé dans la boue que le premier arouman poussa. Dans une 

autre version de ce mythe (Couchili et al., 1994), le narrateur précise que ce sont les cheveux 

                                                 
286 Il existe également une analogie entre la voie lactée et la poterie (Vredenbregt, 2002).  

 300



 

de l’homme enfoncé dans la boue qui engendrèrent l’arouman287. Ainsi, l’arouman est né de 

la métamorphose de cet ancêtre, ce qui laisse également penser que cet esprit est lui aussi lié à 

cet ancêtre. 

L’esprit de l’arouman est le protecteur de sa plante et comme pour sa transformation, 

sa récolte se doit d’être précautionneuse. D’après un informateur teko : « Il y a des hommes 

qui font mourir les aroumans quand ils les récoltent. Ils coupent les aroumans et après les 

autres iliwi meurent. C’est la main qui est mauvaise. » De fait cette « mauvaise main » fait 

fuir l’esprit de la boue. De même chez les Wayãpi, les ulupitã doivent être récoltés de manière 

convenable sinon ils risquent de ne pas repousser. 

Si chez les Wayãpi et les Teko, il faut couper la canne d’arouman convenablement 

afin de ne pas froisser son esprit gardien, chez les Arawak-Lokono pour que l‘arouman 

repousse bien, il faut couper la tige convenablement et respecter la lune tandis que chez les 

Palikur, il existait des rites propitiatoires liés à sa récolte. Roland Norino, aujourd’hui décédé, 

se souvenait, qu’avant de couper un pied d’arouman sa mère récitait une invocation à l’esprit 

de l’arouman, wevri itip288. Ce rite ne serait plus pratiqué aujourd’hui. De même, un artisan 

kali’na m’a précisé que pour respecter l’esprit de l’arouman et trouver plus facilement cette 

plante, il fallait se laver les coudes, les genoux, le visage et la plante des pieds avec de l’eau 

dans laquelle ont trempé des fibres d’arouman. Chez les Ye’kwana, dans une démarche 

similaire, un artisan doit aller consulter le chamane avant la récolte pour qu’il demande 

l’accès aux réserves de plantes qui sont « gérées » par les yoyodai ou esprits gardiens de 

l’arouman. Et, afin de récolter les cannes d’arouman dans de bonnes conditions, l’artisan doit 

« payer » les yoyodai pour les cannes coupées en dessinant dessus des motifs figurant le 

visage de ces esprits. Si ces règles ne sont pas respectées, une fièvre peut tuer le récolteur 

(Guss, 1989 : 130). 

Car ce sont les esprits gardiens de l’arouman en tant que maîtres de ce végétal qui 

doivent être respectés, à l’instar des maîtres du gibier que connaissent la plupart des peuples 

amazoniens (Grenand, 2002; Descola, 2005) . 

Ces esprits de l’arouman revêtent différents aspects. Chez les Teko, l’esprit est issu de 

la transformation d’un ancêtre. Pour les Wayãpi, c’est l’oiseau ulu (Odontophorus 

guyanensis)289 qui est également le nom de l’arouman dans cette langue. Il existe ainsi une 

                                                 
287 Chez les Ye’kwana, une autre plante à vannerie (Anthurium flexuosum, Araceae), utilisée pour tresser les 
hottes féminines, est également issue de la métamorphose des cheveux d’un héros mythique (Guss, 1989 :133). 
288 Remarquons qu’en Guyane, les Amérindiens demandent l’autorisation à l’esprit de la forêt avant de prélever 
une plante pour les charmes de chasse (Grenand, 2002). 
289 En língua geral uru désigne également plusieurs espèces d’Odontophorus (Stradelli, 1929: 708). 

 301



 

synonymie entre la plante et son esprit gardien. D’ailleurs on retrouve cette analogie entre 

l’arouman et cet oiseau chez les Tembé, autre groupe tupi-guarani, puisqu’ils nomment I. 

arouma, uru-wiw-wa’i littéralement « perdrix toclo – tige – fruit - petit » (Balée, 1994: 292). 

Ne pourrait-on pas opérer un rapprochement entre cette relation (oiseau uru et arouman) et 

celle magistralement montré par Lévi-Strauss (1985 : 54) entre l’engoulevent (Nyctibius spp.), 

nommé urutau en tupi, et la poterie ? Ainsi, on aurait une relation entre ce groupe d’oiseau 

portant des noms ayant la même racine (ulu) et ces deux activités fondamentales des sociétés 

amérindiennes que sont la vannerie (masculine) et la poterie (féminine). 

Chez les Kayabi, une chenille est considérées comme le maître de l’arouman (Athayde 

et al., 2006). Les Palikur connaissent également un esprit de l’arouman qu’ils nomment wevri 

itip. 

Chez les Wayana, c’est grâce à l’esprit de l’arouman, comme chez les Kali’na 

d’ailleurs, que l’on peut apprendre en rêvant les motifs dont on décore les vanneries. Comme 

je l’ai déjà évoqué, quand un enfant wayana atteignait les 7-10 ans, son père lui pressait une 

pousse d’arouman au-dessus de l’œil par deux fois, faisant couler dans ses yeux le jus de la 

jeune pousse nommé  wama ewu « œil de l’arouman». En effet, pour les Wayana, c’est dans 

l’œil que se trouve le siège du savoir (Van Velthem, 2005: 221). Cette pratique conférerait par 

la suite à l’enfant une meilleure maîtrise de la vannerie. L’esprit de l’arouman, wama yasi,  en 

habitant ses rêves, lui enseignerait les motifs. Les Wayana précisent que le wama yasi vit dans 

le wama hale, le « vrai arouman », mais pas dans le kalanali. Hurault (1968 : 14) a signalé 

l’existence d’un principe vital chez les végétaux ; pour les arbres, il est nommé itpë et est 

susceptible d’agir sur les hommes. Ainsi, wama yasi est peut être lié à ce principe vital 

habitant les arbres mais également l’arouman. Hurault (ibid. : 15) ajoute que ce principe vital 

est transmis aux ustensiles et outils découpés dans le bois de ces arbres comme les canots et 

les bancs. Le même processus ne serait-il pas à l’œuvre pour les objets confectionnés avec 

l’arouman ?  

Chez les Kali’na, l’esprit de l’arouman est une petite fille portant une hotte sur le dos 

comme le mythe suivant le rapporte :  

 
 
 
 
 
 

 
 

 302



 

Mythe 12 – Kali’na  
L’esprit de l’arouman (waruma agili) 

 
Il y a très longtemps vivaient seules dans un village un couple, leur fils et un piyei290. Ils 

avaient un abattis et une pirogue le long d’une petite crique.  
Le père était un très bon artisan vannier. Il savait tresser tous les styles de vannerie : 

kurukuru, yamat-u, matapi, woli-woli… Il appris à son fils comment confectionner toutes les 
formes de vannerie, il lui enseigna aussi comment faire une pirogue et un abattis. Le fils sut ainsi 
toutes les tâches qu’un homme doit savoir pour prendre femme.  

Mais un jour, le père mourut. Heureusement, le fils était déjà un très bon vannier, un 
véritable professionnel de la vannerie. 

Une nuit, le fils partit à la chasse. Alors qu’il marchait dans la forêt, il entendit 
soudainement un tapir qui approchait.  Mais ce n’était pas un vrai tapir plutôt un esprit.  

L’esprit avait la forme d’une petite femme avec un kurukuru dans le dos. Elle ramassait 
des fruits de murisi291 qu’elle mettait dans sa hotte. En la regardant, le fils sentit un courant d’air 
froid. En effet, les esprits produisent toujours ce courant d’air frais. Le fils prit peur et rentra vite 
dans son village. 

Rentré chez lui, il raconta son aventure à sa mère. Elle suggéra de quitter le village qu’ils 
habitaient pour aller dans un autre endroit afin de s’éloigner de ce lieu peuplé d’esprits. 

Arrivé dans leur nouveau village, le fils prit femme facilement car c’était un bon vannier. 
Il devint le chef de ce village. Sa mère se remaria. Ils vécurent très longtemps dans ce village qui 
est aujourd’hui situé au Surinam. 
  Ils ne retournèrent jamais dans leur premier village où, non loin, vivait un esprit. Cet esprit est 
appelé waruma agili, l’esprit de l’arouman. Car l’endroit où le fils avait rencontré cet esprit était le 
lieu où son père récoltait ses aroumans.  

Cet endroit se situe probablement prés de la rivière Saramaka au Surinam, car à cette 
époque, beaucoup de Kali’na vivaient là. 
 
Récit raconté en kali’na le 25 juillet 2003 par Kissberg Malayawale, traduit en anglais par Rinald 
Tapoka. Traduction en français de l’auteur.  

 

 

Chez les Warao, il existe également une relation magique entre l’arouman et l’artisan. 

Une essence magique passe de la plante à l’homme lorsque celui-ci prépare les brins (Wilbert, 

1975). Chez les Ye’kwana, parallèlement, les aroumans utiles pour fabriquer différentes 

vanneries appartiennent à des esprits, les yoyodai (Guss, 1989).  

Plus spécifiquement, il existe des esprits dans certaines vanneries en arouman. 

Essentiellement dans les outils utiles au processus de transformation du manioc, tel que la 

presse et le tamis. D’après les Teko, l’esprit de la presse à manioc est particulièrement 

puissant et ressemblerait à un jaguar. Rappelons-nous que le pied et la tête de cet outil sont 

décorés d’un écusson symbolisant le visage de ce félin, animal prédateur par excellence en 

Amazonie et très lié au chamanisme (Chaumeil, 2000: 221). De même, la presse à manioc 

wayana possède un esprit (de Goeje, 1941 : 16).  

Chez les Kali’na, lorsqu’un chasseur  tuait un tapir, il fendait un morceau de tige 

d’arouman pour y enfermer le corps de l’animal, de sorte que l’esprit du tapir ainsi 
                                                 
290 Nom kali’na pour le chamane. 
291 Palmier-bâche, Mauritia flexuosa. 

 303



 

emprisonné n’ait pas la possibilité de se venger (De Goeje, 1943 : 24). Cette pratique montre, 

encore une fois, les profonds pouvoirs attachés à l’arouman.  

De plus, chez les Kali’na et chez les Wayana, l’arouman peut être considéré comme une 

plante à pouvoir, tulala en kali’na ou hemït en wayana292. En effet, chez les Wayana, l’espèce 

I. puberulus possède un usage magique. Celle-ci a été utilisée comme hemït ou plante à 

pouvoir. Certains racontent, qu’auparavant, quand leurs ancêtres connaissaient des plantes 

magiques pour tuer leurs ennemis, wama imë était l’une d’elles. Elle était mélangée avec 

d’autres plantes pour parvenir à ces fins maléfiques. D’ailleurs, de Goeje (1941 : 16) décrit 

comment les esprits maléfiques yolok tirent sur les Wayana avec des petits arcs et petites 

flèches nommées wama imë293, ces flèches-esprits étant responsables des maladies internes. 

De plus, les Wayãpi attachent fréquemment au bras ou au cou d’un nouveau-né une boule, 

nommée kalaioã’ã ou ulukala (avec kala, fièvre) faite d’un brin d’arouman enroulé afin 

d’éloigné les maladies ; de même on peut confectionner avec un brin d’arouman une fleur qui, 

mise en bracelet à l’enfant, éloignera les fièvres. On mesure là encore les pouvoirs dévolus à 

cette plante. 

Tous les esprits que je viens d’évoquer sont les maîtres des aroumans, tantôt            

d’I. obliquus tantôt d’I. arouma suivant la plante considérée comme le vrai arouman. Leur 

rôle implique des règles qui sont à respecter si l’on veut se concéder leurs faveurs. 

Ainsi, pour toutes les ethnies amérindiennes de Guyane, on ne doit pas brûler les 

vanneries usagées ou les déchets issus de la préparation des brins d’arouman sous peine de 

perdre toutes les connaissances acquises dans cet artisanat. Il est formellement interdit de 

brûler et de piétiner les déchets issus de la préparation de la canne d’arouman, tous ces rebuts 

étant ramassés soigneusement et jetés dans un lieu pour ordures ou bien dans la rivière. Il est 

également prohibé de brûler les vanneries usagées jetées, il faut les laisser se décomposer 

d’elles-mêmes. Si on les brûlait, on ne pourrait plus tresser. On retrouve un même 

comportement avec les copeaux du rabotage du bois d’arc. 

Ces vanneries et ces déchets doivent donc pourrir tranquillement. L’arouman issu de la 

décomposition d’un ancêtre d’après les Teko, et après avoir été transformé en objet 

domestique redevient matière qui retourne à la terre…  

De même, les Créoles considèrent que l’arouman a un pouvoir fort. À Kaw, il est 

interdit de frapper quelqu’un avec des brins d’arouman et si, comme pour les Amérindiens, 
                                                 
292 Pour plus de précision sur le concept de plante à pouvoir chez les Wayana on pourra consulter l’article de 
Jean Chapuis (2001). 
293 D’après Chapuis et Rivière (2003 : 315), d’autres espèces de végétaux peuvent également être utilisées 
comme l’alakupi (Scheelea spp.), le comou (Oenocarpus bacaba). 

 304



 

les Créoles évitent de brûler une presse à manioc, par contre on brûlera des morceaux de 

couleuvre à manioc dans un brasero afin de faire fuir les mauvais esprits d’une maison. 

 

Tresser le soir d’après les Kali’na est strictement défendu sinon, en guise de sanction, 

l’esprit de l’arouman peut rendre aveugle l’artisan et lui faire oublier les motifs. D’ailleurs, un 

kali’na habitant le village de Balaté raconte que l’arouman était « comme une horloge, tous 

les soirs « clac » les feuilles se ferment à 18h, et tous les matins à 5h « clac » elles 

s’ouvrent ». Il ne faut donc pas tresser et récolter pendant cette période. Il est intéressant de 

noter qu’un botaniste explique que : « Chez les Marantacées, les mouvements nocturnes des 

feuilles sont spectaculaires et apportent un autre type d’avantages à la plante [en plus de se 

disposer pour un éclairement maximal] […] le redressement nocturne débarrasse les feuilles 

des débris et les amoncelle au centre de la plante, à la base des pétioles. Cette accumulation 

est bien effective, car un monticule d’humus est visible au pied de chaque plante, cet humus 

étant parcouru par les racines de la Marantacée et des plantes avoisinantes. Ce phénomène 

est aussi très caractéristique en Amérique où d’autres Marantacées (Calathea, Monotagma, 

Ischnosiphon) pullulent dans certaines zones » (Blanc, 2002: 108). Où l’on remarque que 

l’artisan et le scientifique ont tout les deux leur explication d’un phénomène naturel qui 

impliquent des observations parallèles de la nature. 

 

 De même, comme nous l’avons signalé dans la première partie, des prohibitions 

strictes sont à respecter pendant la couvade, c'est-à-dire lorsqu’un couple vient d’avoir un 

enfant. Ce rite, très répandu en Amazonie consiste pour les parents à respecter un nombre 

important de règles afin que le bébé, particulièrement vulnérable dans sa première année de 

vie, ne soit pas la proie des esprits de la forêt (cf. Grenand, 1984 pour le cas des Wayãpi). 

Ainsi, entre autres interdits, l’homme se doit de ne pas tresser l’arouman jusqu’à ce que le 

nouveau-né se déplace par lui-même. Si l’on tresse une presse à manioc ou tout autre ouvrage 

serré comme les ligatures de flèche par exemple, l’enfant, particulièrement sensible aux 

mauvais tours des entités surnaturelles, risque de graves maladies comme des retentions 

urinaires pouvant entraîner la mort (Grenand, 1984). Par contre l’interdit ne porte pas sur les 

vanneries tressées en fibres de palmier ; ainsi les Wayãpi ou les Wayana peuvent tresser, en 

toutes circonstances, des catouris de chasse en palmes de wassay ou bien des nattes à cassave 

en pinnules de comou. Ces fibres peuvent occasionnellement être tressées par les femmes. Les 

hottes temporaires en feuilles de palmier sont tressées par les femmes lorsqu’elles rapportent 

différents produits de cueillette. Les fibres de palmier-bâche sont par ailleurs uniquement 

 305



 

travaillées par les femmes chez les Arawak-Lokono. On peut en déduire que ce n’est pas tant 

la vannerie en tant que telle qui est interdite aux femmes ou bien qui est prohibée pendant la 

couvade mais plutôt le travail des fibres d’arouman. Les esprits gardiens veillent ainsi à ce 

que les hommes respectent la ressource en la récoltant et la travaillant suivant des règles, 

faisant de l’arouman une plante culturellement essentielle. 

 

Ainsi, tout ce faisceau de relations entre l’arouman et les Hommes via la vannerie 

montre l’importance de cette plante pour ces peuples. Humanité tressée en arouman pour 

l’un, arouman issu de la décomposition d’un homme pour un autre, voie lactée vue comme un 

champ d’arouman pour un troisième…. Et, pour tous, une place importante de l’esprit de 

l’arouman ou, plus simplement, de cette plante dans leur symbolisme ; d’ailleurs chez les 

Tilio, groupe proche des Wayana, l’arouman n’était-il pas la nourriture primordiale et 

l’habitat de leur ancêtre Përëpërëwa (Koelewijn et Rivière, 1987: 15) ? Végétal masculin 

possédant des esprits puissants il confère aux objets tressés avec ses fibres une même 

puissance qui nécessite le respect de règles propres à se concilier les faveurs de ces entités. 

 306



 

Conclusion au chapitre 4 
 

Les diverses espèces d’aroumans constituent indéniablement les plantes maîtresses de 

la vannerie guyanaise puisque 70 % des formes sont tressées avec ces végétaux. Ainsi, la 

Guyane française est sûrement une des régions d’Amérique du Sud où l’arouman est le plus 

utilisé, bien devant, comme je l’ai déjà mentionné plus haut, les différentes zones à vannerie 

décrites par B. Ribeiro (1985) au Brésil. La diversité des espèces disponibles ainsi que leur 

abondance mais également l’extraordinaire foisonnement de formes inventées par les 

différentes ethnies fait ainsi probablement de cette région un berceau possible de l’origine de 

la vannerie en arouman. 

Sur les quatre espèces potentiellement utilisables, deux, I. arouma et I. obliquus,  sont 

les plus prisées car elles fournissent une tige de longueur suffisante ainsi que des qualités 

techniques adéquates, alliant souplesse et résistance. Si ces deux espèces font défaut, les 

artisans peuvent se contenter des deux autres espèces, I. puberulus et I. centricifolius, 

néanmoins certaines ethnies les affectionnent particulièrement pour des usages particuliers. 

Ainsi, les Aluku et les Créoles font de la tige d’I. puberulus de solides montants pour leurs 

paniers clayonnés alors que les Wayana et les Wayãpi confectionnent la couronne auréolaire 

de leur parure amele ou samele, exclusivement avec des éclisses d’I. centricifolius. On saisit 

là l’importance des qualités techniques dans le choix des matières premières. 

De par, l’importance tenue par la vannerie dans la vie des populations rurales de 

Guyane, on pouvait s’attendre à ce que la matière première par excellence de cette activité 

connaisse une place de choix dans les représentations de ces sociétés. Ainsi, comme je l’ai 

montré à la fin de ce chapitre, les aroumans sont des plantes masculines dotées de propriétés 

magiques habitées ou bien possédées par des entités craintes et respectées. D’ailleurs, les 

mythes contant l’origine de ces plantes confirment l’importance que les Amérindiens de 

Guyane accordent à ces végétaux. 

Ce chapitre montre ainsi combien dans une étude se consacrant à une activité basée sur 

l’utilisation d’espèces végétales, il est important de comprendre non seulement la taxonomie 

vernaculaire mais également la perception et les représentations qui sont liées à ces plantes. 

D’ailleurs Lévi-Strauss (1983 : 166) ne nous a-t-il pas appris que les végétaux et les animaux 

« ne fournissent pas seulement à l’homme sa subsistance, mais furent aussi, dès ses débuts, la 

source de ses émotions esthétiques les plus intenses et, dans l’ordre intellectuel et moral, de 

ses premières et déjà profondes spéculations ». 

 307



 

 

 308



 

Chapitre 5 

Lianes, palmiers et autres :  

une grande diversité de plantes secondaires 

 
Outre les aroumans, les artisans utilisent un grand nombre de plantes annexes. En 

effet, ces plantes ne sont pas les seules pour tresser le corps des vanneries : des lianes et des 

palmiers sont également employés. D’autres matériaux végétaux entre secondairement dans la 

confection d’une vannerie : du bois pour consolider, des fibres pour ligaturer, des teintures 

pour colorer ou des écorces pour porter. La diversité de ces matériaux fait des vanneries 

guyanaises de véritables objets composites très élaborés. Jusqu’à sept matériaux différents, 

soit autant d’espèces végétales, entrent dans la composition de certaines pièces les plus 

ouvragées. Rappelons ici que les plumasseries impliquent un usage secondaire de la vannerie 

essentiellement comme support. Quelques parures comme les couronnes ou les casques de 

vannerie sont ornés de plumes diversement travaillées ou d’élytres de buprestes (Euchroma 

gigantea). De même, les treillis en vannerie wayana (kunana), utilisés pour le rite 

d’imposition des insectes, sont décorés de plumes. C’est donc bien la matière végétale qui 

domine la vannerie. 

Pas moins de 113 espèces botaniques, auxquelles s’ajoutent 12 taxons vernaculaires 

non déterminés, ont été recensées. Toutes ces plantes, à quelques rares exceptions près, sont 

prélevées dans la flore sauvage lors de la récolte des aroumans, lors de sorties de chasse, ou 

lors de trajets pour se rendre à l’abattis. Ces espèces sont récoltées dans la forêt ancienne, 

dans d’anciens abattis ou forêts secondarisées mais aussi autour des maisons ou dans les 

abattis pour les plantes cultivées (5 espèces). Comme les aroumans elles sont cueillies au fur 

et à mesure des besoins de l’artisan. 

 
Une partie de ces plantes sert à tresser des objets particuliers tels que hottes, nattes ou 

paniers : ce sont des palmiers ou des lianes. Ces dernières sont également utiles pour 

consolider les bords de certains paniers et éventails. Seize espèces de palmiers sont utilisées 

toutes communautés confondues mais aussi neuf espèces de lianes appartenant à cinq familles 

différentes ainsi qu’une espèce de Graminée et une Cypéracée. Elles feront l’objet d’une 

première catégorie. 

 309



 

D’autres plantes, des arbres et arbustes, servent à confectionner les armatures de 

hottes, les baguettes de tamis ou les pieds de panier. Ces végétaux sont choisis pour leur 

qualité de bois, et ce ne sont pas moins de quarante et une espèces auxquelles s’ajoutent 

quinze taxons vernaculaires non identifiés qui sont utilisés. Ces espèces appartiennent à dix-

neuf familles botaniques différentes. 

Des résines et des teintures naturelles, pour l’essentiel soumis à des processus 

d’extraction élaborés, permettent de consolider et de teindre les fibres d’arouman. Cette 

catégorie regroupe treize espèces. 

Enfin, pour transporter les hottes, qu’elles soient en liane, en palmier ou en arouman, 

des bretelles sont nécessaires. Toutes ces bretelles sont confectionnées avec le liber tiré de 

l’intérieur d’écorces d’arbres et d’arbustes de quelques familles bien particulières : les 

Lecythidacées, les Annonacées, les Sterculiacées et les Malvacées. Vingt espèces et trois 

taxons vernaculaires non identifiés ont été recensés. Outre ces écorces, des fibres sont  

utilisées pour ligaturer et consolider les bords des vanneries. Ces fibres sont tirées de deux 

plantes cultivées : le coton (Gossypium barbadense) et la pite (Bromelia karatas). 

 

 
 

 310



 

5-1 Palmiers, lianes et graminées à tresser 
 
 

5-1-1 Les palmiers (Arecaceae) à vannerie 

 
 

Cette famille est sûrement la plus prisée en Amazonie car toutes leurs parties sont 

utiles et possèdent de multiples qualités (Balick, 1984). Si leur usage alimentaire est bien 

connu et fournit une part importante de l’apport en protéines et en vitamines des peuples 

forestiers amazoniens, leur participation à la culture matérielle n’est pas des moindres. Les 

qualités techniques de leur bois en font un matériel de choix pour confectionner arc, pointes 

de flèche, poteaux, planchers… Les feuilles de nombreux genres (Euterpe, Geonoma, 

Astrocaryum, Jessenia, Manicaria…) sont utilisées dans toutes l’Amazonie pour couvrir les 

toitures. Les fibres de leurs pinnules ou pré-feuilles sont, elles, prisées pour tresser des 

hamacs et toutes sortes de vanneries. Les Arécacées sont intimement liées à l’homme, et de 

nombreuses espèces de cette famille sont entretenues voire même cultivées dans le cas de 

Bactris gasipaes (Balick, 1984; Balée, 1994).  Les Amérindiens favorisent leur abondance en 

dispersant leurs graines ou en les épargnant lorsqu’ils coupent un nouvel abattis. De 

nombreux palmiers, comme Astrocaryum vulgare ou Maximiliana maripa, dont la 

germination est favorisée par les brûlis, sont d’ailleurs des marqueurs de l’occupation 

humaine (Kahn et de Granville, 1992; Moran, 1993). 

 
Tableau 33 - Les formes de vannerie en palmier 

 Nombres de formes en palmier Nombre total de formes Pourcentage de formes en 
palmier 

Wayãpi 17 36 47 % 
Arawak-Lokono 8 19 42 % 

Teko 9 27 33 % 
Wayana-Apalai 10 46      22 %294

Kali’na 4 28 15 % 
Aluku 1 8 12 % 
Créole 1 12 8 % 
Palikur 1 18 5 % 
Total 50 194 25 % 

 

 

 

 
                                                 
294 Ribeiro (1986 : 325) a avancé un chiffre relativement proche pour les Wayana du Brésil puisqu’elle spécifie 
que 36,6 % (15 sur 41) de leurs vanneries sont tressés en palmier. 

 311



 

Ainsi, en Guyane française, après les aroumans, les palmiers sont les végétaux les plus 

utilisés pour tresser les vanneries. Ceux-ci entrent dans la fabrication de 25 % des vanneries 

recensées295. Ils sont essentiellement utilisés pour tresser éventails à feu, nattes à cassave, 

paniers, coffrets et hottes. 

Comme le tableau ci-dessus en témoigne, si globalement les vanneries en palmier 

représentent 25 % des vanneries totales tressées en Guyane, chez les Wayãpi ou les Arawak le 

chiffre est plus élevé. Ainsi, 47 % des vanneries wayãpi sont en pinnules de palmier ; c’est la 

communauté guyanaise employant le plus cette famille. Cette proportion est encore bien en 

deçà des chiffres compilés par B. Ribeiro (1982) chez 20 communautés indigènes du Brésil, 

puisqu’elle évalue la proportion de vannerie en pinnules de palmier à 63,94 %. Ainsi, les 

Wayãpi, ayant migré du Xingu au XVIIIe siècle (Grenand P., 1982), semblent bien avoir 

conservé une vannerie fortement liée à l’usage des palmiers, trait typique de la vannerie sud-

amazonienne (Ribeiro, 1982) se démarquant ainsi d’une vannerie du Plateau des Guyanes 

utilisant majoritairement les aroumans.  

Le cas des Arawak n’entre pas dans cette opposition car, si aujourd’hui, ils 

confectionnent 42 % de leurs formes de vannerie en fibre de palmier, ce sont essentiellement 

des objets nouveaux tressés en pinnules de palmier-bâche (Mauritia flexuosa). Si on calcule le 

pourcentage des seules vanneries à usage domestique tressé en palmier, le chiffre descend à 

21 % (3 sur 14 formes), chiffre proche des Wayana et de la moyenne régionale. Remarquons 

que les populations du littoral comme les Kali’na et les Palikur font un usage particulièrement 

faible des palmiers, leur vannerie étant largement dominée par l’usage de l’arouman à plus de 

80 %. 

 

 

a) Les Astrocaryum 

 

Les Astrocaryum sont des palmiers épineux prisés dans la confection des vanneries. 

Ce genre est très commun en Amérique du Sud, cinquante espèces étant recensées du sud du 

Mexique jusqu’à la Bolivie et au Brésil (Kahn et de Granville, 1992). De nombreuses espèces 

sont utilisées notamment A. standleyanum chez les populations chachi et métisses d’Equateur 

(Fadiman, 2003), chez les Embera et les Wounana du Panama et de Colombie (Velasquez 

Runk, 2001; Poitvin et al., 2003). A. jauary serait tressé dans toute l’Amazonie (Lowie, 1948) 

                                                 
295 Ribeiro (1986 : 285) a répertorié 43,5 % de vanneries en palmier dans les Guyanes. 

 312



 

tandis que les fibres d’A. chambira le sont en Amazonie péruvienne (Coomes, 2004) et en 

Amazonie équatorienne par les Waorani et les Siona (Holm Jensen et Balslev, 1995).             

A. murumuru et A. plicatum sont eux utilisés par les Waiwai et les Tilio du Surinam (Yde, 

1965; Frikel, 1973), A. vulgare296 sert aux Desana pour tresser différentes hottes (Reichel-

Dolmatoff, 1985). Les femmes matis tressent des passoires à bière avec des fibres d’A. 

tucuma (Erikson, 1996) et les Warao et les Arawak du Guyana utilisent A. aculeatum pour 

tresser leurs éventails à feu (Andel, 2000b). L’un ou l’autre de ces deux derniers palmiers 

nommés tucumã au Brésil sont aussi prisés par les Tilio, les Asurini, les Txikão, les 

Mayongong, les Kayabi, les Juruna et les Bororo (Ribeiro B. G., 1986a). Bref, ce genre est 

largement utilisé pour la vannerie en Amazonie et au-delà. 

 

En Guyane française, la jeune pinnule de ces palmiers, c’est-à-dire la jeune pousse 

(bourgeon apical) donnant la nouvelle feuille, est utilisée pour tresser les éventails à feu chez 

les Wayãpi, les Teko, les Kali’na, les Aluku et les Arawak-Lokono. Les Wayãpi utilisent deux 

espèces  (A. paramaca et A. sciophilum) et les Teko une seule (A. paramaca). Les Kali’na, les 

Arawak-Lokono et les Aluku emploient pour leur part essentiellement les pinnules d’awara 

(A. vulgare). Les Arawak se servent d’une autre espèce de ce genre nommée karia, que je n’ai 

pas identifiée botaniquement. Chez les Arawak du Surinam, ce taxon désigne les espèces A. 

sciophilum ou A. plicatum (Outer, 2001). 

Les Teko utilisent les pinnules de A. paramaca pour tresser leur corbeille à cassave, 

les Kali’na celles d’A. vulgare. 

Les bandes à insectes sont tressées avec A. paramaca chez les Teko et les Wayãpi, 

avec A. vulgare chez les Arawak et les Kali’na. 

La récolte de la jeune pousse foliaire d’A. paramaca ayant un stipe souterrain et celui 

d’A. sciophilum ne dépassant pas 1 mètre est relativement aisée. On saisi l’extrémité 

supérieure de la palme entre le pouce et l’index, on la couche pour la casser un peu puis on la 

secoue vigoureusement. Ainsi les jeunes folioles tendres sortent de la gaine épineuse, il suffit 

ensuite de les couper (cf. planche 46). Celles-ci sont mises à sécher deux à trois jours au 

soleil ; lorsqu’elles sont suffisamment sèches on peut commencer à les tresser. Certains 

artisans les ébouillantent, procédé également appliqué aux folioles de Mauritia flexuosa 

comme on le verra plus bas.  

                                                 
296 Cette espèce typiquement amazonienne n’existant pas dans cette région, il s’agit plus probablement           
d’A. aculeatum (syn. A. tucuma). 

 313



 

Par contre, la récolte de la palme d’awara (A. vulgare) est plus difficile en raison de sa 

grande taille et de son tronc épineux ; souvent le palmier est abattu ou alors la palme est  

récoltée sur de jeunes individus. La préparation de ses pinnules est la même que pour les deux 

autres espèces. 

Chez les Wayana, les Wayãpi, les Teko, les Kali’na et les Arawak-Lokono, une fois 

que l’artisan a tressé la partie centrale de l’éventail, il laissera l’ouvrage sécher encore une 

journée pour ensuite seulement finir le travail. 

Rappelons que chez les Kali’na, Ahlbrinck ([1931] 1956) a relevé l’usage, peut-être 

disparu aujourd’hui, d’A. aculeatum pour tresser leur natte à cassave. 

 

 

b) Les Desmoncus 

 
Le genre Desmoncus regroupe des palmiers épineux lianescents, véritables rotins 

d’Amérique du Sud (Siebert, 2000). C’est le seul genre de palmier grimpant poussant en 

Amazonie (Kahn et de Granville, 1992). Il connaît une large distribution allant du sud du 

Mexique à la Bolivie en passant pas le Plateau des Guyanes et le Brésil ; il pousse en grande 

densité (ibid.). Les deux espèces utilisées en Guyane, D. polyacanthos et D. orthacanthos, 

affectionnent les bords de fleuve et les zones inondables, où ils forment souvent des 

peuplements denses. Et, comme les rotins asiatiques, ils sont très présents dans les forêts 

secondaires (Troy et al., 1997). 

 C’est la tige de ces palmiers qui est utilisé. Une fois l’individu collecté, l’artisan 

gratte, avec le dos de la machette, la couche chlorophyllienne le débarrassant ainsi de ses 

piquants puis il coupe la portion convenue. Une fois rentré au village, il gratte la couche 

blanche avec le dos de son couteau ou de son canif, pour mettre à jour une couche de couleur 

noirâtre ou marron. Il fend, ensuite, la tige en deux dans le sens de la longueur. Ce matériau 

roulé sur lui-même peut être conservé longtemps. Afin de lui rendre sa souplesse, il suffira de 

le tremper dans l’eau avant de le travailler. 

Cette fibre est utilisée par toutes les communautés pour consolider les bords de panier 

et les hottes en arouman. Il est employé dans la technique du bord cousu en liane fendue. On 

l’utilise également pour débuter le fond des paniers clayonnés chez les Créoles, les Aluku et 

les Palikur. Chez ces derniers c’est la plante la plus utilisée après les aroumans dans la 

confection des paniers destinés à la vente : tous les fonds de panier sont commencés avec 

cette liane et elle sert également à consolider tous les bords. Les Wayana auraient tressé des 

 314



Planche 46 

Planche 46 – Les palmiers 
 
 
 

 1)   2) 
 

 3)  4) 
 
 
1) Astrocaryum paramaca avec ses folioles sur le sol ; 
2) Folioles de A. paramaca sur le sol ; 
3) Mauritia flexuosa, sa flèche est au centre entre les deux grands pétioles ; 
4) Feuilles et infrutescences de Desmoncus sp. 
 
 
 



 

hottes avec ce végétal, comme le font les Kayabi contemporains (Athayde et al., 2006). Les 

Cabocles de Tefé (Brésil) l’utilisent occasionnellement pour tresser leur presse à manioc      

(P. Grenand. com. pers.) de même que les Maues (Pereira, 1954). Au XIXe siècle, Wallace 

(Siebert, 2000) avait déjà relevé son usage en Amazonie pour tresser cette vannerie. 

Auparavant les Kali’na ont également confectionné leur hotte en cloche, kurukuru, avec ce 

palmier. 

 
 

c) Le comou (Oenocarpus bacaba) 

 
 Ce palmier à port érigé pouvant atteindre 20 mètres de haut est très prisé pour ses 

fruits dont on tire un jus riche en vitamines C. On signale son usage dans la vannerie chez les 

Tapirapé (Baldus, 1970), les Tilio, les Ramkokamekra-Canela, les Gorotire (Ribeiro B. G., 

1986a), les Tikuna (Désiré, 1994) ou les Waiwai (Yde, 1965). 

Ses palmes sont employées pour confectionner les hottes ouvertes agricoles chez les 

Wayana, les Apalai et surtout chez les Wayãpi. Ces peuples utilisent également ses pinnules 

pour tresser les nattes à cassave, opoto des Wayana ou mitu des Wayãpi. Les nattes wayana, 

otoptet, et wayãpi, yapa, ainsi que le panier wayãpi nommé ilikilipinoluã  sont eux aussi 

tressés avec ces pinnules.  

Une fois récoltés, les bourgeons apicaux sont mis à sécher au soleil, et c’est seulement 

ensuite que les folioles pourront être décollées du rachis puis tressées. 

 
 

d) Le wassay (Euterpe oleracea) 

 
 
Comme le comou, les fruits de ce palmier sont très prisés et servent à confectionner un 

jus consommé dans toute l’Amazonie et plus particulièrement au Brésil. Chez les Wayãpi, en 

tonnage, c’est le deuxième produit consommé après le manioc (F. Grenand, com. pers.). Le 

cœur de la jeune pousse est également consommé, c’est le palmito ou cœur de palmier. Les 

feuilles du wassay (Euterpe oleracea) sont utilisées régulièrement - avant tout en raison de 

leur abondance- dans toutes la Guyane pour tresser les hottes temporaires de chasse ou de 

cueillette, mais aussi pour confectionner les poches temporaires297 afin de rapporter menu 

                                                 
297 De même, les Wayãpi se servent des feuilles d’une Marantacée, Calathea altissima (tapana) ou de Geonoma 
baculifera (owi), pour fabriquer des poches provisoires plus petites (Ouhoud-Renoux, 1998). Mais dans ce cas il 
s’agit de pliage (Grenand, 1989). 

 315



 

gibier, fruits ou autres produits de la forêt au village. On utilise les feuilles récemment 

ouvertes. 

 
e) Les Orbignya  

 
Ce genre est bien connu en Amazonie pour l’exploitation commerciale des fruits de 

grandes espèces appelées babaçu au Brésil (Orbignya phalerata, Orbygnia speciosa…) 

(Anderson et Balick, 1988). 

 Deux espèces acaules de ce genre, O. polysticha et O. sagotii, sont utilisées par les 

trois groupes amérindiens du sud de la Guyane : les Teko, les Wayana-Apalai et les Wayãpi. 

Chez ces trois peuples, ces espèces, appartenant autrefois au genre Attalea, portent un même 

nom vernaculaire, kuluwa.  

Les folioles, une fois leurs nervures retirées, sont enroulées sur elles-mêmes et  mises 

à bouillir, environ une demi-heure, afin de les faire jaunir. Elles sont ensuite exposées au 

soleil pour les faire sécher. Elles entreront ensuite dans la confection des différents coffres 

servant à conserver plumasseries, perlages, linges et autres ustensiles de chamane. Notons que 

si ces plantes sont largement distribuées dans toute la Guyane, elles sont cependant rares sur 

le haut Oyapock, rendant ce matériau précieux pour les Wayãpi de Trois-Sauts. Je n’ai pas 

relevé son usage sur le littoral. 

 
 

f) Le palmier-bâche (Mauritia flexuosa) 

 
 
Ce palmier utile doit sa grande distribution à travers l’Amazonie à l’action de 

l’homme (Kahn et de Granville, 1992; Moran, 1993: 69). Il sert en effet à de multiples 

usages : fruits pour l’alimentation, troncs dans lequel on récolte les larves comestibles du 

Rhynchophorus palmarum ; le tronc est également utilisé pour faire une sorte de sagou, les 

pinnules pour confectionner des hamacs et des vanneries… Ce végétal est souvent présent 

dans les mythologies amazoniennes pour avoir sauvé certains humains du déluge comme chez 

les Wayana (de Goeje, 1941). Ce palmier affectionne les sols inondables ou inondés et peut 

atteindre une très grande taille, jusqu’à 35 mètres de haut (Andel, 2000b). Dans l’étude de B. 

Ribeiro (1982), ce végétal est l’espèce de palmier la plus utilisée par les communautés 

amérindiennes, surtout de la frange méridionale de l’Amazonie, puisqu’il représente 42,91 % 

de tous les palmiers utilisés en vannerie. Les Karaja, les Tapirapé, les Krikati, les Gorotire, les 

Txikão, les Kraho, les Ramkokamekra-Canela, les Juruna, les Bororo (Ribeiro B. G., 1986a) 

 316



 

ainsi que les Waiwai (Yde, 1965) en confectionnent des vanneries. Cependant, ce sont 

souvent les lames extraites des jeunes pétioles qu’utilisent les peuples du sud amazonien dont 

ceux du Xingu, alors que les Arawak et les Gé utilisent les fibres extraites de la pinnule 

(Ribeiro, 1986 : 185). Notons que l’utilisation de ce palmier est techniquement plus 

diversifiée que pour l’arouman au niveau des parties utilisées.  

Ce sont, donc, les fibres de ce palmier, très important dans leur culture, que les 

femmes arawak utilisent pour tresser leurs diverses vanneries commerciales. La technique de 

préparation de ces fibres est la même que celle utilisée pour la confection des hamacs. Les 

femmes arawak-lokono ne travaillent pas le coton mais les fibres de ce palmier (ite) pour 

confectionner leur hamac. Si en Guyane française, rares sont les femmes sachant fabriquer le 

hamac avec ces fibres (j’en ai recensé une demi-douzaine), au Guyana elles sont nombreuses 

à encore pratiquer cette activité, la vente des hamacs aux touristes étant une activité très 

pratiquée. D’ailleurs, la majorité des femmes arawak de Guyane française sachant 

confectionner ces hamacs sont originaires du Guyana.  

Voyons la chaîne opératoire de la préparation des fibres de palmier-bâche observée en 

fevrier-mars 2004 auprès de Evy Andries (cf. planche 47): 

 

1. Tirer (ilasabo) la fibre à l’extrémité apicale de chaque future foliole. Sur chacune 

d’elles on pourra tirer deux qualités de fibres, la tisiri et la tefe. La fibre tefe est celle 

qui reste après avoir tiré les deux tisiri. La fibre tisiri est de couleur paille et la tefe est 

orangée à brune. Pour tirer, il faut plier l’extrémité entre l’index et le majeur et tirer 

vers soi. Ainsi l’on peut séparer la fibre tisiri de la tefe. 

2. Couper au fur et à mesure les fibres tisiri que l’on mettra à bouillir (buka) quelques 

minutes. 

3. Rincer (asokassa) rapidement les tisiri à l’eau froide (l’eau de pluie donne une 

meilleure teinte). 

4. Mettre à sécher (wata) les tisiri. 

5. Une fois toutes les fibres tisiri misent à sécher, nouer les tefe ensemble et les couper. 

6. Les mettre à bouillir (buka) quelques minutes. 

7. Rincer (asokassa) les tefe. 

8. Les mettre à sécher  (wata). 

 

 

 

 317



 

Deux qualités de fibres sont ainsi obtenues:  

- la fibre tisiri298, la plus solide, avec laquelle sont confectionnés les hamacs. Pour le 

tresser, il faudra au préalable rouler les tisiri entre elles. On pourra ainsi rouler une pelote de 

ficelle de tisiri. La ficelle roulée sur le genou est appelée urlaha.   

- la fibre tefe, de couleur brune, n’est utilisée que pour tresser des paniers. Pour cet usage, 

il n’est pas nécessaire de rouler les fibres, elles sont utilisées brutes. Dans ces vanneries 

tressées en colombins cousus, la fibre tisiri entoure les fibres tefe utilisées comme 

rembourrage. 

 

D’après Roth (1924), les Arawak ont tressé une poche en pinnules de Mauritia 

flexuosa nommé itore-oyore ou « larynx de singe hurleur », sa forme rappelant l’organe 

osseux de ce singe. 

La moelle de ce palmier, ample, blanche et légère, entre dans la confection du casque à 

plumes palikur, suwgeg. Des plaques de cette moelle ornées de motifs géométriques sont 

attachées à l’arrière du casque afin de couvrir la nuque du danseur. Auparavant les fibres de 

ce palmier étaient également employées afin de tresser les nattes sawikli (Nimuendaju, 1926 : 

35). 

À défaut de pinnules de comou, les Wayana peuvent utiliser occasionnellement celles 

du  palmier-bâche pour confectionner leur natte à manioc, opoto. 

 

 

g) Quelques palmiers mineurs 

 
Quelques autres espèces de palmier sont également utilisées pour des usages mineurs. 

Ainsi deux espèces de Geonoma communément appelées way en Guyane, G. baculifera et    

G. oldemanii, sont utilisées par les Créoles et les Palikur dans la confection des catouri-tête. 

Leurs feuilles sont utilisées pour former une couche imperméabilisante entre les deux nappes 

de vanneries ajourées. Ces espèces sont aussi utilisées pour un usage identique dans les yamat 

palikur. 

 

Les pinnules de palmier jawi, Bactris hirta, sont utilisées par les Wayana pour tresser 

leur kunana ou treillis à vannerie indispensable lors du rite d’imposition des insectes pendant 

le maraké. Ses pinnules sont enchevêtrées avec des brins d’arouman pour former une vannerie 
                                                 
298 Cette fibre est nommée tibisiri par Andel (2000 : 200). 

 318



Planche 47 

Planche 47 – Chaîne opératoire de la préparation des fibres de 
palmier-bâche 

 
 
 

 1)           2) 

 3)                    4) 

 5)                    6) 
 
1) Jeune homme arawak coupant la flèche du palmier-bâche ; 
2) Toutes les folioles de la future feuille sont séparées en ouvrant la pousse par l’extrémité apicale 
3) à 6) Tirer (ilasabo) la fibre à chaque extrémité apicale de chaque future foliole. Pour cela, il faut plier 
l’extrémité entre l’index et le majeur (photo 3) et tirer vers soit (photo 4). Ainsi l’on peut séparer la fibre tisiri de 
la tefe (photo 5 et 6) ; 
 
 
 
 
 
 
 
 



Planche 47 

 7)                                                8) 

 9)      10) 

 11)     12) 
 

 13)                 14) 
 
7) Fibres tisiri coupées ; 8) Fibres tisiri misent à bouillir quelques minutes ; 9) Rincer ces fibres dans de l’eau 
froide ; 10) Les fibres tisiri sont mises à sécher ; 11) Couper les tefe et les nouer ; 12) Mettre à bouillir les tefe 
quelques minutes ; 13) Rincer les tefe ; 14) Mettre à sécher les tefe 



 

 319

tissée toilée, de forme rectangulaire si elle est destinée à une femme, zoomorphe pour un 

homme. 

 
Les Palikur tressent occasionnellement leur hotte de chasse temporaire en folioles de 

palmier patawa (Jessenia bataua).  

  Les Arawak-Lokono utilisaient les folioles du palmier Maximiliana maripa, connu en 

Guyane sous le nom de maripa, pour tresser leur bande de vannerie destinée à piquer les 

jeunes filles et les jeunes garçons. Les Kali’na l’utilisaient pour confectionner des nattes 

servant à barrer certains cours d’eau pour attraper les poissons (Ahlbrinck, [1931] 1956). 



 

 320 

   

 

 

 

Tableau 34 – Noms des palmiers (Arecaceae) à vannerie299 en Guyane

Nom latin Nom créole Nom aluku Nom arawak-lokono Nom palikur Nom kali’na Nom wayana Nom teko Nom wayãpi
Astrocaryum paramaca       kïji kunana kunãnã
Astrocaryum sciophilum      mumu  mulumulu 

Astrocaryum sp.    karia      
Astrocaryum vulgare    awaa awara    awala awala   

Bactris hirta       jawi   
Desmoncus orthacanthos 

et D. polyacanthos yann ti wara bamba maka kamwari ihip puduku asitaremu et anakule300 kolopioto anakuli yũasita 

Euterpe oleracea wassay      manaka was wasay wapu watsey wasey
Geonoma baculifera way    isuuvan     owi
Geonoma oldemanii way    isuuvan awaig     

Jessenia bataua      patau patawa    
Mauritia flexuosa   ite isao   kwai   

Maximiliana maripa    kukuritsi  malipa    
Oenocarpus bacaba     woki kumu    kumu pindo'u pino
Orbygnia polysticha  

et O. sagotii  
 

      kuluwa kuluwa kuluwa

 

                                                 
299 Dans tous les tableaux concernant les noms vernaculaires de végétaux, quand la case est grise je sous-entends que cette espèce n’est  pas utilisée par cette ethnie pour la 
vannerie. Néanmoins il existe le plus souvent un nom et d’autres usages de ces plantes. 
300 Seuls les Kali’na semblent donner un nom différent à chacune des deux espèces : asitaremu pour D. orthacanthos et anakule pour D. polyacanthos. 



 

5-1-2 Les lianes 

 
 

5 % seulement des vanneries sont tressées en liane ; ce sont principalement des hottes, 

ouvertes ou en cloche, et quelques paniers. Mais les lianes servent également à renforcer les 

bords des paniers ou bien certains éventails. Elles appartiennent principalement à deux 

grandes familles : les Aracées et les Cyclanthacées. À celles-ci s’ajoutent quelques lianes 

appartenant aux familles des Smilacacées, des Malpighiacées ou des Clusiacées. 

 
 
a) Les Aracées 

 
 

Cette famille, largement représentée en Amazonie, comprend de nombreux genres 

d’hémi-épiphytes mais également de nombreuses plantes terrestres du sous-bois.  

L’espèce la plus utilisée en Guyane est la liane franche, Heteropsis flexuosa. Cette 

espèce, aux racines aériennes imputrescibles, et d’autres du même genre sont employées dans 

toutes l’Amazonie pour tresser des vanneries. Ce genre comprend treize espèces poussant 

essentiellement en Amazonie (Plowden et al., 2003). 

Les Chachi d’Equateur utilisent H. standleyanum (Fadiman, 2003). Les Piaroa 

(Rondon R., 2003), les Yanomami, les Arawak, les Guahibo et les Ye’kwana du Venezuela 

(Sieni, 1988) se servent d’H. spruceana.  

Au Brésil, la liane H. flexuosa  (synonyme de H. jenmanii) est nommée cipo titica ; 

elle est largement employée dans toute l’Amazonie notamment par les Orejones du Pérou 

(Bellier, 1982), les Tikuna (Désiré, 1994), les Maues (Pereira, 1954), les Waiwai de Guyana 

(Yde, 1965), les Ye’kwana (Guss, 1989)… 

Les racines aériennes de cette hémi-épiphyte, sont largement utilisées en Guyane et 

dans toute l’Amazonie pour ligaturer les feuilles de palme aux toitures des habitats 

traditionnels. Son exploitation commerciale pour confectionner des meubles et autres salons 

de jardin est également importante au Venezuela, au Guyana ou au Brésil (Lescure et al., 

1992; Romero, 1993; Balée, 1994; Hoffman, 1997; Knab-Vispo et al., 2003). 

En Guyane française, outre son rôle de lien, l’utilisation majeure de cette plante reste 

la vannerie. Elle est principalement employée pour tresser un type de catouri-dos, ou hotte 

ouverte, confectionnés de nos jours par pratiquement toutes les communautés de Guyane. Les 

Kali’na utilisent cette liane - en substitution de l’arouman - pour tresser leurs hottes en cloche, 

kurukuru et pamakari. Les Wayana s’en servent pour tresser quelques formes de panier. 

 321



 

D’autres lianes de cette même famille peuvent être utilisées pour confectionner les 

mêmes objets. Les Créoles de Saül utilisent occasionnellement Monstera spruceana nommée 

yann ashita pour remplacer H. flexuosa ou T. bissectus. Cette liane est prisée au même titre 

que la liane franche. Les Wayana utilisent occasionnellement une autre liane, Philodendron 

cremersii, pour tresser les hottes. Les Palikur et les Arawak-Lokono se servent 

alternativement d’un autre philodendron, Philodendron rudgeanum. Ce dernier est également 

utilisé comme liane à lien de qualité inférieure au Guyana (Andel, 2000b). 

Ajoutons que, à défaut d’écorce, les racines aériennes de deux espèces de 

Philodendron, P. grandifolium et P. acutatum (talaku’ayi) sont utilisées par les Wayãpi 

comme bretelles pour les catouris de chasse en feuilles de palmier (Ouhoud-Renoux, 1998: 

157). 

 

Pour toutes ces espèces d’Aracées, c’est la racine aérienne qui est utilisée. Celle-ci 

pend le long de certains arbres dans la forêt ancienne. Il suffit de tirer vigoureusement sur 

cette liane pour l’arracher. Ensuite, rentré au village, l’artisan écorcera la racine aérienne à la 

main puis la fendra longitudinalement en deux voire en trois si la liane est épaisse. Une fois 

roulés sur eux-mêmes les brins peuvent être conservés longtemps. Il suffira de les humidifier 

avant de les travailler afin de leur rendre la souplesse indispensable au tressage. 

 
 
b) Les Cyclanthacées 

 

Deux espèces de lianes appartenant à la famille des Cyclanthacées peuvent remplacer 

les différentes Aracées décrites précédemment ; toutes les communautés de Guyane les 

connaissent. En fait, elles utilisent essentiellement la même espèce, Thoracocarpus bissectus, 

bien que celle-ci soit souvent confondue avec une espèce proche Evodianthus funifer. Cette 

confusion existe également au Guyana (Andel, 2000b: 241). De fait, les Arawak-Lokono et 

les Aluku regroupent sous un même taxon populaire ces deux espèces qui se ressemblent du 

point de vue de leur racine aérienne. 

Pour les Wayãpi et les Wayana, T. bissectus est la « vraie liane à lien » (simo e’e et 

mami lehle) alors que H. flexuosa est nommé « petite liane à lien » (simo’i) en wayãpi et 

« fausse liane à lien », mami leimë en wayana. Les Wayãpi comme les Wayana désignent les 

lianes à liens d’un nom générique : simo (Grenand, 1980: 286) pour les premiers et mami pour 

 322



 

les seconds. Ces deux peuples possèdent également chacun un terme pour la catégorie liane : 

respectivement ipo (Grenand, 1989: 198) et sihnat.  

Les Aluku distinguent également ces deux lianes en référence à leur grosseur puisque 

la plus fine est nommée uman kamina, « liane femelle » et la plus épaisse, man kamina, 

« liane mâle ». Les Teko nomment T. bissectus en référence aux nœuds de sa racine aérienne, 

puisqu’ils l’appellent tsimbo tsuktsuk, « liane à genoux ». 

Si ces Cyclanthacées ont le même usage que les Aracées du genre Heteropsis, elles 

sont cependant distinguées comme espèces différentes par tous les artisans. Et, outre leurs 

caractéristiques botaniques bien différentes, les artisans distinguent ces lianes suivant des 

critères techniques simples, synthétisés dans le tableau suivant. 

 
 

Tableau 35 - Critères techniques distinctifs entre H. flexuosa et T. bissectus 

 Taille  de la tige Ecorçage Solidité 
Heteropsis flexuosa Fine  Facile  Moins  

Thoracocarpus bissectus et 
Evodianthus funifer Grosse  Difficile  Plus  

 
 

Il est intéressant de noter qu’au Guyana les noms en créole anglais donnés à ces deux 

types de lianes font référence à leur écorçage. En effet H. flexuosa est nommé peeling nibi, 

« liane qui se pèle » et T. bissectus, scraping nibi, « liane qui se gratte » (Andel, 2000b: 241). 

Ainsi, comme le tableau l’indique, l’écorçage d’H. flexuosa est facile, sa racine aérienne 

pouvant donc aisément être pelée. Par contre, il faut gratter avec un couteau T. bissectus afin 

de la débarrasser de son écorce. 

 

Ces Cyclanthacées sont également largement utilisées dans tout l’Amazonie : les 

Waiwai connaissent T. bissectus et la nomment momi até. D’autres se servent d’espèces 

appartenant à un genre proche, les Carludovica : Carludovica palmata est utilisée par les 

Chachi d’Equateur (Fadiman, 2003), par les Embera de Colombie (Gomez Diaz, 1996) ; dans 

la péninsule du Yucatan au Mexique des chapeaux sont également tressés avec cette liane 

(Fadiman, 2001). Les Omagua et les Cocama confectionnaient la majorité de leur vannerie 

avec Carludovica trigonia (Métraux, 1948c), les Tukano utilisant également cette espèce 

(Steward, 1948).  

 
 
 
 

 323



 

 324

c) Les lianes mineures 

 

Pour tresser leurs hottes en cloche, si les lianes précédentes font défaut, les Kali’na 

emploient occasionnellement la liane akikiwa (Smilax sp.). 

Quelques autres lianes sont utilisées pour cercler les bords de certains paniers. Les 

Wayana se servent de la liane wïpu etat, « hamac du lézard wïpu », Tetrapterys discolor, pour 

consolider les bords des grands paniers maïpuli. De même les Kali’na utilisent la liane wame 

(Clusia platystigma)301 pour les bords du panier à coton, pasuwa, mais aussi pour ceux de la 

corbeille matutu. Ils s’en servent également pour cercler la peau de biche de leur tambour 

cérémoniel, le sambula. Ces lianes sont fendues en deux et recouvrent ainsi les bords interne 

et externe de ces paniers. 

                                                 
301 Selon Ahlbrinck ([1931] 1956 : 482) le nom et l’usage s’appliquent aussi à Philodendron sp. (Araceae). 



Planche 48 

Planche 48 – Lianes et graminées 
 
 
 
 

 1)                             2) 
 

 3)                           4) 
 
1) Brin de liane franche (Heteropsis flexuosa) ; 2) Fleur de Monstera adansonii ; 3) Fleur de Philodendron 
rudgeanum ; 4) Hampe florale de Gynerium sagittatum 
 
Crédits : 2) & 3) Photos M. F. Prévost 



 

 325 

 

 

 

Tableau 36 – Noms des lianes à vannerie dans différentes langues de Guyane 

Nom latin Famille Nom créole Nom aluku Nom 
arawak-lokono Nom palikur Nom kali’na Nom wayana Nom teko Nom wayãpi 

Heteropsis flexuosa Araceae yann  franche uman  kamina mibi tiravui simiosisi mami  leimë tsimbo simo'i 
Monstera 
spruceana Araceae yann  ashita        

Philodendron 
cremersii Araceae       alawata  watkë   

Philodendron 
rudgeanum Araceae    sarebanaro tiravui seine     

Clusia platystigma Clusiaceae      wame    
Evodianthus funifer Cyclanthaceae    man kamina mamuri      

Thoracocarpus 
bissectus Cyclanthaceae yann sipo man kamina mamuri 

akuiwa duwẽ 
et 

akuiwa seine 
akawali mami lehle tsimbo tsuktsuk simoe'e 

Tetrapterys 
discolor Malpighiaceae        wïpu etat   

Smilax sp. Smilacaceae     akikiwa    
 
 
 
 



 

5-1-3 Graminées et Cypéracées 

 
 

Le roseau à flèche, Gynerium sagittatum, est cultivé essentiellement pour sa hampe 

florale (cf. planche 48). La plupart des peuplements d’aspect spontané, fréquents en basse 

Guyane, sont autant d’indicateurs de sites amérindiens anciens. Cette espèce entre 

principalement dans la fabrication des flèches, fonction dont l’espèce tire son nom.  

Cependant cette hampe florale peut également être utilisée occasionnellement par les 

Wayana pour tresser leur éventail, anapamïi. Ils sont les seuls en Guyane à utiliser ses brins 

pour tresser des vanneries. Ailleurs, des Amérindiens vivant dans l’est de la Bolivie et le long 

du fleuve Madeira comme les Guarayu, les Pauserna et les Tiatinagua mais aussi les 

Yuracare, les Mosetene et les Chimane utilisent ce même Gynerium pour tresser leurs coffrets 

(Métraux, 1948a; Métraux, 1948b). Ce roseau pousse d’ailleurs en peuplements denses sur les 

contreforts amazoniens des Andes comme c’est le cas dans le Chaparé bolivien (P. Grenand, 

com. pers.). 

La hampe florale fendue sert également à consolider les bords des éventails à feu 

wayana.  

Mais en vannerie c’est surtout sa tige qui est utilisée pour consolider les bords de 

nombreuses vanneries. Fendue en lamelles elle permet ainsi de terminer les bords des paniers 

à mailles serrées, les hottes en arouman wayãpi ou wayana mais aussi les catouri-tête 

confectionnés par les Palikur et les Créoles. 

 
Tableau 37 -  Noms du roseau à flèche dans les langues de Guyane 

Nom latin Nom créole Nom arawak-
lokono 

Nom 
palikur 

Nom 
kali’na 

Nom 
wayana 

Nom 
teko 

Nom 
wayãpi 

Gynerium 
sagittatum 

roseau à 
flèche ihi yakot piliwa pïleu wiwa wiwa 

 
 

Les Palikur sont les seuls à utiliser une Cypéracée, nommée sivava (Cyperus 

giganteus), pour confectionner une natte éponyme. Cette natte leur servait de couche avant 

qu’ils n’adoptent le hamac et le lit européen. Ce grand Cyperus pousse en nombre dans les 

marais bordant le fleuve Urucaua (Etat d’Amapá, Brésil), territoire d’origine des Palikur. 

 326



 

5-2 Des bois pour baguettes et armatures 
 
 

Le bois de nombreuses espèces d’arbres et arbustes sert aux artisans pour consolider et 

supporter différentes vanneries. J’ai répertorié 56 taxons vernaculaires employés par les 

différentes communautés de Guyane, dont 47 espèces, appartenant à 19 familles, ont pu être 

identifiées botaniquement.  

Elles sont utilisées comme armature des hottes ouvertes, pour renforcer le fond des 

hottes en cloche, pour maintenir les montants des tamis ou pour servir de pied à certains 

paniers. Toutes ces espèces végétales, bien que nombreuses, répondent à des critères 

techniques bien précis. On ne collecte aucun bois au hasard. 

 
Afin de confectionner des baguettes de tamis, des bois durs, droits et imputrescibles 

sont nécessaires. Si la tige n’est pas très droite, elle sera préalablement passée au feu afin 

d’être redressée pour ensuite être enduite de résine de mani qui les protègera de la 

putréfaction. Les artisans utilisent les tiges, les branches ou bien le tronc fendu en baguettes 

polies et arrondies,  tout dépend de l’espèce et de la taille de l’arbre. J’ai pu recenser 

cinquante taxons utilisés pour ces baguettes.  

Le bois tiré d’arbustes appartenant à la famille des Chrysobalanacées, tel que les 

Hirtella et les Licania, est particulièrement prisé par les Palikur, les Kali’na, les Wayana, les 

Teko et les Wayãpi. Le bois de ces deux genres est très dur en raison de la silice qu’il 

contient, ne pourrit pas facilement et résiste aux attaques des termites (Balée, 1994: 55; 

Shanley et Nelson, 2004: 151). Différentes espèces de Mouriri (Melastomataceae) sont 

également appréciées pour confectionner ces baguettes de tamis, notamment par les Palikur, 

les Wayãpi et les Teko. En raison de sa dureté, ce genre, nommé bwa flèche en créole, sert 

également aux Amérindiens pour confectionner leurs pointes de flèches barbelées. Le bois 

d’espèces de Sapindacées comme des Cupania, des Matayba et des Talisia est aussi très 

résistant ; ces genres sont également utilisés par les Ka’apor (Balée, 1994: 71). Les tiges 

droites et très dures d’arbustes comme ceux de différents Eugenia ou de Calypranthes, de la 

famille des Myrtaceae, sont particulièrement appréciées des Wayãpi et des Teko ; ils en ont 

font également des pointes de flèches barbelées (Grenand, 1980: 231)302. Deux espèces de 

Myrcia sont aussi utilisées par ces deux groupes comme, encore une fois, par les Ka’apor 

                                                 
302 Les Kali’na du Guyana utilisent le bois dur d’Eugenia patrisii pour confectionner leur fuseau à coton (Andel, 
2000b: 91). 

 327



 

 328

(Balée, 1994 : 79). Au Guyana, le bois de Myrcia graciliflora sert d’armature de hotte (Andel, 

2000b: 295). 

 

Pour confectionner les pieds de paniers, des bois droits et légers sont préférés, cinq 

espèces étant employées pour cet usage.  Les Wayãpi utilisent essentiellement le bois droit et 

léger du malupete (Pseudoxandra cuspidata) tandis que les Wayana préfèrent le simali 

(Cedrela odorata). 

Enfin pour faire de bonnes armatures de hotte, on préfèrera des bois droits, légers et 

solides. Onze espèces sont connues pour cet usage. Les Créoles utilisent essentiellement le 

bois cannelé du gangouti, Cupania hirsuta tandis que les Wayãpi préfèrent le bois 

d’Annonacées comme le malupete (Pseudoxandra cuspidata). 

 

Le tableau ci-dessous rassemble toutes les espèces observées pour l’usage de leur 

bois ; dans la colonne « usage », la lettre « b » indique les espèces utilisées pour faire des 

baguettes de tamis, la lettre « p », celles pour faire les pieds de panier, la lettre « a », les 

armatures de hotte. 

 
 



 

Tableau 38 – Noms des espèces utilisées pour leur bois 

Nom 
latin Famille Nom 

créole Nom aluku Nom arawak-
lokono Nom palikur Nom kali’na Nom 

wayana 
Nom 
teko 

Nom 
wayãpi Usage 

Duguetia obovata Annonaceae        uki'i a, b 
Pseudoxandra 

cuspidata Annonaceae         malupete a, p 

Rollinia exsucca Annonaceae      tagulewe    b 
Pourouma villosa Cecropiaceae     kwem     b 

Hirtella racemosa Chrysobalanaceae     ahavuye  kulum neuku ou 
kulunie tzanti'i yanu'i a, b 

Hirtella tenuifolia Chrysobalanaceae      kulum neuku ou 
kulunie   a, b 

Licania canescens Chrysobalanaceae     polipio 
tagulewe    b 

Licania cyathodes Chrysobalanaceae      polipio    b 
Licania 

heteromorpha Chrysobalanaceae     inutavuye     b 

Tovomita 
choisyana Clusiaceae        pasi'iwapo b 

Mabea taquari Euphorbiaceae      akaleloway    b 
Persea nivea 

(Grenand 1656) Lauraceae     mihukat     b 

Gustavia augusta Lecythidaceae bwa pian    

arepawana 
(Ahlbrinck 

[1931] 1956 : 
102) 

   b 

Mouriri 
francavillana Melastomataceae     avitkat     b 

Mouriri 
grandiflora Melastomataceae bwa flèche      aliwaso  b 

Mouriri nervosa Melastomataceae     ahuyupnã   taluwaho  wilakitã b 
Mouriri sagotiana Melastomataceae bwa flèche    timuvukti   talakwa'i talakwa'i a, b 
Cedrela odorata Meliaceae     awayo  simali   b, p 
Pseudolmedia 

laevis Moraceae      tonoro polipio    b 

Sp. indéterminée Moraceae        païla imë   b 

 329 



 

Virola 
surinamensis Myristicaceae     wahusi     b 

Marlierea 
multiglomerata  
(Klooster et al., 

2003) 

Myrtaceae     piliwa pi   pilalea (Gr. 
551) b 

Calypranthes 
fasciculata Myrtaceae        yawapoili b 

Myrcia fallax et 
autres Myrcia Myrtaceae         pilalea b 

Myrcia 
graciliflora Myrtaceae   

ibibanaro 
(Andel, 2000b : 

281) 
 

akami enuru 
(Andel, 2000b : 

281)  
   b 

Eugenia 
coffeifolia Myrtaceae        wila yowa b 

Eugenia latifolia Myrtaceae        wila sawi b 

Eugenia patrisii Myrtaceae   
hichu  

(Andel, 2000b : 
85) 

Inametni  
(Gr. 3091) 

kuapitiano 
(Ahlbrinck 

[1931] 1956 : 
225 ; Andel, 
2000b : 85) 

 podsolo iwapitã a,b 

Myrcia 
decorticans Myrtaceae        pakea'i b 

Myrcia sp. Myrtaceae        pasiwet epï   a, b 
Sp. indéterminée Myrtaceae       tuna muika   a,b 

Ouratea erecta ou 
scotii Ochnaceae        tukãnili p 

Ouratea 
guianensis Ochnaceae        tukãnãku p 

Ptychopetalum 
olacoides Olacaceae       wilapilãtã  b 

Duroia eriopila Rubiaceae      atakali    b 
Palicourea 

crocea (Ahlbrinck 
[1931] 1956 : 72) 

Rubiaceae     agami kunali    b 

Citrus 
aurantifolia Rutaceae     sitru     b 

Cupania hirsuta Sapindaceae gangouti        a,b 

 330 



 

 331 

Cupania 
rubiginosa Sapindaceae    mbarui 

purubumnak     b 

Matayba 
inelegans Sapindaceae     tonoro 

polipio303    b 

Talisia cf. 
praelata Sapindaceae      tulusili    b 

Talisia carinata 
(Gr. 3142) Sapindaceae    tu achka     b 

Chrysophyllum 
argenteum Sapotaceae        wai b 

Micropholis 
guyanensis subsp. 

duckeana 
Sapotaceae    yauknabui     b 

Pouteria 
tenuisepala Sapotaceae        eili b 

Pouteria williamii Sapotaceae        kalamũli b 
Sterculia pruriens Sterculiaceae        iwisĩ p 
Rinorea pubiflora Violaceae      kaliakumïlï  iãyũ a, b 

Sp. indéterminée  Tetin 
coumã        b 

Sp. indéterminée      kulapole    a 
Sp. indéterminée      oruki epali    b 
Sp. indéterminée      piliwa eburu    b 
Sp. indéterminée       kulaipu   b 
Sp. indéterminée       mekolowaptë   b 
Sp. indéterminée       meku atumi   b 

 
 

                                                 
303 Les Kali’na du Guyana nomment tupuru tonoropio l’espèce Matayba camptoneura (Andel, 2000b: 304). 



 

5-3 Teintures et résines pour décorer et consolider 
 

Afin de décorer, coller ou protéger les vanneries contre la pourriture, différentes 

substances sont tirées des plantes. Il s’agit de la pulpe extraite d’écorce, de suc rempli de 

tanins de différents fruits ou feuilles, ou de latex et de résine tirés de troncs d’arbres. 

Si de plus en plus d’artisans du littoral n’emploient plus que de la peinture industrielle 

ou du brai (coaltar) achetée dans le commerce, les artisans de l’intérieur (Wayana, Teko et 

Wayãpi) continuent d’utiliser différentes techniques locales pour teinter les fibres d’arouman. 

Il y a peu, ces teintures naturelles étaient utilisées par tous les Amérindiens de Guyane. 

La méthode la plus employée consiste à noircir la tige d’arouman avec du noir de 

fumée. Pour ce faire, l’artisan recueille de la suie déposée sur une vieille poterie ou sur une 

gamelle ; elle provient en général de la combustion d’une lampe à pétrole ou d’un morceau de 

résine de Burséracée. Les artisans peuvent également recueillir la suie déposée sous les 

platines à manioc (Pierre Grenand, com. pers.). Néanmoins, différentes teintures naturelles 

peuvent également être employées, elles sont tirées de feuilles (tali), de fruits (roucou, génipa) 

ou d’écorces (imbi'ip et tulili). Ensuite, la suie ou les teintures sont mélangées avec un 

fixateur extrait du liber de l’écorce de bougouni. Les Wayana ajoutent un bouchon de jus de 

manioc ou tukupi afin d’aider à la fixation des couleurs. Ensuite, l’artisan enduit à la main la 

canne d’arouman puis laisse sécher avant de la fendre en brins. 

Voyons maintenant par le détail les différentes espèces végétales utilisées comme 

teintures, adjuvants et résines (cf. planche 49). 

 

 

5-3-1 Les Teintures naturelles 

 
 
a) Le roucou, Bixa orellana 

 
Cet arbuste cultivé, originaire d’Amérique centrale, est largement employé dans toute 

l’Amazonie comme teinture corporelle. C’est d’ailleurs à cause de la coloration rouge donnée 

à la peau que les Amérindiens du Sud se virent surnommés « Peau-Rouge ». Les qualités du 

roucou sont multiples : il possède essentiellement une valeur esthétique et magique en 

protégeant contre les mauvais esprits, la protection de la peau contre les piqûres d’insecte 

étant due à l’huile de carapa (Carapa guianensis) (Grenand et Prévost, 1994: 143) qui est son 

 332



 

solvant majeur. C’est l’arille enveloppant les nombreuses graines dont on se sert ; il offre une 

coloration rouge vermillon. En Guyane, seuls les Créoles semblent l’utiliser dans 

l’alimentation alors qu’il est mondialement connu comme colorant alimentaire (Moretti, 

2003) .  

Les Wayãpi, les Wayana, les Teko, les Kali’na et les Palikur en teintent parfois les 

brins d’arouman afin de décorer certaines de leurs vanneries. Cependant cette teinture ne 

persiste pas longtemps, tout au plus quelques années, contrairement à la coloration noire 

donnée par la suie qui peut durer plusieurs siècles comme nous avons pu le constater sur 

certaines pièces de musée. J’ai vu employer le roucou uniquement chez les Wayãpi et les 

Wayana. Ahlbrinck ([1931] 1956) témoigne de l’usage de cette teinture chez les Kali’na. 

Grenand et Prévost (1994 : 142) décrivent la préparation à chaud et à froid des arilles 

de roucou. Une fois préparée, la pâte refroidie, façonnée en boule, sera mélangée avec la 

pulpe tirée de l’écorce du bourgouni (Inga spp.). Ajoutons, que chez les Palikur, le roucou 

était lié aux anciens rites mortuaires et qu’il sert à décorer les bancs et les clarinettes chez les 

Wayãpi (Grenand et Prévost, ibid. : 143). Les Kali’na en décorent également leur hochet de 

chamane. 

 
 

b) Le karawiru, Arrabidaea chica 

 
Le karawiru est un arbuste sarmenteux jamais très abondant bien que souvent cultivé. 

Ses feuilles sont utilisées par les Kali’na et les Arawak-Lokono pour teinter certaines poteries 

(ibid.). Pour teinter les fibres de palmier-bâche servant à tisser les hamacs, les Waiwai 

emploient également cette teinture qu’ils nomment karayuru (Yde, 1965), les Embera et les 

Wounaan de Colombie en teintent les fibres d’A. standleyanum (Velasquez Runk, 2001). 

En Guyane, les Wayana et auparavant les Kali’na304, utilisent les feuilles de cette 

plante, nommée tali, pour colorer les fibres d’arouman destinées à la vannerie. Les Wayana 

du Brésil s’en servent également (Van Velthem, 1998). Cet auteur (ibid.) remarque que la 

teinture tirée de cette plante, nommée tari anon, n’est employée que pour les vanneries ayant 

des motifs sur les deux faces comme les hottes ouvertes, katali timilikhen. Ils emploient pour 

le même usage des branches de napi ou patate douce (Ipomea batatas).  

D’après Grenand et Prévost (1994 : 142), « les feuilles sont broyées et malaxées pour 

former une boule ; celle-ci est enfermée dans une coquille d’argile mouillée avant d’être 

                                                 
304 L’usage principal contemporain du karawiru chez les Kali’na concerne la décoration des poteries (Tricornot 
de, 2005) et les ornementations corporelles. 

 333



 

utilisée, méthode qui permet la maturation de la couleur. Le colorant ainsi obtenu sert à 

teindre le coton par trempage » mais également les fibres d’arouman. Il donne une couleur 

rouge carmin. 

 
 

c) Le genipa, Genipa americana 

 
Cet arbre est très prisé pour son fruit, dont la pulpe râpée avant maturité donne un 

colorant bleu noir, largement utilisé en Amazonie pour les peintures corporelles. Les 

ornementations corporelles des Kayapo (Vidal et Verswijver, 1992) ou des Caduveo (Lévi-

Strauss, 1955) sont bien connues. D’ailleurs on le retrouve dans de nombreux mythes 

amazoniens à l’origine des tâches de la lune. En Guyane, les Kali'na s’en ornent le corps lors 

de leur fête de levée de deuil ou epekodono (Collomb et Tiouka, 2000), les Wayana et les 

Wayãpi décorent leur visage et leur corps avec cette teinture lors de certaines fêtes (Hurault, 

1968; Grenand et Prévost, 1994; Gallois, 2002). Les Arawak ne l’utilisent plus depuis 

quelques décennies (Grenand et Prévost, 1994: 152). 

En Guyane, seuls les Kali’na employaient ce fruit pour teinter les fibres d’arouman 

mais depuis quelques décennies, il a été remplacé par la peinture industrielle. 

 
 

d) Imi’i, Myriaspora egensis 

 
Les Teko et les Wayãpi mélangent la sève extraite de l’écorce interne râpée de ce petit 

arbre avec de la suie afin d’obtenir une belle coloration noire brillante des brins d’arouman. 

Ils utilisent également cette teinture pour décorer les pointes de flèches, les baguettes des 

tamis et corbeilles  et teinter l’intérieur des calebasses à boire (ibid. : 149). 

 
 

e) Tulili, Sclerolobium paraensis 

 
Les Wayãpi utilisent l’écorce de cet arbre pour teindre leurs poteries et les cordes de 

leurs arcs. Ils en colorent  également les fibres d’arouman. 

Il faut battre l’écorce puis la malaxer dans l’eau fraîche jusqu’à former de longs 

paquets fibreux et moussants  (ibid. : 144). 

 

 

 

 334



Planche 49 

Planche 49 – Teintures et résines 
 
 
 

 1)            2) 
 

 3)                                        4) 
 

 5)       6) 
 
1) Genipa americana ; 2) Bixa orellana ; 3) Exsudation de Myriaspora egensis ;  
4) Inga alba; 5) Exsudation de Symphonia globulifera ; 6) Trattinickia rhoifolia  
 
 
Crédits : 2), 3), 4) & 5) Photos M.-F. Prévost 



 

f) Le kumeti, Myrcia fallax 

 
L’écorce de cet arbre, si elle est principalement utilisée par les Kali’na pour colorer 

leur céramique, a également servi, mélangée à de la suie et au génipa, à teinter les fibres 

d’arouman. L’herbier prélevé a été déterminé comme Myrcia fallax qui est l’espèce la plus 

couramment utilisée, mais ce même terme est également employé pour une Melastomataceae, 

Miconia myriantha (ibid. : 150). 

L’écorce interne rouge de cet arbre, fournissant un colorant brun, est grattée et râpée. 

Les copeaux sont essorés dans un chiffon, le liquide obtenu est allongé avec de l’eau (ibid. : 

150).  

Pour teinter leurs vanneries, les Panaré connaissent également une Myrtacée du même 

genre qu’ils nomment majcho  (Mattei Muller, 1994). 

 

 

5-3-2 Les adjuvants ou fixateurs 

 
 

Toutes ces teintures nécessitent un adjuvant permettant de fixer les couleurs. Pour la 

vannerie, les artisans de Guyane française emploient diverses espèces appartenant au genre 

des Inga et appelé communément bougouni. Grenand et Prévost (1994 : 155) ont recensés six 

espèces I. alba, I. bourgouni, I. capitata, I. laterifolia, I. paraensis et I. pezizifera. Trois 

espèces semblent plus couramment utilisées : I. alba, I. bourgouni et I. pezizifera. L’intérieur 

de l’écorce est gratté avec un couteau, la pulpe et le liber ainsi détachés en copeaux sont 

mélangés à la main avec la suie puis on ajoute un peu d’eau ou bien un peu de jus de manioc 

ou tukupi. Ce sont les tanins de l’écorce des Inga qui assurent la qualité de cet adjuvant 

(ibid. : 155). 

Les Tilio font le même usage du bourgouni (apurukui) (Frikel, 1973: 109), de même 

que les Waiwai (Yde, 1965: 86). Les Ka’apor utilisent également le noir de fumée mélangé à 

la pulpe de l’écorce interne de I. alba et de I. brevialata pour teinter leur calebasses  (Balée, 

1994: 81).  

 
 
 
 
 
 

 335



 

5-3-3 Les résines 

 
 

a) Le mani, Symphonia globulifera 

 
 

J’ai, à plusieurs reprises, parlé d’une résine végétale utilisée pour poisser les fibres 

afin de les rendre imputrescibles. Il s’agit du mani fabriqué avec le latex jaune du Symphonia 

globulifera. Si toutes les communautés nomment ce brai du même nom que l’arbre dont il est 

tiré, les Arawak-Lokono lui donne un nom spécifique, kariman. D’ailleurs ces derniers 

semblent également être les seuls, avec les Palikur, à mélanger la résine de cet arbre avec de 

la cire d’abeille (fintika). D’après Andel (2000b : 231), en plus de la cire certains 

Amérindiens du Guyana ajoutent des cendres issues de feuilles de Pourouma guianensis ou 

de Manicaria saccifera. Ce latex est bouilli puis coulé dans la tige creuse d’un bambou ou 

d’un bois canon (Cecropia spp.) afin de lui donner sa forme en pain. Les Kali’na placent ce 

latex dans une casserole trouée et y mettent le feu. Ils placent dessous un récipient plein 

d’eau. Ainsi le mani tombe petit à petit dans l’eau ; une fois que tout le latex a coulé dans 

l’eau, il est retiré et mis à sécher dans un journal. Certains ajoutent à la préparation des 

feuilles de coton. Les Wayãpi lui préfèrent le latex, également jaune, de Monorobea coccinea, 

qui est cependant plus rare. 

Ce brai amérindien est toujours très prisé des artisans pour poisser les fibres servant à 

coudre les bords de paniers. Une fois enduits, les fils sont rendus imputrescibles et collants. 

Chaque artisan confectionne et conserve soigneusement ce pain de résine qui était aussi 

employé, avant l’arrivée du goudron, pour calfater les pirogues. Cette résine sert également à 

recouvrir les ligatures de pointes de flèches, de véritables manchons de résine peuvent parfois 

recouvrir la base d’une pointe de flèche. En effet, outre ses qualités techniques, cette résine 

aurait des propriétés anti-cicatrisantes augmentant ainsi l’efficacité de la flèche.  

Les Wayana ont d’ailleurs nommé un de leurs coffrets du nom de ce produit, mani 

ene. C’est en effet un des produits rangés dans les coffrets masculins. 

 
 

b) Les résines de Burseracées 

 
  

Si aujourd’hui le noir de fumée est plutôt obtenu grâce à la mauvaise combustion 

d’une lampe à pétrole, auparavant c’était des résines qui étaient brûlées. 

 336



 

 337

Ces résines étaient extraites d’une famille comportant de nombreux arbres que l’on 

nomme bois encens en Guyane en raison de l’odeur caractéristique qui s’en dégage. 

J’ai recensé différents taxons vernaculaires appartenant à deux genres botaniques, les 

Protium et les Trattinickia. Mais il existe sûrement beaucoup plus d’espèces pouvant servir à 

cet usage. 



 

 338 

Tableau 39 - Noms des teintures et résines dans les langues de Guyane 

Nom 
latin Famille Nom créole Nom arawak-

lokono Nom palikur Nom kali’na Nom 
wayana 

Nom 
teko 

Nom 
wayãpi Usages 

Arrabidaea chica Bignoniaceae   karayura karawiru tali   Teinture 
Bixa orellana Bixaceae roucou shirabuli ihap kusewe onot uruku uluku Teinture 

Protium spp. Burseraceae  haiawa (Andel, 
2000b : 181) auwau sipio305 awa  waluwai Résine pour 

obtenir la suie 

Trattinickia spp. Burseraceae  ulu (Fanshawe, 
1949: 72) ayau ayawa pakila siku  ayawa'i  Résine pour 

obtenir la suie 
Sclerolobium 

paraensis Caesalpinaceae       tulili Teinture 

Moronobea coccinea Clusiaceae  
mani-bali 

(Fanshawe, 1949: 
69) 

ti washiunu ananiyu   walatiwã Résine pour 
poisser 

Symphonia globulifera Clusiaceae mani mani ti marikas matgene ananiyu mani mani wanani Résine pour 
poisser 

Myriaspora egensis Melastomataceae      imbi'ip imi’i Teinture 

Inga bourgouni, 
Inga alba  ou 

Inga pezizifera 
Mimosaceae bougouni 

shirada, 
Warakosa ou 
maporokon 

(Andel, 2000b : 
107) 

avukun apurukuni apurukun inga inga sisi Fixateur  

Myrcia fallax Myrtaceae coumaté  kagegut306 kumeti    Teinture 

Genipa americana Rubiaceae  lana arasgu taburupo pisusuk dzanipa yanipa Teinture 
 

                                                 
305 Chez les Kali’na de la Barama River au Guyana, ce taxon vernaculaire correspond à l’espèce P. heptaphyllum (Andel, 2000b: 191). 
306 Appliqué aussi à Myrcia bracteata. 



 

5-4 Écorces et fibres pour bretelles et liens  
 
 

Pour porter les hottes, des bretelles sont nécessaires ; j’ai dénombré 26 taxons, dont    

3 non déterminés botaniquement, d’arbres et arbustes utilisés pour leur écorce. Et, pour 

ligaturer les bords des vanneries, des liens son confectionnés. Deux espèces cultivées et une 

espèce sauvage sont utilisées pour leur fibre afin de réaliser ces liens. 

 
 
5-4-1 Les écorces à bretelles 

 

Les bretelles sont toutes confectionnées avec le liber de l’écorce prélevée sur quelques 

espèces d’arbres dont les qualités sont reconnues par toutes les communautés de la région (cf. 

planche 50). Seuls les arbres ayant une écorce facilement détachable en plaques sont utilisés ; 

ils sont nommés maho en créole. Le mot maho utilisé en Guyane et dans les Antilles serait un 

mot d’origine arawak signifiant lien (Vilayleck, 2002: 35), d’ailleurs les Arawak-Lokono du 

Guyana nomment maho les Sterculiacées (Bennet, 1989), famille offrant de nombreuses 

espèces à lien dans toute l’Amazonie. Si en Guyane française, le terme maho désigne le plus 

souvent des arbres de la famille des Lécythidacées, il sert néanmoins à nommer de 

nombreuses espèces d’autres familles ayant ce même usage comme, par exemple, le maho 

cochon, Sterculia spp. Les langues wayana, wayãpi et teko connaissent également un terme 

particulier désignant ces espèces végétales utilisées pour leur écorce à bretelles (ëwa en 

wayana, ham en teko et i

 

wi307 en wayãpi). 

                                                

 

En Guyane, les Lécythidacées sont les plus utilisées pour confectionner les bretelles de 

hotte. Cette famille, dont fait partie Bertholletia excelsa fournissant la fameuse noix du Brésil, 

regroupe 20 genres et 450 espèces distribuées essentiellement en Amérique du Sud mais 

également en Afrique et en Asie (La Rotta, 1992). De nombreux peuples amazoniens utilisent 

des espèces de cette famille pour le même usage. Les Panaré du Venezuela emploient Lecythis 

corrugata (Prance et al., 1995), les Chacobo de Bolivie se servent de Couratari guianensis 

(Boom, 1987), les Waiwai de Eischweilera concertifolia et de Couratari pulchra (Yde, 1965) 

tandis que les Ka’apor connaissent à eux seuls 40 espèces d’arbres pour leur écorce fibreuse, 

dont 13 espèces de Lecythidacées (Balée, 1994). Comme les Wayana et les Wayãpi, ils 

 
307  Les Ka’apor utilisent le même terme pour désigner les arbres à bretelles, iwir (Balée, 1994). 

 339



 

 340

Enfin, de manière originale, les Palikur connaissent une espèce de Bombacacée 

(Quaribea guyanensis) afin de confectionner leurs bretelles de hotte. 

utilisent Couratari guyanensis et comme les Kali’na Eischweilera coriacea. Ils ont également 

en commun avec les Wayãpi, l’usage de Eischweilera pedicellata et avec les Wayana celui de 

Lecythis idatimon. Les Wayana utilisent également C. multiflora, arbre dont le liber est prisé 

par tous les Amérindiens de Guyane comme cape à cigare. Ajoutons que les écorces tirées des 

Eschweilera sont considérées comme plus résistantes que celle des Lecithys (Andel, 2000b). 

 

L’autre famille dont on se sert également beaucoup pour confectionner des bretelles 

est celle des Annonacées avec sept taxons recensés. Les Teko et les Wayãpi utilisent souvent 

le Guatteria punctata qui est très abondant dans la région de l’Oyapock ; des espèces du 

même genre sont connues par les Embera du Panama (Velasquez Runk, 2001) et par les 

Ka’apor du Brésil (Balée, 1994 : 272). Quatre espèces de Xylopia sont également utilisées par 

les Kali’na (X. aromatica), les Wayana (X. cayennensis et X. nitida) et les Wayãpi               

(X. cayennensis et X. longifolia). Les Ka’apor connaissent le même usage de X. nitida (ibid. : 

273).  

Le liber de diverses Sterculiacées est également prisé bien qu’il soit souvent couvert 

d’un mucilage sécrété par le tronc. Les Créoles, les Wayana et les Wayãpi utilisent S. pruriens 

ou maho cochon en créole. Aux Antilles, on nomme mawo cochon un autre arbre du même 

genre, Sterculia caribaea (Vilayleck, 2002). Les Wayãpi et les Teko connaissent une autre 

espèce non identifiée du même genre. Encore une fois, les Ka’apor ont en commun avec les 

peuples guyanais l’usage de S. pruriens (Balée, 1994), également utilisé par les Amérindiens 

du Guyana où il est nommé « real maho » (Andel, 2000b : 221). 

 

Une Malvacée, Hibiscus pernambucensis, est employée par les Kali’na pour 

confectionner des sangles pour leur hotte en cloche. Cette espèce est inféodée aux cordons 

littoraux sableux (Cremers et Hoff, 2003). Aux Antilles on utilise H. tiliaceus, une espèce très 

proche de la précédente (Vilayleck, 2002). 

 

L’écorce d’une Lécythidacée était connue des Aluku pour confectionner leur natte 

nommée ketebe. L’écorce de luabi se tressait avec des fibres de fubu (sp. indéterminée). 

 

 



Planche 50 

Planche 50 – Les écorces 
 
 

 1)  
 
 
 

 2) 
 
 
1) Eschweilera sp. 
2) Hibiscus pernambucensis 



 

Tableau 40 - Noms des espèces utilisées pour leur écorce à bretelle dans les langues de Guyane 

Nom 
Latin Famille Nom Nom 

créole Nom aluku Nom arawak-
lokono Nom palikur Nom kali’na Nom 

wayana teko 
Nom 

wayãpi 
Sp. indéterminée    kahiwa308      
Sp. indéterminée    kulikoyoko309      
Annona paludosa 

 (Gr. 1806) Annonaceae     kasim     

Guatteria punctata Annonaceae       iwi iwi 
Pseudoxandra 

cuspidata Annonaceae         malupete

Xylopia aromatica Annonaceae     omose310    
Xylopia 

cayennensis Annonaceae    pukuu  
(Gr. 1677)    pisat yãwi'i

Xylopia longifolia Annonaceae        yãwi'i

Xylopia nitida Annonaceae    pukuu seine  
(Gr. 1676) 

awiyu 
(Ahlbrinck, 

[1931] 1956: 
126) 

kaloi ëwa   

Quararibea 
guyanensis  
(Gr. 1843) 

Bombacaceae     kuukuariut kamwi     

Couratari gloriosa Lecythidaceae       momai   
Couratari 
guianensis Lecythidaceae    wakukwarimwa  

(Gr. 3056)    okalat yemi'i

Couratari 
multiflora Lecythidaceae maho cigal   

tauary 
(Nimuendaju, 1926 : 

34) 
  ulemali   

Couratari stellata Lecythidaceae       okalat imë   
Eischweilera 

coriacea Lecythidaceae    avunpriyo 
r. Pr. 199(G 0) kwatili    

                                                 
308 Il semblerait que cette espèce corresponde au kayuwa ou kajowa des Arawak du Surinam et du Guyana, décrite dans la littérature comme Hibiscus tiliaceus (Fanshawe, 
1949; Bennet, 1989; Outer, 2001). 
309 Une espèce nommée koeliki koyoko par les Arawak du Surinam et identifiée comme Guatteria schomburgkiana (Annonaceae) pourrait correspondre (Outer, 2001: 117). 
Chez les Arawak du Guyana ce même taxon vernaculaire, nommé kurihi koyoko, correspond à une autre Annonacée, Anaxagorea dolichocarpa, qu’ils utilisent comme 
bretelle de hotte (Andel, 2000b: 245). 
310 Chez les Kali’na du Guyana, ce taxon vernaculaire correspond à l’espèce Sterculia pruriens (Andel, 2000b: 221). 

 341 



 

 342 

Eischweilera 
pedicellata Lecythidaceae     kwatili (Andel, 

2000b : 262)    ayãleme

Eschweilera 
micrantha Lecythidaceae    avunpriyo 

(Gr. 3128) 
kwatili (Andel, 
2000b : 262) ponoimï   

Eschweilera spp. 
ou Lecythis spp. Lecythidaceae   luabi       

Lecithys idatimon Lecythidaceae     
toko (Ahlbrinck, 

[1931] 1956: 
454) 

pukut watili suluiwi 
(Gr. 1216) 

Lecythis corrugata Lecythidaceae    kakarwali  
tamipipio 

(Andel, 2000b : 
129) 

  talaiwi 

Lecythis poiteaui Lecythidaceae maho caca        
Sp. indéterminée Lecythidaceae        wilet  

Hibiscus 
pernambucensis Malvaceae      waye    

Sterculia pruriens Sterculiaceae maho cochon  
maho  

(Andel, 2000b : 
209) 

 
maipiuri-

omoseli (Andel, 
2000b : 209) 

ëwa  iwisĩ311

Sterculia spp. Sterculiaceae maho cochon   yit itaibi ahawukune312 kurukuru-amoti 
313  tapi’ilupambi tapilupami314

 
 

                                                 
311 D’après des échantillons collectés par P. Grenand et conservés à l’Herbier de Guyane, ce taxon regroupe d’autres espèces du même genre comme : S. frondosa, S. lisae,    
S. parviflora, S. villifera. 
312 Correspond à l’espèce S. frondosa (Gr. JL G. 3157). 
313 Correspond à Sterculia villifera (Klooster et al., 2003). 
314 Correspond à S. villifera (Gr. 787). 



 

5-4-2 Les végétaux à lien 

 
 

 

a) Le coton

Deux espèces domestiquées et cultivées dans les abattis servent de lien et de ligature 

afin de coudre les bords de panier : le coton, Gossypium barbadense (Malvaceae), et la pite, 

Bromelia karatas et Bromelia pinguin (Bromeliaceae). De manière originale en Guyane, les 

Palikur roulent de la corde avec l’écorce de l’Apeiba tibourbou (Tiliaceae) qu’ils nomment 

imavui. Son écorce sert à ligaturer ensembles les tiges de Cyperus giganteus afin de 

confectionner la natte sivava. 

 

 

 

Le travail du coton est une activité féminine : il est semé, entretenu, récolté et travaillé 

par les femmes. Elles le filent à l’aide de leur fuseau pour en confectionner principalement 

des hamacs et des porte-bébés (cf. planche 51). Elles filent aussi les fils qui servent à ligaturer 

les empennes des flèches de leurs hommes et les ceintures de tous les calimbés. Notons que 

les femmes palikur et arawak-lokono ne connaissent pas le travail du coton au-delà du filage. 

Comme je l’ai déjà précisé, les Palikur dormaient sur des nattes, et les Arawak-Lokono dans 

des hamacs en palmier-bâche.  

Nous avons déjà vu dans la première partie que nombre de paniers servent à stocker 

les ouvrages en coton montrant ainsi l’importance unissant la vannerie à cette plante et sa 

transformation. Ainsi, après la relation prééminente existant entre le manioc et la vannerie, 

chez les Amérindiens de l’intérieur et les Kali’na, la vannerie et le coton présentent également 

des rapports étroits. Comme le manioc, le coton est une plante féminine par excellence 

opposée à l’arouman, plante masculine. 

Plus concrètement, les hommes wayana, wayãpi et teko utilisent les fils de coton pour 

maintenir serrées les mailles des tamis et pour coudre occasionnellement quelques bords de 

panier même si pour cette tâche, les artisans lui préfèrent les fibres de pite. Le coton sert aussi 

à décorer le panier pasuwa des femmes kali’na. De même, les Wayana et les Wayãpi ornent 

certaines parures de plumes avec des pendants de fils de coton torsadés. De même, les Palikur 

confectionnent en coton les résilles de leurs parures comme le suwgeg. 

 

 

 343



 

b) La pite 

 

Ces fibres sont tirées de la feuille charnue de Bromelia karatas, plante cultivée de la 

famille de l’ananas. Une fois arrachées de la feuille, les fibres sont roulées sur le genou avec 

la paume de la main. Contrairement au coton, la transformation de cette plante est l’apanage 

des hommes. C’est la fibre à tout faire des Amérindiens, les hommes s’en servent pour 

ligaturer les flèches, comme corde d’arc315… Pour le rendre imputrescible et collant on 

l’enduit préalablement avec de la résine de mani (Symphonia globulifera). 

Ce fil à un seul toron316 constitue une cordelette solide pour coudre le roseau à flèche 

ou la liane ti-wara sur les bords des paniers. Les cordelettes servent également de corde de 

suspension pour de nombreux paniers.  

Nom kali’na Nom Nom 

 
 

 
              Tableau 41 - Noms du coton et de la pite dans les langues de Guyane 

Nom 
latin 

Nom 
créole 

Nom 
aluku 

Nom 
arawak- 
lokono 

Nom 
palikur 

Nom 
wayana teko wayãpi

Bromelia 
karatas pite singaasi ikili kuwauta kulawa nana kulaiwat kulawa kulawa 

Gossypium 
barbadense coton katun yaho mauwu mauru mahu mandidzu miniyu 

 

                                                 
315 Les Carib insulaires des Petites Antilles utilisaient également le pite pour confectionner leur fil de pêche et 
leur hamac (Caillé de Castres, [1694] 2002). 
316 Des cordes à plusieurs torons sont fabriquées avec cette fibre pour confectionner les cordes d’arc. 

 344



Planche 51 

Planche 51 – Le coton 
 
 
 
 

 1)           2) 
 

 3) 
 
1) Fleur de coton ; 
2) Bourre de coton ; 
3) Femme kali’na filant le coton,  Christiankondre, 2004 



 

Conclusion au chapitre 5 
 
 

Les vanneries, véritables objets composites, nécessitent nombre de végétaux 

secondaires en plus de ceux nécessaires à les tresser. Ainsi, la vannerie guyanaise n’emploie 

pas moins de 117 espèces botaniques auxquelles s’ajoutent 12 taxons non déterminés, ces 

chiffres comprenant les aroumans et tous les autres végétaux répertoriés dans le chapitre 5. 

Cependant, si la diversité spécifique globale de cette activité est très élevée, il existe de 

grandes disparités entre les différentes ethnies. En effet, comme le montre le tableau 42, deux 

groupes se distinguent quant à la diversité des espèces végétales employées pour 

confectionner leurs vanneries. D’un côté, les Wayãpi, les Palikur, les Kali’na et les Wayana 

connaissent un grand nombre de plantes (de 48 à 57) et de l’autre les Arawak-Lokono, les 

Teko, les Créoles et les Aluku en utilisent beaucoup moins (de 12 à 30). On remarquera que 

dans le premier groupe on retrouve des ethnies amérindiennes vivant tantôt dans l’intérieur 

tantôt sur le littoral, et dont la connaissance du monde végétal est encore vaste. Cependant, les 

chapitres 7 et 8 me permettront de nuancer ce constat ; en effet, chez les Kali’na et les Palikur 

les individus possédant ces connaissances botaniques sont vieillissants. 

 
Tableau 42 – Nombre d’espèces végétales à vannerie utilisées par chacune des ethnies en Guyane 

 Aroumans Palmiers Lianes Graminées Bois Végétaux 
à lien 

Teintures 
et résines Ecorces Total 

Wayãpi 4 9 2 1 20 2 9 10 57 
Palikur 4 8 3 2 14 3 9 9 52 
Kali’na 3 7 4 1 16 2 8 10 51 
Wayana 3 11 4 1 11 2 7 9 48 
Arawak-
Lokono 3 7 4 1 2 2 7 4 30 

Teko 4 7 2 5 1 2 5 4 30 
Créole 4 5 3 1 5 2 4 4 28 
Aluku 3 3 3 - - 2 - 1 12 

Moyenne 38,5 
 
 
 L’autre groupe est composé de deux ethnies amérindiennes les Teko et les Arawak-

Lokono ainsi que les Créoles et les Aluku. Concernant les deux ethnies amérindiennes, on 

peut avancer qu’auparavant ils connaissaient un nombre de végétaux utiles à la vannerie 

sensiblement comparable à celui du premier groupe. Deux facteurs peuvent expliquer ce 

décalage : d’une par, sachant que j’ai travaillé avec un plus faible nombre de personnes chez 

ces deux groupes, cette diversité spécifique est peut-être, ici, sous-estimée. D’autre par, il est 

clair qu’aujourd’hui parmi ces deux ethnies un faible nombre de vanniers pratique encore 

 345



 

cette activité (cf. chapitre 7) ; par conséquent on peut postuler qu’une partie du savoir 

botanique inhérent à la vannerie s’est perdu. On constatera que ces deux facteurs sont 

intimement liés. Concernant les Créoles et les Aluku, si les deux facteurs avancés plus haut 

peuvent également leur être appliqués, je postulerai que, à l’instar du nombre relativement 

faible de formes de vanneries que ces deux ethnies connaissent, le nombre de plantes entrant 

dans la confection de ces formes a toujours été plus faible que chez les Amérindiens. 

 

 Globalement on ne pourra qu’être stupéfait par la grande diversité de plantes entrant 

dans la pratique de cette seule activité. Cette étude aura ainsi notamment montré que les 

populations rurales de Guyane et plus spécifiquement les Amérindiens constituent des grands 

connaisseurs d’un milieu qu’il s’agit de mieux préserver afin de le mieux connaître. Ces 

vanniers peuvent être considérés comme des experts qui possèdent une connaissance si fine 

de leur milieu que nombre de personnes pourraient la leur envier. Ici sociodiversité et 

biodiversité tendent à se fondre ou du moins à se rejoindre. 

 
 

 346



 

Chapitre 6  

Une ressource à gérer 

 

Grâce aux deux chapitres précédents, on réalise combien la vannerie nécessite un grand 

nombre d’espèces végétales dont l’importance est régulée par l’abondance ou la rareté dans 

un territoire donné. Et, mises à part cinq plantes cultivées, toutes sont prélevées sauvages dans 

le milieu naturel, faisant de la vannerie une véritable activité de cueillette de Produits 

Forestiers Non Ligneux (PFNL). Globalement l’impact sur la ressource est faible car la 

production de vannerie n’est pas, jusqu’à présent, une activité pratiquée à grande échelle. À 

part les aroumans, une espèce de palmier lianescent (Desmoncus orthacanthos) ainsi que deux 

lianes, Heteropsis flexuosa et Thoracocarpus bissectus, toutes les espèces végétales ne sont 

utilisées que parcimonieusement - comme c’est le cas des arbres et arbustes dont les branches 

sont prélevées pour en faire des armatures de hottes ou de tamis - et dans un contexte 

d’abondance tandis que le prélèvement, sélectif, n’endommage pas irrémédiablement la plante 

- cas des arbres à écorces comme les Lecythidacées - puisqu’il ne tue pas l’individu.  

 
Cependant, si l’impact écologique de cette activité reste minime dans la majeure partie du 

territoire guyanais, j’ai constaté localement, lors de l’étude sur la vannerie palikur du littoral, 

que la commercialisation a un effet non négligeable sur la disponibilité de certaines espèces 

basiques comme l’arouman et la liane ti-wara (Desmoncus spp.) (Davy, 2002 : 101). Or, si la 

filière en venait à s’organiser et si, comme c’est le cas actuellement, grâce à une certaine 

sensibilisation, de nouvelles générations de vanniers se mettaient à voir le jour, la 

commercialisation pourrait être amenée à s’amplifier dans un futur proche. Dans ce cas, il 

s’agirait de réfléchir à des stratégies de gestions soutenables afin de préserver la ressource des 

aroumans et autres végétaux sensibles comme la liane ti-wara. 

 

Aussi dans ce chapitre, discutera-t-on de l’impact de l’activité de vannerie sur la 

ressource.  Je m’attacherai à montrer, à travers le discours des artisans et la littérature 

spécialisée existant sur le sujet, à quel point elle affecte des ressources comme l’arouman et la 

liane ti-wara (Desmoncus spp.) dans les différents lieux de l’étude. Enfin, j’évoquerai 

succinctement la seule espèce qui commence à faire, en Guyane, l’objet d’une gestion par les 

artisans, le palmier Mauritia flexuosa. 

 347



 

6-1 Les aroumans, une ressource clef 
 
 
 

Les grands aroumans (Ischnosiphon arouma et Ischnosiphon obliquus) servent, comme 

cela a été montré dans le chapitre 4, à la fabrication de 70 % des vanneries guyanaises. Il me 

semble par conséquent important de s’intéresser à l’impact de l’activité sur la ressource, 

lequel peut avoir ainsi valeur d’indicateur pour l’ensemble de l’activité. Car, si l’usage 

domestique n’engendre qu’un impact négligeable sur la plante, par contre la 

commercialisation de cet artisanat pourrait être préjudiciable à la bonne régénération de celle-

ci comme c’est le cas pour nombre de PFNL (McKey, 2000). 

Ces espèces poussant naturellement dans les forêts anciennes et secondaires, sont, 

actuellement, strictement sauvages. Elles ne semblent jamais avoir fait l’objet de plantation ou 

de semi-domestication, encore que l’on ne puisse présumer de leur statut à une époque où les 

populations indigènes connaissaient une démographie florissante. L’arouman blanc, I. 

obliquus, forme de grands peuplements denses en bas-fonds humides et pousse en nombre 

autour de certains villages. Il affectionne particulièrement les zones dégradées et ouvertes 

comme les anciens abattis, les zones défrichées et même les bords de routes (Andersson, 

1977 : 37). Il se répartit en grandes taches mono-spécifiques de plusieurs centaines 

d’individus. Cette espèce est, sans conteste, la plus disponible actuellement et constitue la 

plus grande population des aroumans de Guyane. L’arouman rouge, I. arouma, connaît, lui, 

une répartition plus éparse. Il est moins courant que l’espèce précédente. Il pousse le plus 

souvent en bouquet d’une dizaine d’individus. S’il affectionne lui aussi les sols humides, il se 

rencontre préférentiellement sur les sols drainés en pente. Comme je l’ai avancé plus haut, 

c’est cette dernière espèce que les artisans affectionnent le plus pour des raisons techniques 

même si elle est, d’après leurs témoignages et d’après mes constatations de terrain, moins 

abondante.  

Les artisans ont une pratique et une gestion de leur ressource qui, sous bien des aspects, 

peut s’apparenter à ce que nos sociétés occidentales nomment de nos jours, une gestion 

soutenable ou durable. Pour ce faire, ils s’appuient sur une connaissance fine de l’écologie et 

de la distribution des aroumans, comme je vais l’expliciter ci-après. 

 

 

 348



 

6-1-1 Une pratique de la nature  

 

Ces monocotylédones ont l’avantage de se régénérer facilement par rejet de souche, 

favorisant ainsi la reproduction par voie végétative. Les aroumans sont multicaules, c’est-à-

dire que sur un même rhizome, mesurant au maximum 10 à 20 cm (Andersson, 1977 : 10), 

pousse une petite dizaine de tiges. Une étude menée au Brésil sur le haut Rio Negro montre, 

qu’en moyenne, un bouquet d’I. arouma est composé de 8,3 tiges et celui d’I. obliquus de    

12 tiges (Mesquita et al., 2003: 133). Un individu d’arouman est ainsi composé d’un bouquet 

de tiges à différents stades de croissance. Autrement dit, chaque bouquet possède des jeunes 

pousses, des tiges immatures, des tiges matures et des tiges sénescentes mais également 

mortes (Silva, 2004: 40). D’ailleurs, les différentes communautés amérindiennes connaissent 

des termes spécifiques permettant de distinguer chacun des stades de croissance des tiges 

d’arouman. Le tableau 43 expose les vocabulaires comparés de ces différents stades en 

palikur, kali’na et wayana. 
 

Tableau 43 – Vocabulaire palikur, kali’na et wayana des différents stades de croissance de l’arouman 

Stades Termes palikur Termes kali’na Termes wayana 
Pousse d’arouman wevri ahinanio miasagili waruma tawatilipëp 

Arouman immature wevri emiye sakeleli waruma wama munkë 
Arouman mature wevri ivatye eypio waruma wama tawate’e 

Arouman sénescent wevri onhovie ayutapo waruma wama yum 
 

  
Quand une des tiges est coupée, bien souvent, une pousse sortira quelque temps après, 

assurant ainsi la régénération de l’individu. Une fois la tige récoltée, les artisans considèrent 

qu’elle met un peu plus d’une année pour être remplacée. Précisons dès maintenant qu’à 

chaque fois qu’un artisan coupe une tige d’arouman, il s’assure de ses qualités techniques en 

fonction de certains critères morphologiques, ainsi il ne récolte pas n’importe comment. 

Cependant, une récolte intensive peut, selon les artisans, compromettre la régénération de la 

plante, ce qui est confirmé par les observations de Mesquita et al. (2003) sur I. arouma et       

I. obliquus. Ces derniers ont montré qu’une récolte de 25 à 33 % des tiges matures poussant 

sur un même rhizome permettait la régénération de l’individu, assurant ainsi une exploitation 

durable de la plante. Par contre, une récolte de plus de 50 % des tiges matures compromet la 

régénération de l’individu. Cependant, il existe une variabilité dans la repousse des tiges après 

coupe entre I. arouma et I. obliquus. Plus de la moitié des tiges matures sont remplacées chez 

cette dernière espèce alors que pour I. arouma, c’est moins de la moitié (Shepard et al., 2004). 

Une étude portant sur une autre espèce d’arouman, I. polyphyllus vivant sur le Rio Negro 

 349



 

(Amazonas, Brésil), montre que la récolte de plus de 50 % des tiges matures d’un individu a 

un rôle négatif sur sa régénération (Nakazano, 2000; Nakazono et al., 2004). Elle suggère 

également que des observations sur un pas de temps plus long - cette première étude n’ayant 

duré que 3 ans et dans des milieux écologiques plus diversifiés - permettraient des 

conclusions plus fines sur la gestion à long terme de cette ressource. Enfin, ces différents 

auteurs (Nakazano, 2000; Shepard et al., 2004; Athayde et al., 2006) montrent que 

l’ensoleillement est un facteur augmentant la productivité des différentes espèces d’aroumans, 

confirmant ainsi le caractère pionnier du genre. 

D’autre part, mes observations menées dans la communauté palikur de Tonate-Macouria 

(Davy, 2002 : 86) ont montré que les zones de prélèvement d’arouman (des zones quasi 

mono-spécifiques d’I. obliquus) connaissaient une densité moyenne, calculée sur trois zones, 

de 13.800 tiges par hectare, toutes classes d’âge confondues, dont environ 30 % de pieds 

matures. 

Soulignons que la pratique traditionnelle de récolte de l’arouman par les artisans semble 

bien prendre en compte une gestion durable de la ressource. En effet, lorsqu’il va en forêt 

récolter les tiges d’arouman, non seulement l’artisan coupe uniquement le nombre dont il a 

besoin pour tresser son ouvrage, mais il sélectionne également soigneusement chaque tige une 

à une. En effet, les tiges trop jeunes ou trop vieilles ne possèdent pas les caractères techniques 

nécessaires à la confection d’une vannerie. L’artisan choisit les tiges matures comprenant un 

toupet sommital de 5-6 feuilles voire d’une dizaine au maximum avec ou sans inflorescence 

selon la vannerie qu’il désire tresser : pour une presse à manioc, une grande tige d’au moins 

deux mètres est nécessaire, pour un tamis la tige peut être plus rigide donc comporter une 

dizaine de feuilles. De même, la tige doit être verte clair et non foncé, critère signant des 

fibres trop rigides317. Les tiges d’arouman surmontées de deux nœuds sont trop vieilles et 

considérées comme trop raides. Ainsi, dans un peuplement d’arouman, la récolte des tiges se 

fait de manière parcimonieuse : un artisan ne récolte jamais plus de deux ou trois tiges 

matures d’un seul bouquet et prend toujours bien soin de ne pas couper ou blesser 

accidentellement des tiges immatures.  

                                                

D’autre part les espèces d’arouman peuvent, elles aussi, se trouver particulièrement 

prisées pour tel ou tel ouvrage : les tiges dures d’I puberulus ou d’I. centricifolius sont tout 

particulièrement appréciées pour confectionner l’armature des paniers clayonnés ; les artisans 

 
317 Pour les Kayabi du Xingu la couleur de la tige d’I. gracilis est également un facteur discriminant dans le 
choix d’une bonne tige (Athayde et al., 2006: 45). 

 350



 

préfèrent I. centricifolius pour tresser les couronnes radiales des amele ou samele alors que, 

aux dires des artisans, rien ne vaut I. arouma pour fabriquer une bonne couleuvre à manioc ! 

 Les artisans ont donc une connaissance précise de la biologie, de l’écologie et des 

qualités techniques des différentes espèces d’arouman, connaissance permettant une 

utilisation non nuisible à la régénération de la ressource et donc à la perpétuation de l’activité.  

Cependant, j’ai pu remarquer que, chez les Palikur du littoral, la commercialisation de la 

vannerie rendait moins exigeant l’artisan quant aux caractères techniques de la tige récoltée. 

En effet, la confection de paniers clayonnés ne nécessite pas un brin de la même finesse que 

lorsqu’on tresse des vanneries comme la presse à manioc ou des coffres et corbeilles décorées. 

Ainsi, la récolte des aroumans est moins parcimonieuse. La même constatation a été effectuée 

par Athayde et al. (2006) quant à la récolte d’I. gracilis par les Kayabi du Xingu. La 

commercialisation de la vannerie entraîna une récolte intensive ; les artisans ne prenant plus 

en compte la maturité de la tige d’arouman, tous les individus étaient coupés indistinctement. 

Depuis, les artisans ayant pris conscience de l’épuisement de la ressource, une gestion 

participative de celle-ci a été mise en place. Néanmoins, la situation n’est pas la même en 

Guyane où il existe de grands peuplements d’arouman, essentiellement d’I. obliquus, autour 

des villages palikur de Macouria et de St-Georges et je n’ai pu mettre en évidence d’impacts 

négatifs sur la ressource (Davy, 2002 : 88). Il n’en demeure pas moins que, dans ces 

communautés plus qu’ailleurs, un suivi de l’impact de l’activité sur la régénération de 

l’arouman semble nécessaire.  

Si les aroumans ne risquent pas de devenir globalement des espèces en danger de 

disparition, la disponibilité locale des deux espèces principales risque néanmoins de diminuer 

autour des villages qui tendent à augmenter leur production de vannerie. Deux facteurs 

susceptibles d’entraîner une dégradation de la ressource peuvent être identifiés : 

 
• la croissance démographique des bourgs ayant encore un usage domestique de la 

vannerie engendre, de facto, une augmentation de la pression sur la ressource 

(couleuvre à manioc, tamis, paniers et éventails à feu essentiellement)318.  

 

                                                 
318En effet, la sédentarisation et un fort taux de croissance démographique annuel font que les bourgs 
amérindiens deviennent surpeuplés. Si le présent travail n’a pas pour but de traiter de ce problème de 
surpopulation des bourgs amérindiens, il est indéniable que celui-ci commence d’ores et déjà à se poser. En effet, 
la baisse de la mortalité infantile due à une bonne protection de la santé et une natalité toujours forte due à des 
grossesses précoces (par rapport aux critères occidentaux) et à une forte valorisation culturelle d’une famille 
nombreuse couplées à une politique de sédentarisation induisent une indéniable augmentation de la population 
du sud guyanais. Ainsi, l’agent de santé de Trois-Sauts a compté 600 personnes sur le haut Oyapock début 2006, 
ce qui implique une augmentation de 80 personnes en 6 ans.  

 351



 

• La commercialisation de la vannerie qui augmente significativement la pression 

sur la ressource319. La commercialisation est certes encore faible et localisée, j’en 

reparlerai dans le chapitre 7. 

                                                

 

Ces deux facteurs doivent être croisés avec la disponibilité naturelle de la ressource 

région par région si l’on veut établir un plan de gestion. Il est donc important de garder à 

l’esprit ces deux facteurs, pourtant élémentaires, avant de mener une réflexion sur l’avenir de 

la filière vannerie en Guyane. 

 
 

6-1-2 Quelques aspects quantitatifs 

 
 

Afin d’avoir une idée de la pression qu’induit sur la ressource en arouman la fabrication 

des vanneries, je propose dans ce sous-chapitre d’évaluer le nombre de tiges utilisées pour 

confectionner les vanneries domestiques dans un village type. C'est-à-dire un village où les 

systèmes de production restent largement liés aux activités d’agriculture, de chasse, de pêche 

et de cueillette. Les quatre hameaux de Trois-Sauts sur le haut Oyapock habités par des 

Wayãpi en sont un bon exemple. En particulier, leurs habitants tirent encore aujourd’hui la 

base de leur alimentation de la transformation du manioc amer. Et, c’est majoritairement 

encore à des fins domestiques que l’arouman est utilisé, la production de vannerie 

commerciale tressée à partir de ce végétal n’étant encore que marginale et fluctuante. 

Jusqu’à aujourd’hui, chez les Amérindiens du sud de la Guyane chaque foyer utilise 

régulièrement la presse à manioc ainsi que les tamis à liquide et à farine afin de confectionner 

les divers aliments et boissons qu’ils consomment journellement. J’ai résumé dans le     

tableau 43 les besoins spécifiques en arouman à partir de mes observations chez les divers 

vanniers de Guyane. On remarque d’après ce tableau,  qu’outre les corbeilles à farine qui ne 

sont plus que marginalement utilisées ainsi que les hottes en arouman et les grands paniers à 

mailles serrés principalement destinés à la commercialisation, ce sont les outils tels que la 

presse et les tamis qui sont les plus grands consommateurs de tiges d’arouman.  

 

 

 
 

319 À propos des Panaré du Venezuela, Henley et Mattéi-Muller (1978 : 49) affirment que « in some places, the 
volume of basket production is so great that the itiriti [I. obliquus] is being cute at a rate faster than it 
regenerates so that every year the Panaré have to go further to find it ». 

 352



 

           Tableau 44 - Nombre de tiges d’arouman nécessaires par forme 

Forme de vannerie Nombre de tiges d’aroumans 
nécessaires 

Corbeille à farine 30 
Hotte en arouman 30 
Grand panier à mailles serrées 25 
Presse à manioc 20 
Tamis à liquide 20 
Panier à mailles serrées et fond pointu type iliwehe 18 
Petit panier à mailles serrées 15 
Panier à manioc, bakisi 12 
Tamis à farine 10 
Eventails à feu (wayana) 8 
Panier ajouré à mailles fines, type silita 6 
Panier ajouré à col, type panier à oiseau 5 
Panier ajouré à mailles larges 3 

 
 

On peut estimer que chaque foyer utilise trois tamis à boisson, trois tamis à farine ainsi 

que trois presses à manioc tout les deux ans. En effet, on peut considérer que chacun de ces 

outils connaît une espérance de vie de 8 mois au minimum. En plus de ces trois vanneries 

chacun des foyers tresse également quatre paniers ajourés ainsi que deux paniers à mailles 

serrées sur la même période. Or, si l’on considère que les hameaux de Trois-Sauts sont 

habités par environ 600 individus, comme la dernière estimation informelle de l’infirmier de 

ces hameaux le montre, nous avons alors à faire à environ cent foyers. On peut ainsi calculer 

le nombre de tiges d’arouman annuel nécessaire aux habitants de ce hameau. Soit 192 tiges 

par deux ans et par foyer, donc une consommation de 96 tiges par an et par foyer. Ainsi, pour 

la totalité de ces 4 hameaux, on obtient une consommation annuelle de 9 600 tiges d’arouman. 

Précisons que ceci est une estimation haute car la consommation en vanneries des jeunes 

ménages, souvent très liés à la mère ou l’épouse pour le travail du manioc, est sans doute 

moindre; cependant, elle permet de mieux se représenter la consommation de tiges d’arouman 

pour un usage domestique dans un contexte de production traditionnelle. Cette estimation 

pourra ainsi servir de chiffre de base qu’il sera nécessaire de prendre en compte pour une 

gestion durable de la ressource. 

 
Je précise cependant que ces estimations ne sont transposables qu’aux populations wayãpi 

et teko de Camopi bourg ainsi qu’aux Wayana, Teko et Apalai du haut Maroni. Toutes ces 

populations vivent encore majoritairement, comme les Wayãpi de Trois-Sauts, grâce à un 

système traditionnel de production. Par contre, les populations du littoral, en raison de leur 

plus grande dépendance à l’égard de produits alimentaires et manufacturés du monde 

occidental, se servent d’un nombre moindre de vanneries à des fins domestiques, on en 

 353



 

rediscutera dans le chapitre sept. Les Kali’na et les Arawak n’utilisent plus, pour les vanneries 

en arouman, que la couleuvre à manioc, le tamis à farine et à boisson et de moins en moins de 

corbeilles et autres coffres. Les Palikur ne tressent plus que les tamis à farine et l’éventail à 

feu pour leurs besoins domestiques. De plus, la possession de ces objets concerne de moins en 

moins les jeunes foyers de ces communautés en raison de leur insertion grandissante dans le 

mode de consommation et l’économie régionaux. En outre, à la différence des populations du 

sud de la Guyane et comme je l’ai déjà évoqué, la consommation des aroumans est, 

aujourd’hui, majoritairement destinée à la confection de vanneries commerciales et non 

domestiques. Dans un travail antérieur (Davy, 2002 : 88), portant sur l’utilisation de 

l’arouman par la communauté palikur de Tonate-Macouria (400 habitants, 40 maisonnées et 

12 producteurs commerciaux de vannerie), particulièrement active dans la vente de néo-

formes de vannerie, j’avais estimé le prélèvement entre 20 000 et 50 000 environ de tiges par 

an cumulant, à la fois, les consommations domestique et commerciale. Le chiffre le plus bas 

ayant été établi à partir d’une estimation annuelle du nombre de vanneries vendues, le chiffre 

le plus haut ayant été déduit de mesures effectuées dans les zones de collecte (calcul du 

nombre de chicots par hectare, résultant de la coupe de la tige). En comparant le chiffre 

calculé dans le cas d’une consommation domestique chez les Wayãpi (96 tiges par an et par 

foyer) et celui d’une consommation commerciale (500 à 1 250 tiges par an et par foyer dans le 

cas palikur), on mesure la différence de l’impact sur la ressource. Même si on ne peut 

conclure à un impact négatif sur la ressource dans le cas d’une utilisation commerciale de 

l’arouman,  il s’avère que la pression peut être quintuplée par rapport à une consommation 

uniquement domestique. Et, au moins dans le cas des Wayãpi de Trois-Sauts, je doute qu’une 

exploitation commerciale de l’arouman soit viable en raison de la bien faible disponibilité en 

arouman comparée à celle du littoral. En effet, certaines zones connaissent des populations 

d’arouman beaucoup plus importantes que d’autres, comme nous allons maintenant 

l’examiner. 

 

 

 354



 

6-1-3 Une répartition inégale des aroumans 

 
 

Un dernier point mérite en effet d’être abordé, il s’agit de la distribution en arouman. En 

effet, chaque zone de peuplement n’est pas égale au niveau de la disponibilité de la ressource. 

D’après mes observations de terrain, l’abondance en arouman est plus importante sur le 

littoral que dans l’intérieur du département. En raison d’une plus grande diversité de milieu 

sur le littoral ainsi qu’un plus grand nombre de zones ouvertes, liées à l’action anthropique, 

on rencontre de nombreux peuplements mono-spécifiques et denses d’I. obliquus. C’est le cas 

des environs des villages palikur de Tonate-Macouria et de St-Georges-de-l’Oyapock. De 

même les communautés kali’na de Terre-Rouge et de Bellevue ainsi que les Arawak de Balaté 

possèdent de nombreux peuplements d’arouman dans leur zone de droit d’usage ou autour de 

leur village. Par contre, la commune d’Awala-Yalimapo n’est pas très riche en zones à 

arouman, entraînant ces artisans vers Coswine ou bien sur la route de Mana. Peut-être 

l’occupation ancienne de cette zone remontant à plus de 500 ans en est-elle en partie 

responsable, même si elle a pu être interrompue à certaines périodes, notamment au XVIIIe 

siècle (Collomb et Tiouka, 2000 : 62). Un autre facteur pourrait bien aussi être 

l’environnement particulier de la commune, composé de nombreuses zones de végétation 

sèche sur sables blancs. 

Par ailleurs, les zones de collecte sont situées dans un rayon de 5 à 10 kilomètres autour 

des villages, chaque village et chaque artisan ayant ses zones de collectes privilégiées. 

Comme pour la plupart des PFNL d’importance, ils ne négligent pas non plus la quête de 

nouvelles zones quand ils en ont l’occasion, en particulier lors d’expéditions de chasse. Mais 

en tous les cas ces zones doivent être relativement accessibles pour que la récolte se fasse 

dans la journée ou la demi-journée. Le plus souvent les artisans s’y rendent en pirogue à 

moteur, cas des populations de l’intérieur, ou bien à pied ou en voiture pour les habitants du 

Dans le sud guyanais, si les villages du haut Maroni et de Camopi disposent de beaucoup 

d’arouman (I. arouma et I. obliquus), par contre à Trois-Sauts, sur le haut Oyapock, il n’existe 

que quelques peuplements à moins de dix kilomètres des villages. Par conséquent comme je 

l’ai déjà suggéré dans une étude précédente (Davy, 2006 : 79) il semble déconseillé dans ces 

conditions de promouvoir le développement de la vannerie commerciale dans cette localité au 

détriment de l’utilisation domestique de celle-ci, essentielle à la vie de ces peuples comme je 

l’ai montré dans la première partie. Cependant, la mise en culture de l’arouman dont on 

discutera plus bas pourrait changer la donne. 

 355



 

littoral. Cela entraîne donc dans la majorité des cas une consommation d’essence ; de surcroît, 

lorsque l’artisan ne possède pas de voiture - sur les fleuves tout homme marié possède une 

pirogue - il doit rémunérer un compatriote ayant un véhicule afin de l’emmener sur la zone de 

collecte.  Ainsi, de nos jours, la récolte de l’arouman induit le plus souvent une transaction 

monétaire, se traduisant par un surcoût. Et cela constitue un des facteurs limitants les plus 

importants à prendre en compte pour un éventuel développement commercial de cet artisanat. 

En Guyane, les aroumans sont uniquement prélevés dans leur milieu naturel. Ces zones 

doivent donc être gérées avec parcimonie dans le contexte d’un développement commercial 

de cet artisanat. Je pense que c’est la meilleure solution pour conduire une exploitation 

durable de cette ressource dans une région où elle s’échelonne de moyennement fréquente à 

abondante.  

Cependant, certains auteurs évoquent la possibilité de cultiver ces deux espèces 

importantes que sont I. obliquus et I. arouma. En effet, ailleurs en Amazonie des projets de 

gestion participative de la ressource, avec les artisans, incluant des essais de plantation 

d’arouman sont en cours chez les Kayabi du Xingu (Athayde et al., 2006) ; chez les Baniwa 

du Rio Negro une première récolte d’I. obliquus et d’I. arouma a eu lieu en 2005 (Silva, 

2005). 

 En Guyane, des essais ont été tentés par une institutrice du haut Oyapock, sans grand 

succès ; les tiges sont inexploitables en raison de conditions écologiques mal adaptées (sol 

trop sec et manque d’ombrage), les conditions édaphiques jouant de toute évidence un grand 

rôle. I. obliquus nécessite des bas-fonds humides. De plus, l’ombrage est important pour que 

ces plantes soient technologiquement exploitables, aux dires des artisans, même si des études 

montrent que la lumière est un facteur accélérant leur croissance (Nakazano, 2000; Athayde et 

al., 2006). J’ai évoqué plus haut le cas d’aroumans poussant dans d’anciens abattis qui, 

d’après les artisans, n’offrent pas une qualité appropriée au tressage. Ainsi, les paramètres 

écologiques sont primordiaux afin d’assurer de bonnes qualités techniques à la plante qui sont 

aussi importantes que son abondance. Ajoutons à cela que les Amérindiens ne sont guère 

enthousiastes à planter l’arouman ce qui nous renvoie à nouveau aux représentations évoquées 

plus haut. Celles-ci seraient sans aucun doute des freins à une volonté extérieure de 

développer la culture de l’arouman.  

Cependant, comme le montre l’expérience menée par le projet « Arte Baniwa », des 

résultats intéressants peuvent être espérés à la condition que le projet soit mené avec les 

populations locales en y associant des jeunes et des artisans confirmés afin de les intéresser au 

 356



 

projet, cette démarche participative semblant alors porter ses fruits (Silva, 2005). Cependant, 

le cas des Baniwa est particulier, car outre les différences socio-économiques notables entre le 

Brésil et la Guyane française, suite à la confiscation des terres et à des conflits fonciers ils ont 

été privés des zones où poussaient ces plantes. Ainsi, les artisans n’avaient plus le choix et 

étaient extrêmement motivés par ce projet. Or en Guyane, la ressource ne manque pas autour 

des villages, elle pousse encore en abondance, et les artisans ne semblent pas intéressés par un 

projet de plantation. Néanmoins cette piste serait peut-être à méditer si un développement de 

la commercialisation était promu. 

Il est dans tous les cas nécessaire dans un premier temps de promouvoir une gestion 

participative des ressources sauvages existantes comprenant une bonne gestion des zones de 

collecte ainsi qu’une étude écologique de la ressource. Un plan de gestion de la ressource 

avec une mis en défens cyclique de certaines zones de prélèvement pouvant permettre une 

bonne régénération de l’espèce me paraît une suggestion à prospecter. 

Dans tous les cas, et à l’instar d’autres exemples en Amazonie incluant des projets comme 

« Arte Baniwa» et « Fibrarte» (FOIRN/ISA, 2000; Nakazano, 2000; Fibrarte, 2003; 

Nakazono et al., 2004; Athayde et al., 2006) un processus de gestion participative de la 

ressource me semble dorénavant primordiale. 

 

 357



 

6-2  Disponibilité en palmiers 
 
 

À côté des aroumans, les autres plantes, que j’ai appelées annexes, ne connaissent pas 

une pression de collecte aussi forte. En effet, les plantes tinctoriales ou les arbres et arbustes 

prisés pour leur bois ou leur écorce ne voient pas leurs individus tués par la collecte car les 

parties prélevées (fruit, feuille, sève, écorce ou bois) ne portent pas préjudice à leur survie. De 

plus, soit ces ressources sont très nombreuses (les arbustes utilisés pour les montants de 

tamis), soit l’utilisation n’est pas très importante (les écorces). Les lianes à tresser sont certes 

arrachées du tronc d’arbre qui les supporte mais leur utilisation, surtout propre aux Créoles et 

aux Noirs Marrons, est actuellement très limitée.  

Ainsi, seule la liane ti-wara connaît une pression d’exploitation pouvant, localement, 

compromettre sa durabilité. Je discuterais donc de la gestion de cette ressource puis 

j’évoquerai succinctement le cas, particulier, du palmier-bâche (Mauritia flexuosa) faisant 

l’objet de projet de plantation par certains artisans arawak. 

 

6-2-1 La liane ti-wara (Desmoncus spp.) 

 
 

Ces palmiers lianescents poussent préférentiellement dans les forêts de basses terres et 

particulièrement dans les zones ouvertes et sur les bords de rivières (Siebert, 2000: 84). 

Cependant les deux espèces les plus utilisées, D. orthacanthos et D. polyacanthos, diffèrent 

légèrement dans leurs habitats et dans leur biologie. Si la première est une espèce plus 

généraliste et est très commune le longs des rivières (ibid. : 84), D. polyacanthos  préfère les 

sous-bois et les zones plus lumineuses (Troy et al., 1997: 345). Ces végétaux, à l’instar des 

aroumans, poussent en bouquet. Un rhizome de D. orthacanthos peut porter une dizaine 

d’individus tandis que celui de D. polyacanthos ne portera que quelques tiges, de 1 à 4 (Isnard 

et al., 2005: 1446). De plus, cette dernière espèce possède des tiges plus fines que                 

D. orthacanthos. 

Si ces espèces demeurent, en Guyane, très peu utilisées dans la vannerie traditionnelle 

et toujours comme plante annexe, par contre les Palikur s’en servent en grande quantité 

puisqu’elles entrent dans la confection de tous leurs paniers clayonnés destinés à la vente. Ils 

utilisent la tige fendue de ces palmiers afin de débuter le tressage car ses fibres sont plus 

souples que celles de l’arouman. Ces mêmes tiges servent également à consolider les bords 

des paniers et recouvrir leurs anses afin de rehausser l’esthétique de l’ouvrage de sa belle 

 358



 

teinte marron. Les Palikur désignent ces deux espèces par un même terme vernaculaire ihip 

puduku ou parfois ihip wahatri. Pour cette communauté, ce taxon est la deuxième plante la 

plus utilisée après l’arouman. 

Les artisans coupent la tige sans tuer l’individu, car ils ne coupent jamais toutes les tiges 

poussant sur un même rhizome ; de plus ce n’est jamais toute la tige qui est prélevée. Ainsi, la 

tige peut continuer à perdurer et le rhizome donner de nouvelles pousses. Mais une pression 

trop forte semble être préjudiciable à son renouvellement. 

Ainsi, certains artisans ont évoqué, lors de nos entretiens, que la plante était de moins en 

moins abondante autour du village. En effet, elle est prélevée préférentiellement dans les 

endroits les plus accessibles, ce qui implique que sa présence diminue très sensiblement à 

proximité des lieux de vie en particulier autour de Tonate-Macouria comme certains me 

l’avaient déjà évoqué (Davy, 2000 : 101). Néanmoins, elle reste toujours très présente sur de 

nombreux îlets du bas Oyapock ou dans certaines savanes roches (inselbergs) le long de la 

route nationale reliant Régina à St-Georges-de-l’Oyapock. D’ailleurs certains artisans de 

Tonate-Macouria profitent d’un séjour à St-Georges pour refaire leur stock d’ihip puduku. Il 

en résulte qu’il existe aujourd’hui un commerce de ce palmier, informel et inscrit 

essentiellement dans les réseaux familiaux, entre les Palikur de St-Georges et ceux de Tonate-

Macouria. On assiste ainsi autour de ce village à un appauvrissement local de la ressource qui 

est de toute évidence lié au commerce de vannerie. Si les peuplements de Desmoncus se 

régénèrent bien, il n’en demeure pas moins que, dans un contexte de forte demande, les zones 

pourvues sont de moins en moins denses dans la région de Tonate-Macouria. 

Cependant, il faut relativiser l’impact du fait que les peuplements de ce palmier lianescent 

n’ont semble-t-il jamais été très importants dans le secteur de Tonate-Macouria. De plus, des 

études montrent que Desmoncus orthacanthos a une grande vigueur et qu’il rejette beaucoup 

quand il est mangé par des herbivores ou détruit par la chute d’un arbre (Siebert, 2000 : 89). Il 

semblerait que cette espèce soit bien adaptée à ces agressions environnementales et qu’elle se 

rencontre dans une grande diversité d’habitat. De même, à l’instar du rotin, dans son étude sur 

la collecte du Desmoncus orthacanthos dans différents sites du Belize, Siebert montre que 

cette espèce est également stimulée par la cueillette car il écrit que « D. orthacanthos will 

persist despite small-scale harvesting of ramets for handicraft and basketry, and even some 

large scale disturbance such as timbing and road construction » (Siebert, 2000 : 90). En effet, 

parce qu’il pousse en bouquet le rhizome, quand une tige est coupée, peut plus aisément faire 

ressortir une nouvelle pousse. 

 359



 

L’espèce D. orthacanthos, ne semble donc pas forcément menacée par son 

exploitation d’autant plus que plusieurs études menées sur sa biologie et sa démographie 

montrent qu’une exploitation soutenable est possible (Siebert, 2000: 90; Escalante et al., 

2004: 16). De même, D. polyacanthos régénère bien dans des zones récemment perturbées 

(Troy et al., 1997 : 345) ; cependant aucune étude sur l’impact de son exploitation n’a, 

semble-t-il, jamais été menée. 

Ainsi, si l’impact de l’artisanat sur la régénération des Desmoncus semble localement 

négative dans le cas d’une trop forte pression de collecte, cela ne semble pas alarmant en 

l’état de nos connaissances. Néanmoins, à l’aune de l’organisation croissante d’une filière 

artisanale sur le littoral, il me semblerait intéressant de suivre la régénération des peuplements 

de Desmoncus autour des villages de Tonate-Macouria et de St-Georges afin de connaître plus 

précisément sa capacité de résilience.  

 

 
6-2-2 Le palmier-bâche (Mauritia flexuosa) 

 
 

Le palmier-bâche, le buriti des Brésiliens, n’est utilisé que très marginalement en 

Guyane alors qu’il est très prisé au Brésil et en Amazonie péruvienne, notamment pour ses 

fruits donnant un jus nourrissant très apprécié (Balick, 1984). En Amazonie, il existe 

également un commerce de ses fibres pour le tressage et de ses pétioles pour la confection de 

nattes et de radeaux utilisés pour la pêche (ibid.). Comme nous l’avons évoqué dans le 

chapitre 5, en Amazonie méridionale c’est l’espèce de palmier la plus prisée pour la 

confection des vanneries (Ribeiro, 1986). Paradoxalement, en Guyane, seuls les Arawak-

Lokono se servent de ses fibres, initialement pour la confection de leurs hamacs puis, plus 

récemment, pour la confection de vanneries en colombins cousus destinés à la 

commercialisation. Ce type de vannerie commerciale ayant commencé au Guyana (cf. 

chapitre 7) est actuellement en expansion en Guyane française, essentiellement sous 

l’impulsion des artisanes de Balaté à St-Laurent-du-Maroni mais également de quelques 

femmes de Ste-Rose-de-Lima à Matoury, près de Cayenne. Quelques associations se sont 

créées mais l’essentiel de la vente se fait de manière informelle comme c’est le cas pour la 

majorité du commerce d’artisanat en Guyane.  

Vu la faible production de vannerie en palmier-bâche que connaît aujourd’hui  la 

Guyane et étant donné la sous-utilisation de ce végétal, il n’existe pas à proprement parler de 

problèmes liés à la ressource. Le cas n’est pas comparable à celui du Guyana où les 

 360



 

communautés arawak de St. Cuthbert et St. Aratack, le long de la rivière Demerara, ont 

détruit une grande partie des peuplements de palmier-bâche afin de tresser des paniers et de 

confectionner d’autres types d’artisanat. En effet, selon une observation, c’est n’est pas moins 

de 800 palmiers par mois qui ont été abattus par une communauté de 900 personnes 

(Defilipps, 1992). D’ailleurs dans ce pays, en 1996, la vente d’objets confectionnés avec les 

fibres du Mauritia s’élevait à 10 000 USD (Henfrey, 2002: 40). Cependant chez les deux 

communautés Arawak-Lokono de Balaté et de Ste-Rose-de-Lima, des artisanes sont 

sensibilisées aux problèmes de la ressource et commencent à planter des palmiers bâches dans 

leurs abattis. De même, dans une dynamique plus large menée par la chef coutumière de 

Balaté, l’association Hanaba Lokono et l’ONF, un projet de plantation est envisagé dans leur 

zone de droit d’usage afin de la valoriser (Delgrange et al., 2006).  

Ainsi, de leur propre chef et avec une volonté certaine, des artisanes de cette 

communauté plantent des palmiers afin d’en assurer une utilisation pérenne dans le cadre 

commercial qu’elles veulent développer. D’ailleurs, la plupart de ces femmes, originaires du 

Guyana, ont constaté par elles-mêmes, les problèmes liés à la destruction des palmiers bâches 

dans leur communauté d’origine. En Guyane, en véritables gestionnaires de leur ressource 

elles prennent ainsi les devants afin non seulement de valoriser et de perpétuer leur savoir-

faire mais de pouvoir continuer à en vivre. 

 
 

 
  

 361



 

Conclusion au chapitre 6 
 
 
 

Au regard de la grande diversité de plantes (cf. chapitres 4 et 5) utilisées pour la 

vannerie en Guyane, les différents vanniers se doivent, de facto, de posséder une connaissance 

fine de leur écologie et de leurs qualités techniques ; c’est ce que j’ai pu montré ici. 

D’ailleurs, le prélèvement des plantes utiles à la confection des différents ustensiles en 

vannerie peut être considéré comme soutenable dans un contexte de production domestique. 

Par contre comme le prouvent divers exemples avancés dans ce chapitre, il s’avère que la 

transformation de cette activité en artisanat commercial pourrait à terme poser des problèmes 

quant à la régénération de la ressource, tout spécialement pour des espèces comme I. arouma, 

I. obliquus ou les Desmoncus spp. Ainsi, c’est à l’échelle locale qu’il est nécessaire de veiller 

à un prélèvement soutenable de ces ressources. Dans un contexte d’augmentation 

démographique couplé à un développement commercial de la vannerie, un plan de gestion de 

la ressource devra impérativement être conçu qui devra tenir compte à la fois de l’écologie 

des espèces, des perceptions culturelles locales qui leurs sont liées mais aussi de l’implication 

des populations concernées. Des exemples venus du Brésil montrent bien que la participation 

active, et à terme la gestion directe, des populations partie prenante des projets de 

développement et de valorisation d’artisanat basé sur les ressources naturelles constituent un 

préalable essentiel.  

D’autre part, s’il est nécessaire de lancer des études afin de mieux connaître l’écologie 

de ces espèces,  il est également important de tenir compte de la disponibilité de la ressource 

au cas par cas autour de chaque communauté, car les aroumans ou les Desmoncus spp. ne 

connaissent pas une répartition homogène et une densité constante même s’ils sont présents à 

peu près partout. 

 

Comme, je le montrerai dans les chapitres suivants, la commercialisation d’une 

vannerie de qualité peut être un moyen efficace pour maintenir des savoir-faire et des 

connaissances basées sur un milieu naturel riche et unique mais seuls des projets participatifs 

axés sur des pratiques traditionnelles me semblent propres à atteindre ces objectifs. Ils 

devraient également permettre d’assurer une gestion durable de la ressource. 

 

 362



 

Partie III  

Mutation d’une culture matérielle 

 
 

La vie matérielle des différentes populations guyanaises a profondément changé depuis 

quelques décennies. Comme nous allons le montrer dans le chapitre 8, l’incorporation des 

communautés amérindiennes à la République Française s’est traduite par des bouleversements 

dans tous les domaines, la culture matérielle en offrant une image particulièrement bien 

perceptible. Plusieurs facteurs ont engendré ces bouleversements : francisation, 

sédentarisation, monétarisation et scolarisation (Orru, 2001; Mam-Lam-Fouck, 2002). De 

même, chez les Créoles ou les Aluku l’urbanisation croissante de leurs lieux de vie, l’exode 

rural et les changements sociaux en découlant ont, encore plus profondément que pour les 

sociétés amérindiennes, modifiés leur culture matérielle. 

Mais avant de discuter de ces différents facteurs (chapitre 8), le chapitre 7 s’attachera à 

dresser un état des lieux de l’activité de vannerie aujourd’hui dans les différentes 

communautés de la région. Déjà, dans les chapitres précédents je suggère ça et là que la 

vannerie domestique et les connaissances qui lui sont attachées vont  en s’amenuisant et 

qu’elles deviennent de plus en plus concentrées entre les mains de certaines personnes que j’ai 

nommé spécialistes. La vie des communautés rurales de Guyane change, par conséquent une 

activité comme la vannerie évolue : autrefois exclusivement masculine, de nos jours elle se 

féminise chez certaines communautés mais pas dans d’autres, j’expliquerai pourquoi. Puis, 

bien sûr, j’aborderai la commercialisation de la vannerie, phénomène prenant une ampleur 

jamais connue auparavant. 

 363



 

 

 364



 

Chapitre 7 

La vannerie aujourd’hui en Guyane : 

une production disparate 

 

Ce chapitre est consacré à la place de la vannerie aujourd’hui en Guyane en montrant le 

rôle des différents acteurs de cette filière. Dans une première section, je dresserai le profil des 

artisans vanniers guyanais localité par localité. Ce tour d’horizon permettra de mieux 

appréhender cette activité d’un point de vue de l’artisan. Je discuterai, notamment, de 

l’apparition de la vannerie féminine, conséquence de la transformation que subit cet artisanat 

dans le contexte socio-économique contemporain. Nous essaierons de comprendre cette 

apparition et pourquoi ce phénomène  ne touche que les communautés de langues arawak. 

J’évoquerais également la profonde perte des savoirs et des pratiques que connaissent les 

vanneries créoles et aluku alors que pour d’autres, chez les Wayana ou les Wayãpi, cet 

artisanat se porte plutôt bien. Enfin, j’aborderai succinctement le cas particulier de la vannerie 

hmong, artisanat exotique et relativement marginal mais qui me paraît important d’évoquer, 

illustrant ainsi la diversité culturelle inhérente à la Guyane française contemporaine. 

Enfin, la filière de vente de la vannerie en Guyane, nouvel avatar des mutations que 

connaît cette activité, sera analysée. J’ai identifié deux types de vente qui ne mettent pas en 

cause les même types de vannerie : la vente de vannerie domestique et la vente de vannerie 

« souvenir ».  Cependant, si cette dernière forme de commercialisation n’est pas si récente 

puisqu’elle remonte aux premières heures de la colonisation comme en témoignent les récits 

de Jean de la Mousse ([1691] 2006), elle n’avait, cependant, jamais atteint l’ampleur qu’elle 

connaît de nos jours. On montrera que cette filière, à l’instar de l’artisanat en général, n’est 

que très peu structurée et largement inscrite dans une économie informelle même si une 

certaine organisation tend à voir le jour. 

 365



 

Section 1 - Vanniers et vannières de Guyane : 

Entre tradition et commercialisation 
 

 
 

Comme je l’ai dit, dans le monde amérindien, la vannerie était une activité que tout 

homme en âge de se marier se devait de maîtriser.  Aujourd’hui, si cet artisanat participe 

toujours de l’identité masculine, une mutation certaine s’opère. Pour autant, on constate que 

ces changements ne sont pas uniformes, présentant, comme je vais le montrer, des différences 

importantes entre les communautés.  Par ailleurs, on a vu que chez les Aluku ou les Créoles, 

cette activité n’a jamais eu une place aussi importante que chez les Amérindiens. De plus, les 

femmes de ces deux communautés pratiquent cet artisanat depuis longtemps alors que chez 

les Amérindiens, c’est un phénomène récent rencontré uniquement chez les communautés de 

langues arawak. Enfin, phénomène totalement nouveau, chez les différentes communautés 

amérindiennes apparaissent des spécialistes de la vannerie, cette spécialisation étant plus forte 

chez les communautés du littoral.  

Je propose ici d’exposer, communauté par communauté, la place de la vannerie. Ainsi, 

je rendrai compte de la vitalité de cette pratique tant du point de vue du profil des artisans que 

de l’utilisation des objets dans le cadre domestique. 

 
 
 

1-1 Les vanniers du littoral 

 
 

1-1-1 Des vanniers aux vannières  palikur : une féminisation de l’activité 

 
 

Cette communauté, de groupe linguistique arawak, est regroupée principalement dans 

deux grands villages : Kamuyene près du bourg de Tonate-Macouria et les quartiers 

d’Espérance 1 et 2 à St-Georges-de-l’Oyapock. Trois groupes beaucoup plus restreints vivent 

dans les communes de Régina et de Roura et dans le bas Oyapock (Trois 

Palétuviers). N’ayant pas travaillé avec ces derniers groupes, je n’en parlerai pas en détail. 

Disons simplement que l’usage domestique des vanneries semble bien se rapprocher de celui 

des deux autres communautés bien que la commercialisation des paniers y soit beaucoup 

moins importante. 

 366



 

Comme cela a déjà été présenté au début de cette thèse, sur 1 630 individus environ, la 

moitié de la population vit en Guyane française et l’autre moitié le long du fleuve Urucaua 

dans l’État de l’Amapá au Brésil considéré comme leur territoire ancestral (Grenand et 

Grenand, 1987 ; Passes, 2002). Si ce peuple vit aujourd’hui sur le littoral proche de bourgs 

urbains, il n’en reste pas moins qu’il continue à pratiquer sa langue et conserve encore 

certaines traditions tant du point de vue de l’organisation sociale que de la culture matérielle. 

Ainsi, une partie de la vannerie demeure présente dans les foyers de ces deux communautés. 

En plus de celles tressées uniquement pour la vente, j’ai recensés seulement 7 formes (sur 17 

domestiques connues soit  41 % des formes répertoriées) encore utilisées domestiquement  

(cf. tableau 45). Ces vanneries sont employées pour la transformation du manioc en farine 

torréfiée ou couac (ru kotye, ru sagubie, awagi) mais aussi pour la pêche (subay), la collecte 

de crevette (takes atip), la chasse (wasipna), et dans une moindre mesure les danses 

traditionnelles (suwgeg). On remarque ainsi que l’essentiel de ces vanneries participe de 

pratiques de subsistance tenant encore aujourd’hui une place importante dans la vie des 

Palikur, en dépit d’une insertion grandissante dans l’économie nationale. Remarquons qu’une 

vannerie essentielle pour la transformation du manioc amer est absente, la couleuvre à 

manioc. En effet, de nos jours les Palikur n’utilisent plus cet outil qu’ils ont remplacé par la 

presse en bois brésilienne (cf. chapitre 1, section 2). Cependant, les hommes de plus de 40 ans 

savent encore tresser cette vannerie puisqu’elle était encore employée jusque dans le milieu 

des années 90 que ce soit à Kamuyene ou à St-Georges et qu’elle reste encore confectionnée 

pour la vente. Son remplacement total dans la sphère domestique fut donc relativement 

rapide : au début des années 1970, il n’existait pas de presse en bois chez les Palikur de 

Guyane (Mattioni, 1975 : 50), dans les années 80 la presse en bois fut introduite et en 2002, la 

couleuvre à manioc n’était plus en usage. 

D’autres vanneries comme les coffrets à deux parties emboîtantes (bâches) ne sont 

plus utilisés domestiquement, à part peut-être chez les chamanes vivant à St-Georges-de-

l’Oyapock ou dans les communautés vivant au Brésil. Une forme nouvelle à armature en bois 

inspirée de la mallette créole (cf. chapitre 2) n’est confectionnée que pour la vente. Ce qui 

m’emmène à aborder la vannerie commerciale omniprésente aujourd’hui dans ces 

communautés palikur. 

 

 

 

 

 367



 

   Tableau 45 - Vanneries palikur utilisées domestiquement 

Nom palikur Nom français Iu320

ru kotye tamis à couac 4 
awagi éventail à feu  3 
takes atip panier à crevette 3 
ru sagubie tamis à boisson 3 
wasipna hotte temporaire 3 
suwgeg cimier en vannerie et plume 2 
subay poche à appât 2 

 
 

Un observateur non averti pourrait un peu rapidement conclure que la vannerie chez 

les Palikur est une affaire féminine. En effet, en arrivant aux abords du village de Kamuyene, 

on remarque sur le bord de la route une dizaine de cabanes où s’affairent majoritairement des 

femmes. Elles sont en train de tresser diverses formes de paniers clayonnés qu’elles exposent 

ensuite afin de les vendre aux touristes ou Guyanais de passage. De même, à St-Georges-de-

l’Oyapock, de nombreuses femmes tressent des paniers qu’elles vendent dans les boutiques 

d’artisanat ou via un membre de leur famille habitant Kamuyene, zone où les débouchés de 

vente sont meilleurs (cf. section 2 de ce chapitre). Cependant, comme je l’ai montré dans un 

précédent travail (Davy, 2002), la vannerie et le travail de l’arouman sont bien, à l’origine, 

des activités masculines. D’ailleurs la vannerie domestique reste jusqu’à aujourd’hui 

l’apanage des hommes. Les femmes ne confectionnent que les formes nouvelles comme des 

paniers clayonnés ou des cabas, mais en aucun cas des tamis ou autre presse à manioc. 

Rappelons que dans leur mythe d’origine de la vannerie, c’est un homme qui apprend à tresser 

les diverses formes utiles ainsi que les divers motifs les ornant.  

La féminisation de cet artisanat est relativement récente puisque j’estime – les 

informations précises manquent - que des femmes ont commencé à tresser des paniers vers les 

années 1940. En effet, si Nimuendaju en 1925 constatait déjà que les Palikur confectionnaient 

des paniers clayonnés afin de les vendre aux Créoles, il n’a pas mentionné que les femmes 

partageaient cette tâche avec les hommes (Nimuendaju, 1926 : 24). De plus, comme je 

l’explique ailleurs (Davy, 2002 : 28), ce sont des femmes palikur de St-Georges-de-l’Oyapock 

qui ont commencé à organiser un tant soit peu la vente de vanneries dans les années soixante, 

commerce s’étant par la suite particulièrement développé à Kamuyene, et qui ira en 

                                                 
320 Cet indice d'usage (Iu) domestique, composé de quatre classes, a été établi à partir des entretiens et relevés 
effectués dans les foyers : 

1- Vannerie qui n’est plus utilisée domestiquement, celle-ci n’est pas présentée dans ce tableau mais 
peut être encore tressée pour la vente. 

 2- Vannerie rarement utilisée, présente rarement dans les foyers. 
 3- Vannerie occasionnellement utilisée, présente occasionnellement dans les foyers. 
 4- Vannerie régulièrement utilisée, présente dans tous les foyers. 

 368



 

s’accentuant jusqu’à aujourd’hui. Or, comme ces femmes des années 70 disent avoir appris la 

vannerie de leur mère, on peut estimer que les femmes palikur tressent ces formes depuis les 

années 40-50. Et si, à l’époque, les femmes tressant ces paniers devaient être marginales, ce 

n’est plus le cas de nos jours puisque, comme le montre les tableaux 46 et 47, elles 

représentent 38 % des artisans vanniers recensés. J’ai indiqué que seuls les Palikur et les 

Arawak-Lokono, deux groupes appartenant à la famille linguistique arawak, connaissent une 

féminisation de cet artisanat. Cependant les femmes arawak ne tressent pas l’arouman : à part 

une femme, elles ne tressent que les fibres de palmier-bâche, plante féminine, mais j’y 

reviendrai. Les femmes palikur tressent aujourd’hui les fibres d’arouman, plante éminemment 

masculine. N’ayant pas, à l’instar des femmes arawak, une plante se prêtant  à la confection 

de vannerie et dont elles maîtrisaient la collecte et la transformation, les femmes palikur n’ont 

pu que se tourner vers l’arouman pour confectionner des vanneries destinées à la vente. Elles 

n’ont pas, je le répète, eu l’intention de remplacer l’activité de production d’outils de vannerie 

de leur mari ou de leur père et, de fait, elles ne les tressent toujours pas. Elles ont plutôt voulu 

contrôler une activité commerciale propre leur permettant une entrée d’argent. Car je pense 

que la motivation poussant ces femmes à maîtriser ce nouvel artisanat est essentiellement 

d’ordre économique.  

En effet, la féminisation de cet artisanat constitue l’un des aspects de  l’adaptation des 

Palikur à de nouveaux impératifs économiques. Ce sont plutôt les hommes qui bénéficient des 

opportunités permettant de gagner de l’argent grâce à des emplois salariés (légaux ou non) en 

plus grand nombre que les femmes ; en 2000, à Kamuyene, 20 hommes contre une seule 

femme exerçaient un travail salarié (Renoux et al., 2000 : 8). Les hommes palikur peuvent 

également gagner de l’argent grâce à la vente du produit de leur chasse, la 

professionnalisation de cette activité étant grandissante (Grenand et al., 2002 : 224). Ainsi, le 

seul moyen que connaissent les femmes palikur pour se procurer cet argent, hors les aides 

familiales, certes conséquentes, reste la vente d’artisanat. Précisons que dans un foyer les 

femmes conservent le quasi-monopole des aides sociales : en effet, la plupart des couples 

n’étant pas officiellement mariés, elles sont considérées par la loi française comme des mères 

célibataires, avec les avantages afférents. En 2000, à Kamuyene, 42 femmes contre 3 hommes 

touchaient les allocations familiales et 22 femmes contre 7 hommes le R.M.I. (Renoux et al., 

2000 : 8). Cependant, ce rééquilibrage endogène lié à une activité rémunératrice a été précédé 

par une dépendance envers les biens de consommations extérieurs, obligeant les hommes à 

rechercher des activités salariées, les contraignant de facto à consacrer moins de temps aux 

autres activités considérées comme traditionnelles. Ainsi, ceux-ci même s’ils conservèrent 

 369



 

leur prérogative sur la confection des vanneries domestiques durent laisser à leurs femmes le 

soin de prendre en main la fabrication et la vente de cet artisanat, complétant ainsi la vente de 

produits artisanaux qu’elles maîtrisaient déjà tels que les calebasses peintes ou les colliers de 

graines. D’ailleurs, les quelques hommes tressant des vanneries, tels que les paniers clayonnés 

ou bien les fameux catouri-tête, le font quand ils n’ont pas d’emploi salarié ou bien quand ils 

atteignent un certain âge. C’est pourquoi, n’exerçant que très peu d’emplois salariés, ce sont 

les femmes qui demeurent les mieux placées pour tresser et vendre des paniers dans leurs 

échoppes du bord de la route. 

Chez les Panaré du Venezuela, dans les années 70, Henley et Mattéi-Muller (1978 : 

44) observaient également un début de féminisation de l’artisanat de vannerie en raison d’une 

commercialisation grandissante de cette activité. De même, mais dans le sens inverse, chez les 

Embera du Panama, la vannerie, à l’origine féminine, attire les hommes en raisons des 

revenus dégagés par l’activité (Velasquez Runk, 2001). Ajoutons qu’ailleurs en Amazonie, les 

femmes fulni-ô, vivant dans l’État du Pernambouco au Brésil, se sont également emparées de 

la confection et de la commercialisation de la vannerie originellement masculine (Ribeiro, 

1989 : 53). Certains remarquent que l’acculturation peut aussi être un facteur permettant de 

briser les tabous réglant la division sexuelle des activités de production (ibid.). Je ne pense 

pas cependant que ce facteur soit prépondérant dans l’exemple nous concernant, étant donné 

que la division sexuelle du travail est toujours d’actualité tant au niveau de la confection des 

poteries que de celle des calebasses par exemple.  

Je pense plutôt que, au-delà de cette motivation économique, l’ethos social propre à ce 

groupe de langue arawak offre un facteur explicatif plus pertinent. En effet, il est important de 

noter que dans ces sociétés arawak, qu’elles soient palikur ou arawak-lokono, les femmes ont 

toujours eu un fort pouvoir de parole ; de plus, ces sociétés sont matriarcales même si chez les 

Palikur la descendance est patrilinéaire. Ce pouvoir du verbe concrétisé par la pratique d’une 

parole forte, dans le sens acoustique, a été amplement démontré dans la thèse d’Alan Passes 

(1998). Nimuendaju (1926 : 54) notait déjà que « la position dominatrice de la femme palikur 

vis-à-vis de l’homme est certainement le phénomène qui frappe le plus dans la vie sociale de 

cette tribu » et il ajoute plus loin que les femmes dirigent tout dans le foyer ; ainsi, 

continuatrices de leurs aînées, elles tiennent de nos jours les « cordons de la bourse ». Ainsi, 

je pense qu’il existe d’indéniables pré requis sociologiques offrant une possibilité d’ouverture 

vers cette mutation, ceux-ci consistant en une place importante de la femme dans la sphère 

familiale, mais également au niveau de la communauté - rappelons qu’il a existé des femmes 

chamanes (ibid. : 64). Ces facteurs favorisent ainsi, dans un contexte de modernité, une 

 370



 

indépendance financière des femmes palikur et arawak-lokono, indépendance plus difficile à 

imaginer chez les Kali’na, Wayana, Teko ou Wayãpi chez qui les hommes ont plus 

d’ascendant sur les femmes, ces groupes étant patriarcaux. D’ailleurs, comme je le montrerai 

plus bas, dans des conditions économiques similaires les femmes kali’na ne se sont pas 

appropriées la confection et la vente de vannerie et se contentent de commercialiser leurs 

poteries, leurs calebasses ou leurs perlages tandis que leurs hommes organisent eux-mêmes 

leur réseau de vente de vannerie. 

Cette indépendance financière semble bien primordiale pour ces femmes palikur ayant 

un certain ascendant sur leur mari et les hommes en général, comme j’ai pu le constater sur le 

terrain à la suite de Nimuendaju (ibid.) et de Passes (1998). Même si les hommes perçoivent 

par le travail salarié une entrée d’argent importante, les femmes palikur par ce quasi-

monopole à la fois des aides familiales et de la vente d’artisanat parviennent ainsi à maintenir 

cette prééminence et à éviter toute dépendance économique vis-à-vis de leur mari. Ajoutons 

enfin que la vente d’artisanat est aussi un bon moyen pour les Palikur n’ayant ni la nationalité 

française, ni un titre de séjour d’obtenir une entrée d’argent. En effet, environ la moitié des 

Palikur résidant en Guyane sont de nationalité brésilienne. Une maisonnée palikur se trouvant 

dans cette situation précaire peut ainsi cumuler les revenus de la vente de l’artisanat recueilli 

par le travail des femmes avec ceux obtenus par la vente de gibier ou d’un travail salarié 

temporaire par les hommes ; pour le village de Kamuyene, une estimation de 268 € mensuels, 

cumulant revenus de la chasse et vente d’artisanat, est avancée par Grenand et al. (2002 : 47) 

somme à laquelle s’ajoutent éventuellement les aides sociales.  

Pour revenir à la sociologie des vanniers et vannières palikur, grâce au tableau 44 on 

observe que la moyenne d’âge des artisans est relativement basse puisqu’elle est de 45 ans. 

Elle est inférieure à la moyenne régionale (53 ans), calculée à partir de l’effectif des             

171 artisans avec lesquels j’ai travaillé. On constate ainsi, comparé au profil des vanniers 

kali’na (cf. tableaux 49 et 50), qu’il existe un certain renouvellement avec 13 vanniers et 

vannières de moins de 40 ans. Remarquons que la moyenne d’âge des vannières est de 40 ans 

contre 48 ans chez les vanniers. Ainsi, on peut considérer que l’attrait de revenus liés à la 

vente de vannerie permet d’inciter des jeunes hommes et femmes à apprendre à tresser, tâches 

qu’ils apprendraient plus difficilement sinon, en raison de la scolarisation et des emplois 

salariés. En effet, rares sont les jeunes adolescents sachant tresser, l’apprentissage qui 

auparavant avait lieux vers l’âge de 12-15 ans se situe plutôt de nos jours vers les 20-25 ans 

pour ceux ayant le désir de tresser des vanneries. En effet, paradoxalement, si les artisans 

recensés savent tous tresser les vanneries commerciales, c'est-à-dire les paniers clayonnés ou 

 371



 

les catouri-tête, seuls 20 artisans (tous des hommes) sur 39 maîtrisent la confection de 

vanneries domestiques. Ceux-ci représentent seulement la moitié des vanniers palikur 

recensés, leur moyenne d’âge étant plus élevée, 54 ans. Ainsi, si la moyenne d’âge globale 

des vanniers palikur est relativement basse, 45 ans, ce sont les vannières et les vanniers ne 

tressant que des formes commerciales qui tirent cette moyenne vers le bas, alors que la 

moyenne des artisans ne tressant que des vanneries domestiques reste plus proche de la 

moyenne régionale. Ces données statistiques constituent de bons indicateurs explicitant la 

mutation de l’activité en cours. 

Par conséquent, si la vannerie palikur est encore pratiquée par de nombreuses 

personnes, dont des femmes et des jeunes, elle l’est essentiellement à travers des formes 

commerciales, les vanneries domestiques, mêmes si sept sont encore en usage, n’étant plus 

confectionnées dans chaque foyer comme auparavant. 

 
Tableau  46 - Liste des vanniers palikur  

Nom Prénom Age Sexe Localité Ia321

Labonte Djalma 54 M St-Georges 4 
Lapo Emilio 65 M St-Georges 4 
Batista Samuel 60 M Kamuyene 4 
Labonte Simone 45 F Kamuyene 4 
Batista Antonia 50 F Kamuyene 4 
Felicio Igniacio 45 M Kamuyene 4 
Batista Raymone 45 F Kamuyene 4 
Norino Maurice 65 M Kamuyene 4 
Batista Luisa 45 F Kamuyene 4 
Batista Eulina F 30 Kamuyene 4 
Batista Mme Atipa 55 F Kamuyene 4 
Batista José, Atipa 55 M Kamuyene 4 
Guiomet Esther 40 F St-Georges 3 
Guiomet Paulo Emilio 45 M St-Georges 3 
Iapara Clément 25 M 3 St-Georges 
Iapara Euza 23 F St-Georges 3 
Martin Amirando 25 M St-Georges 3 
Batista Isabelle 65 F Kamuyene 3 
Batista 3 Manuel 53 M Kamuyene 
Batista Magdalena 45 F Kamuyene 3 
Ioio Manuel 47 M Kamuyene 3 

                                                 
321 Dans les tableaux suivants, j’ai affecté à chacun des artisans un indice d'activité (Ia). Il permet ainsi de mieux 
caractériser la pratique de cet artisanat pour chacun des vanniers ou vannières. Chaque numéro correspond à une 
classe d’activité que j’ai définit comme suit : 

1: Ancien artisan ne pratiquant plus en raison de l'âge mais ayant bien souvent de grandes 
connaissances en la matière. 
2: Artisan ne pratiquant pas souvent. 
3: Artisan pratiquant régulièrement et commercialisant occasionnellement. 
4: Artisan particulièrement actif et commercialisant une partie de sa production 

 

 372



 

Labonte Candy 30 F Kamuyene 3 
Martin Nineta F 20 St-Georges 3 
Michel Albert 37 M St-Georges 3 
Narcissio Antonio 50 M St-Georges 3 
Narcissio Houcine 24 M St-Georges 3 
Narcissio Felicio Marylène 35 F St-Georges 3 
Narcissio Marianna 27 F St-Georges 3 
 Divaldo 35 M St-Georges 3 
Norino Mauritienne 45 F Kamuyene 2 
Auguste Roussiano 45 M St-Georges 2 
Baptista Joseph 50 M St-Georges 2 
Ioio Gerssant 45 M St-Georges 2 
Lapo Manuel 35 M St-Georges 2 
Martin Léon 50 M St-Georges 2 
Baptista Yanis 33 M St-Georges 2 
Ioio Alfonso 75 M St-Georges 1 
Labonte Auguste 75 M St-Georges 1 
Norino Louis 55 M St-Georges 1 
Moyenne d’âge 45 

 

Tableau 47 – Indice d’activité et sexe des vanniers palikur 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 1 Total Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
à St-Georges 2 12 6 3 23 5 

Nombre de vanniers à Kamuyene 10 5 1 10 0 16 
Nombre de vanniers palikur 12 17 7 3 39 15 
Pourcentage par catégorie 31 44 18 7 100 38 

 

 

Grâce à la commercialisation de certaines formes de vanneries, on peut affirmer que la 

pratique de la vannerie et l’apprentissage de la transformation de la canne d’arouman est 

encore une occupation primordiale dans la vie quotidienne de ces communautés. Cette activité 

permet de conserver un savoir-faire et une pratique des savoirs naturalistes participant de 

l’identité palikur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 373



 

1-1-2 Une vannerie kali’na vieillissante 

 
 

Les Kali’na, à l’instar des Palikur, vivent également en contact depuis plusieurs siècles 

avec le monde occidental, leurs villages étant de nos jours, le plus souvent, situés à proximité 

de bourgs urbains. Malgré tout cela, la langue et de nombreuses traditions sont toujours 

pratiquées. De plus, de par l’engagement de certains de leurs membres dans des associations 

indigénistes, leur identité est particulièrement affirmée et des projets de valorisation culturelle 

sont entrepris notamment par la commune d’Awala-Yalimapo. Ainsi, en dépit d’une 

occidentalisation économique grandissante de la société kali’na, un mode de vie et un 

maintien de nombreuses pratiques propres à ce peuple sont toujours d’actualité. Les Kali’na 

réaffirment leur identité amérindienne tout en participant à la vie sociale et politique de la 

Région Guyane (Collomb et Tiouka, 2000 : 124). 

Les vanneries continuant à être employées régulièrement sont, sans surprise, celles 

liées à la transformation du manioc amer, ce peuple comme tous les autres Amérindiens de 

Guyane utilisant ce tubercule comme aliment de base. Les Kali’na consomment 

essentiellement la galette de manioc (alepa) et le kachiripo, bouillon accompagnant viandes et 

poissons, le cachiri étant toujours la boisson principale de toutes les cérémonies. Ainsi, 

chaque femme possède sa hotte en cloche afin de rapporter le manioc de l’abattis mais aussi le 

bois pour la cuisson de la galette de manioc. Car même si, le plus souvent, les ménagères 

possèdent une cuisinière à gaz, la préparation des aliments à base de manioc se pratique 

toujours sur des platines posées sur un feu de bois. Ainsi, pratiquement tous les foyers 

disposent d’un ou plusieurs éventails à feu (woli-woli), d’une couleuvre à manioc (matapi) et 

des tamis à manioc (manale). J’ai cependant constaté des contrastes entres les villages. Si les 

foyers de Terre-Rouge et de Bellevue sont bien pourvus en vanneries domestiques, la plupart 

des famille possédant un abattis, par contre à Awala-Yalimapo les abattis sont moins 

nombreux (10 % des foyers ayant un abattis d’après Félix Tiouka). Par conséquent, la plupart 

des jeunes femmes de ce village ne détiennent pas, en propre, de vanneries utiles à la 

transformation du manioc mais participent, au sein de leur parenté, à la transformation du 

tubercule pour ensuite partager le fruit de leurs efforts ou bien achètent les galettes de manioc 

à d’autres foyers. À Kourou, dans le village kali’na, rares sont les hommes tressant leurs 

vanneries ; les couleuvres à manioc et autres vanneries-outils pour le manioc sont achetées à 

des membres de la parenté dans d’autres villages kali’na (Parmantier, 2005: 39).  

 374



 

D’autres vanneries, comme les corbeilles à coton (pasuwa) sont de moins en moins 

tressées et seules quelques dames âgées en possèdent encore ; de même le yamat :u n’est plus 

utilisé pour le voyage ou le rangement mais est devenu un objet emblématique propre aux 

piyei ou chamanes. Les paniers ajourés (kolotoko imo y eni et tonoro y eni) sont présents ça et 

là dans certains foyers, essentiellement chez les personnes d’un certain âge. Tandis que les 

poches ajourées (kweke) servent encore pour transporter les produits sur le marché de St-

Laurent-du-Maroni par exemple, ce commerce de poissons boucanés et de fruits étant pratiqué 

par les Kali’na venant de Christiankondre et Langamankondre sur la rive surinamienne du 

Maroni. Les sonnailles (kalawasi) sont sorties lors des cérémonies de levée de deuil ou lors 

des veillées funèbres ; cette vannerie est par conséquent encore régulièrement utilisée mais 

présente uniquement dans les foyers où les femmes pratiquent les danses traditionnelles. De 

même, la couronne d’arouman tressé portant plumes (umali) n’est plus sortie que pour 

quelques cérémonies telles que l’intronisation des chefs coutumiers. Ainsi, 45 % (13 sur 29) 

des formes domestiques kali’na répertoriées sont encore en usage de nos jours. 

 
     Tableau 48 - Vanneries kali’na utilisées domestiquement 

Nom kali’na Nom français Iu 
kurukuru/pamakari hotte en cloche 4 
manale pamakari tamis à cassave 4 
woli-woli éventail à feu  4 
manale enusagala tamis à boisson 4 
matapi presse à manioc 3 
kweke poche ajourée 3 
pasuwa corbeille à coton 2 
kalawasi sonnailles 2 
kolotoko imo y eni panier à œuf  2 
tonoro y eni panier à oiseau 2 
umali couronne à plumes 2 
yamat :u coffret 2 

 
 

D’autre part comme je l’ai évoqué dans le premier chapitre, des hommes se 

spécialisent dans la confection et dans la vente intracommunautaire de vanneries utiles telles 

que tamis, hotte ou couleuvre à manioc. Ainsi, à Terre-Rouge, un homme, Winfred Banda, 

tresse de nombreuses hottes en cloches en liane (kurukuru et pamakari)  afin de les vendre 

(entre 10 et 15 €) à des foyers de son village et des alentours, où l’homme ne sait pas tresser 

ou bien n’a plus le temps de le faire en raison d’un travail salarié. Certains Noirs Marrons, 

Paramaka ou Ndjuka vivant dans la région, peuvent également se fournir en tamis ou 

couleuvre à manioc chez les Kalin’a du bas Maroni. Dans les villages comme Awala-

Yalimapo, Bellevue ou même les villages surinamiens de Christiankondre et 

 375



 

Langamankondre, le même phénomène s’observe : des hommes, le plus souvent originaires 

du Surinam, vendent des vanneries utiles à la transformation du manioc. Ressort ici le facteur 

important de la nationalité des artisans, comme l’a déjà souligné Cousseau (1999) dans son 

travail sur le commerce de l’artisanat en bois chez les populations Noirs Marrons de Guyane, 

les artisans les plus actifs étant ceux n’ayant pas la nationalité française. En effet, certains 

d’entre eux de par leur précarité financière mais également, bien souvent, en raison de leur 

meilleure connaissance des techniques artisanales se spécialisent dans la vente d’artisanat.  

D’autres part, chez les Kali’na, en plus de la vente à l’intérieur de leur communauté, 

quelques artisans vanniers se sont spécialisés dans la confection de pochettes en arouman 

(makoki). Celles-ci sont vendues dans divers magasins de souvenirs de Cayenne, de 

Sinnamary ou de Kourou. Ces quelques artisans vivent principalement à Bellevue et je m’y 

attarderai plus longuement dans la section suivante. Ces vanneries sont depuis près de 150 ans 

prisées par les Créoles comme pochettes de soirée des femmes, des petits makoki (pagra en 

créole) demeurent également prisés pour offrir les dragées de certains baptêmes. 

Le tableau 49 montre une moyenne d’âge particulièrement élevée des vanniers kali’na 

puisqu’elle atteint 62 ans, presque 20 ans de plus que celle des Palikur et bien supérieure à la 

moyenne régionale (53 ans). Contrairement à la relative jeunesse des vanniers palikur, les 

vanniers kali’na sont bel et bien vieillissants et la relève ne semble pas assurée car je n’ai 

rencontré qu’un seul vannier de moins de 40 ans. De plus, on peut remarquer que plus de     

70 % (cumulant les pourcentages des catégories d’Ia 3 et 4) des vanniers palikur pratiquent 

régulièrement cet artisanat (cf. tableau 47) contre 40 % des vanniers kali’na (cf. tableau 50). 

Ainsi, malgré un corpus de connaissance sur cet artisanat bien conservé chez les Kali’na     

(41 motifs recensés et 28 formes connues), de moins en moins de vanneries sont utilisées et 

surtout, les hommes maîtrisant leur confection et les dessins les ornant sont de plus en plus 

âgés. De fait, le relais de la génération de ces artisans risque de ne pas être assuré ; néanmoins 

je pense que la commercialisation de makoki, décorés de motifs ornant auparavant d’autres 

formes, est un facteur permettant la sauvegarde du corpus graphique. Cependant, comme on  

en rediscutera dans le chapitre suivant, certaines formes de commercialisation peuvent 

également être a contrario un facteur  d’uniformisation et d’appauvrissement de ce même 

corpus graphique. 

 

 

 

 

 376



 

  Tableau  49 - Liste des vanniers kali’na 

Nom Prénom Age Sexe Localité Ia 
Ariwanari Ruben 48 M Awala-Yalimapo 4 
Banda Winfred 75 M Terre-Rouge 4 
Tapoka Reinhardt 51 M Terre-Rouge 4 
Kouyouri Jean-Pierre 50 M Bellevue 4 
Bois-blanc Effilié 60 M Bellevue 4 
Lieutenant Joseph 75 M Awala-Yalimapo 3 
Therese Romuld 84 M Awala-Yalimapo 3 
Kajirale Fidelius 61 M Awala-Yalimapo 3 
Winkë  70 M Awala-Yalimapo 3 
Malayawale Kissberg 55 M Terre-Rouge 3 
Kouyouri Henri 45 M Bellevue 3 
François Charles 70 M Bellevue 3 
Blaise M 89 M Awala-Yalimapo 2 
Stioura Yann 50 M Awala-Yalimapo 2 
Rosenberg Beni 45 M Terre-Rouge 2 
Nassia Pollux 50 M Terre-Rouge 2 
Akim  60 M Terre-Rouge 2 
Bronze Grand-père 70 M Bellevue 2 
Tome Claude 45 M Bellevue 2 
Stioura Eric 28 M Bellevue 2 
Tome Augustin 65 M Bellevue 2 
Péca Gratien 55 M Bellevue 2 
Selali Marcel 59 M Bellevue 2 
Louis Jean-Jacques 45 M Bellevue 2 
Kouyouri Ludje 70 M Bellevue 1 
Kouyouri Philibert 75 M Bellevue 1 
St jura Alphonse 70 M Bellevue 1 
Waya Justin 72 M Bellevue 1 
Paul Carlo 80 M Bellevue 1 
Moyenne d’âge 62 

 
 

Tableau 50– Indice d’activité et sexe des vanniers kali’na 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 1 Total Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
à Bellevue 2 2 7 5 16 0 

Nombre de vanniers à Awala-Yalimapo 1 4 2 0 7 0 
Nombre de vanniers à Terre-Rouge 2 1 3 1 7 0 
Nombre de vanniers kali’na 5 7 12 6 30 0 
Pourcentage par catégorie 17 23 40 20 100 0 

 
 

Ainsi, alors que la céramique des Kali’na semble connaître un nouvel essor (Tricornot, 

2005 : 21), leur vannerie ne semble pas suivre cette voie et une volonté de favoriser un certain 

dynamisme serait nécessaire afin de maintenir et de valoriser cet artisanat d’une grande 

richesse dont la connaissance est encore détenue par des artisans malheureusement de plus en 

plus âgés. 

 377



 

1-1-3 Une vannerie arawak novatrice 

 

Avec les Kali’na et les Palikur, les Arawak-Lokono constituent le troisième peuple 

amérindien vivant sur le littoral. Ils vivent principalement dans les villages de Ste-Rose-de-

Lima à Matoury non loin de l’agglomération de Cayenne ainsi qu’à Balaté prés du bourg de 

St-Laurent-du-Maroni dans l’ouest du département. De plus, trois hommes arawak vivent 

avec des femmes kali’na dans le village de Bellevue et confectionnent activement des 

vanneries commerciales. Je n’ai pas eu la possibilité de travailler dans la communauté de Ste-

Rose-de-Lima, mes remarques sur la vannerie arawak-lokono ne sont donc valables que pour 

la communauté de Balaté. 

 

La proximité du bourg de St-Laurent entraîne une urbanisation très perceptible du 

mode de vie pour de nombreux foyers arawak de Balaté. De plus, la situation de ce village, 

trop proche du bourg de St-Laurent, ne permet pas d’ouvrir des abattis et donc de produire 

soi-même son manioc, ce qui limite l’utilisation et donc la confection des nécessaires outils en 

vannerie, que le lecteur dorénavant connaît bien. Néanmoins, si seule une dizaine de familles 

possèdent un abattis dans la Zone de Droit d’Usage située à 20 kilomètres du village,  une 

proportion grandissante de ces foyers veulent se réapproprier cette zone afin d’y ouvrir leurs 

propres abattis (Guyon, 2003). 

 
                 Tableau 51 - Vanneries arawak utilisées domestiquement 

Nom arawak Nom français Iu 
manari tamis à farine 3 
wari wari éventail à feu 3 
manari tamis à boisson 3 
wayari hotte en liane 3 
joro presse à manioc 3 

 

 Ainsi, l’utilisation de vanneries domestiques est restreinte aux quelques familles 

possédant une zone de culture. Chez les Arawak-Lokono, les seules vanneries domestiques 

recensées sont celles ayant trait à la transformation du manioc amer (cf. tableau 51). C’est 

donc seulement 30 % (5 sur 17) des formes arawak répertoriées qui sont encore utilisées de 

nos jours, faisant de ce groupe celui employant le moins de vanneries parmi les Amérindiens 

de Guyane. De moins en moins d’hommes de Balaté savent tresser ces outils en arouman, ce 

qui oblige certaines familles à les acheter sur le marché à Albina, ville surinamienne faisant 

face à St-Laurent-du-Maroni, à des artisans kali’na de Terre-Rouge ou bien à d’autres 

Arawak-Lokono du Surinam. Seuls six hommes de Balaté, dont un décédé depuis la période 

 378



 

où mes enquêtes ont été menées, savent tresser des vanneries en arouman (cf. tableau 52). Et 

les rares fois où ils exercent leur talent, c’est uniquement pour un besoin domestique : tresser 

un éventail, une hotte en liane… Aucun jeune homme, les moins âgés ayant 40 ans, ne 

connaît le travail de la vannerie en arouman. 

Or, si la vannerie en arouman n’est plus que très peu pratiquée par les Arawak-Lokono 

de Guyane française, contrairement à celle du Surinam ou du Guyana particulièrement active 

(Andel, 2000a: 201), par contre une nouvelle forme de vannerie relativement récente et 

originale occupe un certain nombre de femmes de Balaté. 

       Tableau  52 - Liste des vanniers arawak  

Prénom 

 

Nom Age Sexe Localité Ia 
Karwafudji Rudolf 46 M Bellevue 4 
Jubithana F Balaté Yvonne 50 4 
Andries Evy 45 F Balaté 4 
Andrew Elsie 45 F St-Laurent 4 
Karwafudji Bellevue Richard 45 M 3 
Sabaio* Cyril M 40 Balaté 3 
Andrew Marie 60 F Balaté 3 
Edwine June 33 F Balaté 3 
Johanis Sylvina 60 F Balaté 3 
Karwafudji Glenn 45 M Bellevue 2 
Macklena Elisabeth 40 F 2 Balaté 
Esline 2 Michel 40 M Balaté 
Jubithana Hugo 40 M Balaté 2 
Wyngaarde M 65 M Balaté 2 
Biswana Léon 65 M Balaté 1 
Sabaio Henri 50 M Balaté 1 
Moyenne d’âge 48 

 
 

J’ai pu recenser sept femmes (cf. tableau 52) tressant et vendant régulièrement leurs 

paniers constitués de fibres de palmier-bâche (Mauritia flexuosa) qui sont depuis très 

longtemps préparées par les femmes arawak afin de confectionner les hamacs. Comme je l’ai 

déjà expliqué, ce palmier est la plante féminine par excellence (cf. chapitre 4 et 5). Cependant, 

ces nouvelles vanneries sont originales à plusieurs titres : d’une part la matière première 

utilisée n’est guère employée dans la vannerie de Guyane française ou plus largement du 

Plateau des Guyanes contrairement à d’autres parties d’Amazonie comme le sud de 

l’Amazone où les fibres et les pétioles sont couramment tressés (Ribeiro, 1986 :254) ; d’autre 

part ces fibres sont tressées avec une technique absente du Plateau des Guyanes, celle dite 

spiralée cousue. 

 379



 

En fait, c’est dans les années 60-70 qu’une amérindienne venant du Canada (sûrement 

liée à un mouvement évangéliste, religion aujourd’hui très présente chez les Arawak-Lokono) 

se rendit dans des villages du Guyana (Orealla sur le fleuve Corentyne et Moreko Bay Village 

notamment) ainsi qu’à Georgetown et, observant les femmes travaillant les fibres de ce 

palmier pour en faire des hamacs, leur suggéra qu’elles pouvaient également les tresser afin 

d’obtenir des paniers. Elle leur apprit ainsi la technique spiralée cousue (coiled basketry) 

couramment employée en Amérique du Nord (Mason, [1904] 1988 : 84). Par la suite, à l’aide 

de catalogues et de formations ayant lieu à l’école et dans le cadre missionnaire évangélique, 

les jeunes femmes arawak de différents villages du Guyana apprirent cette technique et 

créèrent de nombreuses formes. Aujourd’hui, au Guyana, il existe un commerce de paniers et 

de hamacs pour touristes dont la production provient majoritairement des villages de Moruca 

(Santa-Rosa), Santa Mission (Demerara) et St. Cuthberts (fleuve Mahaica) (Andel, 2000a : 

200). En Guyane française, cette technique a été introduite par quelques femmes du Guyana 

(Marie Andrews, Sylvina Johanis, Evie Andries) ayant émigré à Balaté dans les années 80. Ce 

sont ces femmes qui enseignèrent ce type de vannerie aux autres. Et, jusqu’à aujourd’hui, ces 

femmes originaires du Guyana et leurs filles, restent celles tressant et commercialisant, 

majoritairement, leurs vanneries en fibres de palmier. La plupart des vannières vendent par le 

bouche à oreille ou laissent en dépôt leurs ouvrages dans quelques boutiques du littoral 

(Cayenne, St-Laurent ou Kourou). Cependant, une femme a, fait rare, monté sa propre 

entreprise (SIA) et a dû s’inscrire à la Chambre des métiers en tant qu’artisan afin de pouvoir 

participer à différentes foires mais surtout afin de tenir un stand au Marché de St-Laurent. 

Ainsi, depuis quelques années, Elsie Andrew crée et vend ses vanneries en palmier-bâche 

ainsi que des hamacs ; elle est particulièrement active et participe à divers salons en Guyane : 

du tourisme, du développement local…  

Par ailleurs, il existe également des vanniers arawak vendant leur production de 

vannerie en arouman. Ils tressent principalement des pochettes en arouman ou makoki qu’ils 

vendent aux magasins de souvenirs de Cayenne. Il s’agit essentiellement de trois artisans 

vivant à Bellevue, les frères Karwafudji dont un est toujours actif en ce moment, ainsi que 

deux artisans de Balaté (Cyril Sabaio et Michel Elsine) qui ont, par le passé, également vendu 

de nombreuses vanneries. 

 

 

 

 

 380



 

Tableau 53 – Indice d’activité et sexe des vanniers arawak 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 1 Total Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
à Bellevue 1 1 1 0 3 0 

Nombre de vanniers de Balaté 3 4 4 2 13 7 
Nombre de vanniers arawak 4 5 5 2 16 7 
Pourcentage par catégorie 25 31 31 13 100 44 

 
 

Ainsi, à l’instar de la vannerie palikur, ce sont bien les femmes qui ont redonné un 

certain dynamisme à cet artisanat en créant un style nouveau. Elles représentent d’ailleurs    

44 % des artisans vanniers recensés, et plus de la moitié des vanniers de Balaté. Et ce sont 

bien ces vannières qui s’avèrent les plus dynamiques puisqu’elles représentent plus de 66% 

des artisans réguliers (6 femmes sur les 9 ayant un Ia de 3 et 4). La moyenne d’âge des 

vanniers et vannières de Balaté est moins forte que la moyenne régionale puisqu’elle s’élève à 

48 ans ; cependant, aucun jeune artisan ne s’intéressant à cette activité, il n’existe pas 

actuellement de renouvellement pour cette population d’artisans. Tout ceci laisse à penser que 

la vannerie en arouman arawak-lokono ne risque pas de se maintenir en Guyane française, ce 

qui n’est, semble-t-il, pas le cas au Surinam ou au Guyana. De même, la vannerie en palmier-

bâche ne connaît pas non plus le dynamisme de celle du Guyana. Toutefois, les divers projets 

de valorisation de la ZDU de Balaté pourraient entraîner de nouveau besoins en vanneries 

domestiques. Et, couplé avec une meilleure organisation de la filière artisanale en Guyane le 

dynamisme de cette communauté pourrait également enrayer ce déclin. 

 
 
 

1-1-4 La vannerie créole : un artisanat en sursis 

 
 

Si chez les Amérindiens du littoral, la vannerie a subi, et subit toujours, de profonds 

bouleversements, la vannerie créole, témoignant d’un mode de vie rural antérieur n’est pas 

non plus épargnée. J’ai mené mes enquêtes dans trois bourgs ruraux enclavés de Guyane : 

Saül, Ouanary et Kaw où l’on pouvait s’attendre à une survie de l’activité. Ceux-ci demeurent 

les vestiges d’un style de vie rural créole aujourd’hui en voie de disparition ; d’ailleurs ce sont 

en grande partie dans ces communes de Régina (dont fait partie Kaw), de Ouanary ou de 

Mana que la créolité rurale guyanaise et ses traditions se sont forgées (Jolivet, 1982). 

L’agriculteur créole, à l’instar des peuples amérindiens et marrons, était à même de 

confectionner la case de la famille, le canot et les divers ustensiles nécessaires à la 

 381



 

transformation du manioc, tout un savoir-faire étant transmis de génération en génération 

(Mam-Lam-Fouck, 2002: 144). Cependant, celui-ci a commencé à être mis à mal par l’exode 

rural, commencé au lendemain de la Seconde Guerre Mondiale, et qui n’a pas diminué depuis. 

Il a ainsi considérablement réduit la population de ces petits bourgs  (Orru, 2001 : 136). Le 

mode de vie des Créoles s’urbanisant, les pratiques agricoles et artisanales anciennes tombent 

d’autant plus en désuétude. Ainsi,  aujourd’hui, Kaw reste le seul lieu où la vannerie créole 

est encore la plus pratiquée et utilisée domestiquement, cinq artisans (sur une cinquantaine 

d’habitants) y ont été recensés tandis qu’un seul vannier continue à exercer à Ouanary, deux à 

St-Georges-de-l’Oyapock et deux à Saül (cf. tableau 55). Dans les autres communes de 

Guyane, il existe ça et là des artisans, âgés, isolés comme à Iracoubo, Montsinéry, Régina ou 

Mana mais il ne m’a pas été donné l’occasion de les rencontrer.  

Dans les villages où j’ai enquêté, six vanneries domestiques sont occasionnellement à 

rarement utilisées soit 38 % (6 sur 16) des vanneries créoles répertoriées (cf. tableau 54). 

Ainsi, à Saül quelques hommes se servent encore de hottes en liane pour aller à la chasse ou à 

l’abattis. Dans le passé, d’autres vanneries comme les outils pour transformer le manioc ou les 

coffres en arouman étaient confectionnées à Saül mais elles ne sont plus présentes que dans la 

mémoire des anciens. Par contre, dans le village de Kaw les paniers clayonnés pour rapporter 

les produits de l’abattis ainsi que le tamis à manioc restent encore en usage. La couleuvre à 

manioc créole ne semble plus employée depuis une vingtaine d’années alors qu’elle l’était 

encore dans les années 70 tant à Mana qu’à Ouanary (Jolivet, 1971: 45, 1972). Les Créoles 

confectionnant encore du couac ont tous adopté la presse en bois brésilienne. Il ne semble 

plus exister qu’un seul homme à Kaw sachant tresser la couleuvre créole, dont un exemplaire 

est exposé à la Maison de la Réserve Naturelle de Kaw. 

 
       Tableau 54 - Vanneries créoles utilisées domestiquement 

Nom créole Nom français Iu 
katouri-do hotte en liane 3 
panye panier agricole 3 
woli woli éventail à feu 2 
manaré tamis à farine 2 
katouri-têt chapeau 2 
pagra pochette 2 

 
 
Le katouri-têt, à Kaw comme à Ouanary, est également porté pour se protéger de la 

pluie ou du soleil. Ce chapeau, appartenant plutôt de nos jours au folklore guyanais, couvre 

aussi la tête de certaines vendeuses du marché de Cayenne et décore de nombreux intérieurs 

guyanais. D’ailleurs, M. Cippe de Ouanary est le dernier à encore tresser le véritable panãku 

 382



 

créole, c’est-à-dire le katouri-têt allongé en forme de pirogue renversée, les artisans de Kaw 

ne tressant que celui dit katouri-chinois de forme ronde et pointue. 

Le pagra complète toujours la tenue de femmes créoles lors de certaines occasions 

telles que baptêmes, mariages, messes ou autres festivités. Il n’est, par contre, plus 

confectionné par les vanniers créoles, des vanniers palikur, kali’na et arawak en étant 

aujourd’hui les seuls producteurs. Ces pochettes sont vendues le plus souvent pas les 

boutiques de souvenirs de Cayenne comme on le verra dans la section suivante. 

À St-Georges-de-l’Oyapock, une association soutenue par la Mairie et pilotée par Melle 

Roger essaie, à l’aide d’ateliers de réinsertion pour les titulaires du RMI, de relancer la 

vannerie en s’inspirant tant du savoir palikur que créole. Un homme, M. Grégoire, enseigne à 

des volontaires comment tresser le coffre créole (pagara), le goli ou le réservoir. Il est peut-

être un des derniers à maîtriser la confection du pagara créole. 

         Tableau 55 - Liste des vanniers créoles de Guyane française 

Ia 

Les vanniers créoles connaissent l’une des moyennes d’âge la plus forte de Guyane,   

62 ans. Je n’ai rencontré aucun jeune sachant tresser. À part l’association culturelle de St-

Georges, l’apprentissage de cet artisanat n’existe plus. Même à Kaw, aucun jeune n’apprend 

plus le savoir de ses aînés, la plupart d’entre eux partant dans l’agglomération cayennaise 

attirés par le mode de vie urbain. 

 

Nom Prénom Age Sexe Localité 
Joseph Bertie 65 M Kaw 4 
Joseph Hélène 60 F Kaw 4 
Victor Victor 50 M Kaw 3 
Joseph 65 Kaw Maurice M 3 
Cippe M 74 M Ouanary 3 
Roger Melle 45 F St-Georges-de-l’Oyapock 3 
Charles Philippe 35 M Saül 2 
Timan M 84 M Saül 2 
Grégoire M 2 75 M St-Georges-de-l’Oyapock 
Brassé Rodor 62 M Kaw 2 
Nono M 71 Saül M 1 
Moyenne d’âge 62 

 
 
 
 
 
 
 

 383



 

Tableau 56 – Indice d’activité et sexe des vanniers créoles 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 1 Total Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
de Kaw 2 2 1 0 5 1 

Nombre de vanniers de Ouanary 0 1 0 0 1 0 
Nombre de vanniers de St-Georges-de-l’Oyapock 0 1 1 0 2 1 
Nombre de vanniers de Saül 0 0 2 1 3 0 
Nombre de vanniers créoles 2 4 1 2 4 11 
Pourcentage par catégorie 18 36 9 36 - 18 

 
 

Comme le montre les tableaux 55 et 56, les artisans les plus actifs (Ia de 3 et 4) ont 

majoritairement plus de 60 ans et représentent 54 % de la population des vanniers, ne 

constituant, cependant, qu’un effectif de 6 personnes… Seules deux femmes pratiquent la 

vannerie créole, dont une relativement jeune de 45 ans (Melle Roger) dont les activités se 

déroulent strictement dans le cadre d’une production à destination commerciale. Seuls les 

artisans de Kaw et de Saül tressent des vanneries pour leur usage domestique mais également 

dans le cadre d’une vente locale aux touristes. Le village de Kaw est en effet intégré au 

parcours des rares « tour operators » organisant des visites dans le fameux marais de Kaw 

connu pour sa biodiversité élevée. Ainsi, le tourisme dans ce bourg isolé permet une vente 

d’artisanat local, vente marginale certes mais qui, je le pense, permet de maintenir une 

pratique en perte de vitesse. 

La vannerie créole est véritablement un artisanat en sursis qui risque de disparaître 

pour ses usages domestiques d’ici une décennie. Elle deviendra ainsi uniquement un artisanat 

folklorique témoignant d’un mode de vie révolu, car seule sa commercialisation permettra de 

maintenir des techniques et un savoir-faire originaux. 

 384



 

1-2 Les vanniers de l’intérieur 
 
 

Contrairement aux populations localisées sur le littoral, les populations de l’intérieur - 

c'est-à-dire celles vivant le long des fleuves Maroni ou Oyapock- connaissent encore de nos 

jours des systèmes de production largement basés sur des activités comme la pêche, la chasse 

et surtout l’agriculture sur brûlis, à l’exception notable toutefois des Aluku. Certes, ayant 

majoritairement acquis la nationalité française, les Amérindiens touchent également les 

allocations de l’Etat mais cette entrée de numéraire sert principalement à l’achat de produits 

manufacturés indispensables à la chasse, la pêche et la cuisine comme les fusils, les 

cartouches, les hameçons, filets, moteurs de pirogues, pirogues (essentiellement pour les 

Amérindiens de l’Oyapock), essence, sabres d’abattis, marmites, casseroles… L’achat 

régulier de nourriture « exotique », dans le cas des Amérindiens est encore marginal à part 

pour des denrées particulières comme le sucre, le sel ou l’alcool. Ainsi, les Amérindiens 

restent encore attachés à un mode de vie ayant pour base l’exploitation de leur environnement. 

Le cas des Aluku est particulier, car même s’ils continuent à pratiquer l’agriculture, produire 

du couac et secondairement chasser et pêcher, leur mode de vie tourné vers le salariat, le 

transport et l’extraction de l’or a incorporé de façon beaucoup plus massive des aliments 

occidentaux et les produits manufacturés (Hurault, 2000; Orru, 2001). Ainsi, la vannerie 

amérindienne du sud de la Guyane est, comme je vais le montrer, encore vivante et 

dynamique alors que celle des Aluku se rapproche davantage du cas créole décrit plus haut. 

 

Le peuple teko vit à la fois sur le haut Maroni et sur le moyen Oyapock- bas Camopi, 

sa population étant ainsi scindée en deux, sans être totalement séparée, et côtoie à la fois les 

cultures wayana et apalai du Maroni et wayãpi de l’Oyapock. Comme je l’ai déjà signalé, les 

Teko constitue le peuple amérindien de Guyane le plus faible numériquement et sont bel et 

bien de véritables rescapés de l’hécatombe démographique ayant affecté les populations 

indigènes d’Amazonie.  

La vannerie teko est celle qui, chez les Amérindiens du Sud, est aujourd’hui la plus 

pauvre en diversité de formes répertoriées (26). Sur ce nombre de formes recensées auprès des 

artisans, seul un petit nombre est encore utilisé dans les foyers teko (cf. tableau 57) puisqu’ils 

 
1-2-1 La vannerie teko : un artisanat à valoriser 

 
 

 385



 

ne se servent que de 12 formes soit 46 % des vanneries totales. La vannerie teko subit, depuis 

une trentaine d’années, une profonde érosion de l'utilisation domestique et des savoirs 

techniques et botaniques artisanaux qui demeurent cependant sans commune mesure avec 

celle observée chez les populations du littoral. On remarque que ce sont toujours les 

sempiternels outils indispensables à la transformation du manioc amer qui constituent les 

vanneries les plus utilisées. Les vanneries destinées à la cueillette, la chasse ou la pêche 

restent également toujours prisées (watsey waita, tzolo, pilapihika) ainsi qu’une vannerie à 

usage rituel322. 

 

 Tableau 57 - Vanneries teko utilisées domestiquement  
 

Nom teko Nom français Iu 
tapekwa paku luwadj éventail à feu queue de paku 4 
tepitzi presse à manioc 4 
tzimbo waita hotte ouverte en liane 4 
ulupẽhem ea’imã’ẽ 4 tamis serré 
ulupẽhem ea’uhumã’ẽ bedju tamis à cassave 4 
witu natte à manioc 4 
kadzala panier ajouré 3 
watsey waita hotte temporaire en feuille de wassay 3 
tzolo poche temporaire 3 
pilapihika épuisette 2 
tapia’i elupa. bande pour imposition de fourmis 2 
ulupẽhem ea’uhumã’ẽ kwaki tamis pour le couac 2 

 
 

Sur le haut Maroni, les Teko vivent mélangés et souvent inter-mariés avec les 

Wayana. L’influence de ces derniers est devenue prépondérante depuis une génération, les 

artisans tressant de plus en plus avec des techniques wayana. Seuls les couleuvres et les 

éventails sont encore tressés à la manière teko. Dans les villages de ce fleuve, seuls deux 

Teko connaissant véritablement la vannerie de leur peuple, les formes teko disparaissant 

petit à petit au profit des formes wayana. Yalali Panapuy est un des rares Teko323 à savoir 

encore tresser le panier-tatou et tresse aussi de très belles couleuvres teko. S’il les 

confectionne suivant  la forme propre à son ethnie il peut également utiliser des points de 

vannerie wayana comme alama uponpë montrant ainsi l’interpénétration des techniques 

entre ces peuples partageant les mêmes lieux de vie. À Camopi, il n'existe qu'un seul 

artisan teko, Takuluman, vendant occasionnellement son artisanat. Et, avec Joachim 

                                                 
322 Il s’agit de l’imposition des fourmis aux jeunes filles ayant leurs premières menstrues qui continue à être 
pratiquée par ce peuple et par les autres Amérindiens du sud de la Guyane. 
323 Yalali est né d’un père wayana et d’une mère teko, comme un grand nombre d’habitants de Kayodé. 

 386



 

Panapuy, Joseph Chanel ainsi que le grand-père Monnerville324, il fait partie des meilleurs 

connaisseurs de la vannerie teko de la commune. Ainsi, un faible nombre de vanniers 

connaît bien cet artisanat. 

 
                                                

Je tiens à préciser que les tableaux 58, 61 et 64 listant les informateurs amérindiens du 

sud de la Guyane, ne comportent pas tous les artisans mais seulement les principaux et/ou 

les meilleurs connaisseurs de la vannerie. En effet, contrairement aux vanniers du littoral, 

beaucoup moins nombreux, tous les hommes amérindiens wayana, apalai, wayãpi et teko 

en âge de se marier maîtrisent encore un savoir-faire de base. Cette réalité s’inscrit plus 

largement dans la persistance (même si elle est battue en brèche par le salariat) de la 

division sexuelle ancienne du travail. Par conséquent, si tous les vanniers les plus 

renommés et les plus actifs ont été rencontrés ainsi qu’un maximum d’autres pères de 

famille, ces tableaux non exhaustifs constituent cependant un profil pertinent des vanniers 

de ces peuples. Si les moyennes d’âge, obtenue par cette méthode, peuvent être considérées 

comme légèrement plus élevées que la réalité, elles restent cependant représentatives. 

Le tableaux 58 montre qu’il existe de jeunes vanniers teko et que, pour peu qu’ils 

acquièrent toutes les techniques de leurs aînés, la transmission du savoir sera maintenue. 

Cependant la moyenne d’âge relativement basse des vanniers teko ne doit pas cacher la 

réalité : la vannerie teko n’est plus maîtrisée que par un faible nombre d’artisans. Si la 

plupart des hommes adultes teko de Camopi de plus de trente ans savent encore tresser 

tamis, hotte, éventail à feu, natte, épuisette et poche, rares sont ceux qui tressent encore la 

presse à manioc ou les autres formes citées au chapitre 2. L'érosion du savoir est encore 

plus grande chez les jeunes hommes de Camopi. En effet, ils sont peu à connaître encore 

l'art de la vannerie. La scolarisation contrariant l’apprentissage des techniques endogènes 

et l'intrusion de la monétarisation permettant l’achat de produits manufacturés sont les 

principaux facteurs directement liés à cette perte de savoir. Même si, comme je l’ai déjà 

abordé plus haut, le goulot démographique qu’a connu ce peuple il y a un demi-siècle doit 

être un facteur initial non négligeable. 

 

 

 

 
324 Cet homme est malheureusement décédé quelques mois avant la soutenance de cette thèse. 

 387



 

Tableau  58 - Liste des vanniers teko 

Nom Prénom Age Localité Ia 

Switman André, Takuluman 45 Camopi 4 
Panapuy Yalali 48 Kayode 3 
Chanel Joseph 50 Camopi 3 
Monnerville Francis 40 Camopi 3 
Panapuy Joachim, Tekelelupa 60 Camopi 3 
Paul Vincent 29 Camopi 3 
Petitpied Éric 18 Camopi 3 
Yapata Kayode 2 Claude 29 
Panapuy James Camopi 29 2 
Monnerville Grand père 70 Camopi 1 
Moyenne d’âge 42 

 

1 Total 

Tableau 59 – Indice d’activité et sexe des vanniers teko 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
de Camopi 1 1 5 1 8 0 

Nombre de vanniers du haut Maroni 0 1 1 0 2 0 
Nombre de vanniers teko 1 6 2 1 0 10 
Pourcentage par catégorie 10 60 20 10 100 0 

 

Notons qu'il existe à Camopi de nombreuses unions matrimoniales entre Wayãpi et 

Teko, comme sur le Maroni avec les Wayana mais la distinction entre les communautés 

demeure. Cette proximité de vie imprègne cependant la culture matérielle et il n'est pas 

rare de voir un Teko tresser des vanneries avec des techniques wayãpi. Néanmoins, c'est à 

Camopi que se tresse encore l'essentiel de la vannerie teko. Sur le Maroni, les Teko, bien 

davantage mélangés avec les Wayana, ne tressent quasiment plus que de la vannerie 

wayana. 

La vannerie teko étant sans conteste celle qui subit le plus de pertes, il serait urgent 

d'aider à relancer cet artisanat afin de sauver les savoirs encore présents chez quelques 

artisans325 comme le suggèrent quelques individus particulièrement dynamiques de 

Camopi. 

 

                                                

 

 
325 Plus largement, c'est tout l'artisanat et la culture teko qui demeurent dans cette situation et mériteraient que 
l'on fournisse un effort particulier pour les sauver de leur naufrage imminent. 

 388



 

 

1-2-2 La vannerie wayãpi : un artisanat dynamique 

 

La vannerie des Wayãpi de Guyane est beaucoup plus vivante que celle des Teko. 

Nous avons déjà signalé plus haut qu'ils tressaient 31 formes, 25 motifs dont 24 encore 

régulièrement et qu'ils utilisent 53 espèces de plantes. Si c'est bien à Trois-Sauts que la 

vannerie wayãpi est encore la plus dynamique, celle de Camopi connaît également une bonne 

vitalité avec beaucoup d'artisans en activité. Tous les Wayãpi de la commune de Camopi sont 

de nationalité française, à l’exception de quelques adultes de Trois-Sauts : ceux-ci, venus du 

Brésil depuis une vingtaine d'années, n'ont pas encore acquis la nationalité française, tous les 

autres l'ayant obtenue de 1970 à 1980.  

À Camopi, les foyers wayãpi emploient toujours un grand nombre de vanneries       

(24 formes sur 37) soit 65 % des formes wayãpi répertoriées. De même au niveau des motifs, 

nombreux sont ceux encore connus et tressés régulièrement. La pratique de la vannerie est 

particulièrement active et tout homme maîtrise l’art de tresser les formes principales liées au 

manioc. À Trois-Sauts, le nombre des vanneries domestiques est légèrement supérieur à celui 

cité pour les Wayãpi de Camopi. J’ai recensé 27 formes utilisées sur les 37 connues            

(cf. chapitre 2) soit 73 % des formes wayãpi répertoriées. En effet, sur le haut Oyapock, 

certaines femmes se servent encore de la corbeille à farine (panakali) ainsi que de deux 

paniers ajourés (sirita et pisukwa) que je n’ai pas observés à Camopi. Par conséquent, les 

Wayãpi de Trois-Sauts mais aussi de Camopi demeurent, en Guyane,  la communauté 

utilisant le plus grand nombre de vanneries dans sa vie quotidienne. C’est également parmi 

eux que l’on peut rencontrer le plus grand nombre de vanniers, surpassant même les Wayana. 

Tous les jeunes hommes wayãpi de moins de 35-40 savent confectionner tamis, éventails, 

hottes et autres paniers ou nattes qu'ils décorent de plusieurs motifs ; par contre plus rares sont 

ceux pouvant tresser une couleuvre. Enfin, la plupart des hommes de plus de 40 ans savent 

tresser la majorité des vanneries ; ceci reste cohérent avec le pattern d’acquisition de savoir, 

car ce n’est qu’après 30 ans qu’un homme wayãpi est considéré maître des savoir-faire 

propres à sa communauté. 

 

 

 

 

 389



 

 

 
                                        Tableau 60 - Vanneries wayãpi utilisées domestiquement  

 (les vanneries uniquement recensées à Trois-Sauts sont marquées d’un *) 

Nom wayãpi Nom français Iu 
mitu natte à manioc 4 
pinolu'ã panãkũ hotte ouverte en comou 4 
tapekwa iwalalamã’ẽ éventail à feu à petites rayures 4 
tapekwa kaliakuapekãnge éventail à feu "omoplate de daguet" 4 
tapekwa upiwa éventail à feu à mailles droites 4 
tepisi presse à manioc 4 
ulupẽalasukawa tamis pour la grosse cassave 4 
ulupẽanã tamis serré 4 
ulupẽtea’i tamis à cassave 4 
ilikilitea’u 4 panier ajouré à gros yeux 
ilikilitoa'i 3 panier ajouré "nid d'oiseau" 
ipei poche temporaire 3 
ki’ĩy moka’ĩnga 3 panier à piment 
simo panãkũ hotte ouverte en liane 3 
tapekwa tapia’ilena 3 éventail à feu "emplacement des fourmis" 
tapekwa teyusinge éventail à feu "museau du tejou" 3 
wasey panãkũ hotte temporaire en feuille de wassay 3 
watula panier à mailles serrées 3 
sirita* panier à fines mailles ajourées 3 
wilika épuisette 3 
pisukwa* panier à mailles serrées 2 
panakali* corbeille à farine 2 
kalilu yasa coffret cousu 2 
masiwa nasse 2 
samele couronne de plumes 2 
sapalena poche à appât 2 
yakalepile coffret plié 2 

 
 
 

Une lecture du tableau 60 permet de mieux appréhender la diversité des vanneries que 

l’on peut rencontrer dans la plupart des foyers wayãpi. Encore et toujours les outils servant à 

la préparation du manioc sont majoritaires mais un observateur attentif pourra aussi remarquer 

les nombreux paniers de formes diverses suspendus dans la plupart des carbets des moyen et 

haut Oyapock. Et, quand on a la chance de pouvoir observer ce que renferment les divers 

modèles de coffrets en feuilles de palmes kuluwa, on y découvrira en sus de monceaux de 

perlages, les belles couronnes samele que les danseurs sortent à l’occasion de certains 

événements, ou encore des flacons de parfum, des boules de mani… 

La commercialisation des vanneries est bien plus marginale et occasionnelle que sur le 

littoral bien qu’une tentative à petite échelle ait été tentée entre 1970 et 1980. À Camopi, trois 

Wayãpi vendent leurs vanneries ainsi qu'arcs et flèches aux fonctionnaires et autres personnes 

de passage. Ils sont de très bons connaisseurs de leur artisanat. Deux personnes, Renaud Saki 

 390



 

et Breto Jean-Baptiste, tirent même une grande partie de leurs revenus de cette activité. Celui-

ci est difficilement chiffrable mais je l’estime néanmoins à une moyenne de plusieurs 

centaines d'euros par mois. Par contre, dans les hameaux de Trois-Sauts, en raison de leur plus 

grand isolement la vente de vannerie est plus occasionnelle ; cependant certains artisans 

comme Bertrand Alumã, Laurent Pilauku, Hubert Walaku ou Jocelyn Kawilili en 

commercialisent à des chercheurs de passage, à des fonctionnaires (instituteurs, gendarmes, 

infirmiers et agents de l’Etat en mission) et depuis deux ans à la coopérative artisanale qui a 

vu le jour à Cayenne. 

 
 

                Tableau 61 – Liste des vanniers wayãpi  

Nom Prénom Age Localité Ia 
Jean-Baptiste 55 4 Breto Camopi 
Saki Renaud 49 Camopi 4 
Man Gilles 45 Camopi 4 
Alumã 4 Bertrand 45 Pina 
Pilauku Laurent 45 4 Yawapa 
Walaku Hubert 50 Zidock 4 
Kawilili Jocelyn Roger 55 4 
Ayota (Ayuluta) Emilien Camopi 50 3 
Angelo Martin 50 Camopi 3 
Zidock 49 André, Aso Camopi 3 
Juan Gaston 42 Camopi 3 
Zidock 28 François Camopi 3 
Maïpuri René 45 3 Pina 
Maïpuri 30 Julien Yawapa 3 
Zidock Paul 54 3 Zidock 
Lasuka Raymond 59 Zidock 3 
Pawey Jacky 3 50 Zidock 
Yawalu André, Tatu 52 Zidock 3 
Yawalu Robert 58 Zidock 3 
Zidock 3 Raymond 55 Zidock 
Wilapile Gilbert Zidock 40 3 
Lasuka Papy, Paul 55 Zidock 3 
Yapock Arthur 60 Zidock 3 
Kuyuli Ferdinand 50 Zidock 3 
Pawey Charles 45 Pina 3 
Roger Thomas 50 Roger 3 
Pilolo Pierre 27 Roger 3 
Pilolo Hervé 43 Roger 3 
Pilolo Lucien 40 Roger 3 

 391



 

Pilauku Wilfrid 40 Yawapa 3 
Yapock Georges 26 Zidock 3 
Miso Jean-Michel 28 Zidock 3 
Wilapile Max 40 Zidock 3 
Wilapile André 50 Zidock 3 
Moipe Régis 50 Zidock 3 
Miso Henry 45 Zidock 3 
Yawalu Pascal 38 Zidock 3 
Pilolo Bruno 42 Zidock 3 
Zidock Roland 39 Zidock 3 
Samani Olympe 40 3 Roger 
Jean-Baptiste Roger Camopi 50 2 
Mata Jérémy 30 Camopi 2 
Yapock Raymond, Yemiwa 74 Zidock 2 
Totowa Philippe 70 Camopi 1 
Yaman Julien 60 Camopi 1 
Tamali  Capitaine Antoine 75 Zidock 1 
Moyenne d’âge 47 

 
 

Tableau 62 – Indice d’activité et sexe des vanniers wayãpi 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 1 Total Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
de Camopi 3 5 2 2 12 0 

Nombre de vanniers de Trois-Sauts 4 28 1 1 34 0 
Nombre de vanniers wayãpi 7 33 3 3 46 0 
Pourcentage par catégorie 15 71 7 7 - 0 

 
 
 
La moyenne d’âge de 47 ans est surévaluée du fait que je n’ai pu enquêter avec les 

plus jeunes vanniers de 20-30 ans en raison du manque de temps, préférant cibler mes 

entretiens avec des individus souvent plus âgés sensés mieux maîtriser cet artisanat, facteur 

biaisant vers le haut la moyenne des vanniers. Même ainsi, cette moyenne d’âge est 

sensiblement inférieure à la moyenne régionale de 53 ans. Et si la moyenne d’âge des 

vanniers wayãpi est sensiblement la même que celle des Arawak ou des Palikur et supérieure 

à celle des Teko,  le tableau 62 montre par contre un très fort pourcentage de vannier actifs  

(Ia de 3 et de 4) à 86 % indicateur fiable du dynamisme de cet artisanat. Ainsi le corpus de 

connaissances de cet artisanat est encore très vivant et pérennisé par une bonne transmission 

intergénérationnelle, contrairement à celui des Kali’na par exemple, chez qui la connaissance 

est encore présente mais concentrée dans les mains d’un faible nombre de personnes, ce qui 

accentue sa précarité. 

 392



 

Cependant, les facteurs brouillant la transmission intergénérationnelle de ce savoir 

deviennent de plus en plus prégnants même au cœur de cette ethnie vivant relativement 

protégée de la vie moderne du littoral.  La scolarisation, comme j’en discuterai dans le 

chapitre suivant, joue en effet un rôle central dans cette perturbation de la transmission. 

Dans leur ensemble, les activités artisanales restent encore bien pratiquées à Trois-

Sauts et à Camopi, et c'est bien dans ces hameaux que la culture matérielle traditionnelle 

demeure la moins perturbée en Guyane, même si la modernité envahit de plus en plus la vie 

quotidienne. La confection de la vannerie, beaucoup plus pratiquée que chez les Teko, reste 

une activité de production très importante pour le statut de l'homme wayãpi, comme je l’ai 

amplement montré dans la première partie de ce travail. Les vanneries wayãpi, mais aussi 

celles des Wayana comme nous allons le voir, sont bien celles dont la diversité persiste le 

mieux en Guyane, conservant, plus globalement, une place de premier plan dans leur culture 

matérielle. 

 
 
 
 
1-2-3 Les vanniers wayana : persistance d’un artisanat traditionnel 

 

Le groupe wayana auquel se sont jointes quelques familles apalai vit sur le haut 

Maroni en amont du bourg de Maripasoula répartit en six villages et quelques hameaux. Et 

c’est bien, après les Wayãpi, les Wayana qui continuent à employer et à confectionner un 

large éventail de formes. Ainsi, ils connaissent le plus grand nombre de vanneries (46) et ils 

en utilisent encore 28 domestiquement soit 61 % de vanneries recensées. Outres la majeure 

partie des outils à manioc, à l’instar des Wayãpi, les Wayana se servent encore d’une grande 

gamme de paniers, soit sept, à laquelle s’ajoutent les monumentaux paniers cérémoniels 

maipuli (cf. tableau 63). Les techniques pour confectionner les différentes parures en 

vanneries portant plumes ainsi que les treillis à insectes zoomorphes, utilisées lors de la fête 

du Maraké, restent toujours connus. En effet, alors qu’elle était de moins en moins pratiquée, 

on assiste peut-être aujourd’hui à un revivalisme de cette célèbre fête du Maraké. Les coffrets 

en feuilles de kuluwa se rencontrent encore chez la plupart des anciens mais ils semblent de 

moins en moins participer du mobilier des jeunes foyers. On peut cependant se demander si 

auparavant ces coffrets, au regard de leur fonction de conservation des objets et des biens les 

plus prestigieux, n’étaient pas déjà des objets que seuls les chefs des familles étendues 

possédaient. 

 393



 

 
                                       Tableau 63 – Vanneries wayana utilisées domestiquement  

Nom wayana Nom français Iu 
tinkïi presse à manioc 4 
manale okïkaglëtop tamis à cachiri 4 
manale ulujoptop tamis pour passer la farine de manioc 4 
opoto natte à cassave 4 
anapamïi éventail à feu 4 
mami katali hotte ouverte en liane 4 
pïlasi pija ewu panier ajouré « œil de l’aigle harpie » 4 
umuli panier à piments 4 
manale kwakëjoptop tamis pour le couac 3 
wawai éventail à feu en fibre de palmier 3 
kumu katali ou sikiliwan hotte ouverte en feuilles de comou 3 
pïlasi ilipetatpë panier ajouré « trou du vers du maripa » 3 
pïlasi pëlijetpë panier ajouré « arête du poisson roche » 3 
pïlasi tamok uputpë panier ajouré « tête de tamok » 3 
tolopït ene panier à oiseau 3 
pïlasi tïmilikhem panier à motifs 3 
makot poche de cueillette 3 
wapu katali hotte temporaire en feuille de wassay 3 
pilipa épuisette 3 
mapuli pëlijetpë grand panier « arête du poisson roche » 2 
maipuli tamok uputpë grand panier « tête de tamok » 2 
maipuli alama uponpë grand panier « alvéole de l’abeille » 2 
pïlasi walamiwet panier « fiente de pigeon » 2 
olok ene coffret pour les parures du olok 2 
kunana treillis à insectes 2 
otoptet natte à déchet 2 
olokapo cimier pour la coiffe olok 2 
amele couronne de plumes 2 

 
 

Six artisans (Ia de 4) vendent leurs vanneries régulièrement dont un, Mimisiku, réputé 

dans tout le département pour son artisanat de qualité. Rappelons que c’est en pays wayana 

qu’il a déjà existé une expérience d’organisation de la filière de vente artisanale d’excellente 

facture avec l’association Caway. Si son activité a été mise en sommeil il y a une dizaine 

d’années  cette association existe toujours et travaille depuis 2005 avec la coopérative 

GADECOOP ; j’en reparlerai dans la section suivante traitant de la commercialisation. Une 

autre association, Jepe, basée à Antecum-Pata, centralise et vend de l’artisanat essentiellement 

de la poterie et des ciels de case. Une partie de leur marchandise est exportée dans un magasin 

du littoral. 

Précisons, comme l’a déjà remarqué Cousseau (1999) pour le cas de Noirs Marrons, 

que les artisans les plus actifs sont souvent des Wayana ou des Apalai n’ayant pas encore 

obtenu la nationalité française. Ils pourvoient à leurs revenus en vendant une partie de leur 

production artisanale.  

 394



 

Tableau 64 – Liste des vanniers wayana-apalai 

Nom Prénom Age Localité Ethnie Ia 
Anakalemi Tampuwale 35 Antecum-Pata Ap 4 
Makuwe  50 Twenke Ap 4 
Mimisiku  54 Antecum-Pata Wa 4 
Alamitso  50 Antecum-Pata Wa 4 
Alupki Tasikale 28 Talwen Wa 4 
Yamo  50 Kayode Ap 4 
Ekene  37 Antecum-Pata Wa 3 
Barbo  45 Antecum-Pata Wa 3 
Siksili  50 Antecum-Pata Wa 3 
Alatalipo  40 Antecum-Pata Ap 3 
Anakalemi père 70 Antecum-Pata Ap 3 
Matawale  30 Antecum-Pata Wa 3 
Ilipi  65 Elahe Wa 3 
Apina Tuti Elahe 50 Wa 3 
Alupki Soko 45 Kayode Wa 3 
Akwayo  43 Kayode Wa 3 
Sikina Sonopi 37 Kayode Wa 3 
Keisu  48 Kayode Wa 3 
Moysini  55 Antecum-Pata Wi 3 
Tasikale  30 Talwen Wa 3 
Alemin Aiku 29 Antecum-Pata Wa 2 
Tëwenaka Yaka 35 Antecum-Pata Wa 2 
Kuliempë  75 Talwen Ap 2 
Kutaka  75 Antecum-Pata Ap 1 
Panapasi  70 Antecum-Pata Wa 1 
Moyenne d’âge 48 

 
Tableau 65 – Indice d’activité et sexe des vanniers wayana-apalai 

Indice d’activité (Ia) 4 3 2 1 Total Nombre de femmes 
Nombre de vanniers 
de Kayode 1 4 0 0 5 0 

Nombre de vanniers d’Elahe 0 3 0 0 3 0 
Nombre de vanniers d’Antecum-Pata 3 7 2 2 14 0 
Nombre de vanniers de Talwen Twenke 2 1 1 0 4 0 
Nombre de vanniers wayana 6 15 2 0 3 26 
Pourcentage par catégorie 23 58 11 8 - 0 

 
 

La pratique de la vannerie reste toujours vivante dans les villages wayana et les jeunes 

gens apprennent encore à tresser les outils destinés à la transformation du manioc. Les 

artisans actifs (Ia de 3 et 4) représentent 71 % des vanniers et la moyenne d’âge de 48 ans est 

du même ordre que celle des Wayãpi (cf. tableau 64 et 65). Mais, contrairement à ces 

derniers, je ne pense pas que cette moyenne soit surévaluée ; en effet il m’a été difficile 

d’enquêter auprès des jeunes hommes wayana, rares étant ceux sachant bien tresser. Si tous 

les hommes de plus de 40 ans maîtrisent la confection des vanneries liées au manioc, 

 395



 

l’apprentissage chez les jeunes se pratique de moins en moins en raison de la scolarisation et 

du désintérêt vis-à-vis de cet artisanat, qui me semble plus prégnant chez les Wayana que 

chez les Wayãpi de Trois-Sauts ou même de Camopi, en raison notamment de la proximité du 

bourg de Maripasoula constituant un facteur perturbant majeur. La scolarisation et le mode de 

vie occidental paraissent bien avoir une plus grande emprise sur les jeunes wayana que sur les 

jeunes wayãpi. D’ailleurs, les produits manufacturés ont bien davantage pénétré les foyers 

wayana que wayãpi, la civilisation matérielle wayana s’avérant être plus exposée et plus 

concurrencée.  Par exemple, alors que chez les Wayãpi le cachiri est toujours conservé dans 

les grands canots en bois et servi aux convives dans des calebasses vernies, les Wayana ont 

remplacé calebasses et poteries par des casseroles et de grandes marmites en métal ou en 

plastique, les poteries de nos jours n’étant plus façonnées que pour la vente. De telles pertes 

matérielles ne sont pourtant pas mécaniquement corrélées à l’introduction d’objets 

manufacturées, puisque même les Kali’na du littoral servent encore, lors des cérémonies, le 

cachiri dans des calebasses ou des poteries décorées (sapela). De même, si la corbeille à 

farine est encore en usage, marginalement certes, chez les Wayãpi, cette même vannerie est 

abandonnée depuis plus d’une dizaine d’années du côté wayana. Je pense que la proximité de 

Maripasoula et de ses magasins explique, en partie, ces différences. Cependant, sur le haut 

Maroni comme dans le reste de la Guyane, il existe un certain nombre des jeunes hommes 

d’une trentaine d’années prenant conscience de la perte culturelle que subit leur communauté, 

précisément parce qu’ils ont été coupés de la transmission du savoir par la scolarisation326. Ce 

sont ces personnes qui, bien souvent, cherchent à se réapproprier la tradition et le savoir 

technique artisanal de leurs aînés. Pourtant, si la vannerie wayana, d’une grande richesse 

esthétique, demeure encore connue par de nombreux artisans, il s’avère que le renouvellement 

de cette génération ne semble pas complètement assuré. Il faut espérer que la jeunesse 

wayana, à la suite de jeunes hommes particulièrement dynamiques et motivés, saura se 

réapproprier les techniques et les savoirs afin de perpétuer cet art original. 

                                                

 

 

 
326 Ces mêmes personnes sont souvent les plus actives sur le plan politique et destinées à être de futurs leaders de 
leur communauté. 

 396



 

1-2-4 La vannerie aluku : un artisanat en voie de disparition 

 
 

Contrairement à la continuité de la vannerie wayana ou wayãpi, la vannerie aluku 

apparaît, après celle des Créoles, une des plus moribondes. Sur les neuf formes recensées, 

seules quatre sont encore employées domestiquement, soit 44 %, dont une rarement et elles 

sont toutes liées à l’agriculture. Les rares vanneries encore en usage en pays aluku sont soient 

achetées aux Ndjuka, à Monsieur Tanon, à Paramaribo soit aux Kali’na ou aux Wayana du 

haut Maroni. Plus précisément si les paniers clayonnés noirs marrons sont encore utilisés et 

achetés aux Ndjuka, les outils utiles à la transformation du manioc ne sont presque plus 

employés et encore moins tressés. On se sert de tamis composites en métal et bois ainsi que de 

presses à manioc en bois. Seules les cassaves utilisées pour les rituels de levée de deuil (broko 

de) demeurent encore confectionnées à partir de farine essorée dans des couleuvres à manioc, 

essentiellement achetées aux Kali’na du Surinam.  

 
 

    Tableau 66 - Vanneries aluku utilisées domestiquement  

Nom aluku Nom français Iu 
motete hotte ouverte en liane 3 
bakisi panier clayonné 3 
faya waway éventail à feu 3 
matapi presse à manioc 2 

 
 
Je n’ai recensé qu’un seul homme, M. Tanon, pratiquant encore régulièrement la 

vannerie, et cette personne est d’origine ndjuka327. Il ne confectionne que des paniers qu’il 

vend aux autres habitants des villages aux alentours. Seuls quelques rares anciens aluku 

connaissent encore cet artisanat mais plus aucun d’entre eux ne le pratique. Après avoir 

parcouru tous les lieux de vie aluku à la recherche de vanniers avec qui j’aurais pu 

m’entretenir, mes recherches sont demeurées vaines. La moyenne d’âge des vanniers en pays 

aluku est par conséquent très élevée, puisqu’elle atteint 65 ans. 

                                                

 

 

 
327 Précisons ici que, d’après les quelques discussions menées avec des artisans, leur vannerie apparaît plus 
dynamique que celle des Aluku et ce principalement dans les villages du Tapanahony au Surinam. Les 
différences socio-économiques entre les Ndjuka, majoritairement surinamiens, et les Aluku, pour l’essentiel 
français, demeurent, comme partout d’ailleurs, un facteur explicatif majeur pour comprendre la plus grande 
vitalité de la vannerie ndjuka, et peut être plus largement l’artisanat en général. En effet, le niveau de vie moyen 
des Aluku, en raison des aides de l’État français et de leur plus fort pouvoir d’achat, est bien supérieur à celui des 
Ndjuka, le Surinam n’octroyant pas d’aides sociales. 

 397



 

Tableau 67 – Liste des artisans aluku de Papaïchton 

Nom Prénom Age Localité Ia 
Tanon - 60 Asisi 4 
Blackaman - 65 Papaïchton 2 
Youssou - 70 Papaïchton 1 
Moyenne d’âge 65 

 
 

Plus aucun jeune ne prend la relève ni n’apprend l’art de la vannerie aluku ; la culture 

matérielle de cette communauté est entièrement modernisée à l’exception notable de la 

persistance  de la pirogue de bois et de certains objets sculptés en bois. On achète dorénavant 

tous les produits manufacturés à Maripasoula, Saint-Laurent ou Paramaribo. Cependant, il est 

important de garder à l’esprit que la vannerie des Noirs Marrons, et a fortiori celles des 

Aluku, n’a jamais eu le dynamisme de la vannerie amérindienne ou même créole. Et comme 

je l’ai montré plus haut, depuis longtemps déjà la vannerie a fait l’objet d’échanges avec 

différents groupes amérindiens comme les Tilio (Koelewijn et Rivière, 1987: 5), les Wayana 

ou les Kali’na. Ainsi, le déclin de la vannerie aluku n’ayant jamais eu une grande originalité 

ne constitue qu’une disparition mineure. Il n’en demeure pas moins que, à l’instar du monde 

créole, cette disparition est symptomatique d’un mode de vie rural sur le déclin ou pour le 

moins en mutation (Hurault, 2000).  

 
 

 
1-2-5 Un artisanat exotique : la vannerie hmong 

 
 

De manière relativement anecdotique mais caractéristique, il est intéressant d’évoquer 

une vannerie exotique présente en Guyane depuis seulement une trentaine d’années, la 

vannerie hmong. Comme je l’ai évoqué au début de mon étude, les Hmong, originaire du 

Laos, sont arrivés en Guyane française à la fin des années 70 et ont été de suite investi dans le 

Plan Vert ayant pour objectif de développer l’agriculture sur le littoral guyanais. 

 La vannerie hmong que j’ai pu observer à Saül, demeure une vannerie entièrement 

domestique réalisée ici par un seul homme, Monsieur Yang, âgé de 77 ans. Si dans 

les localités de Javouhey et de Cacao il existe également certains anciens connaissant l’art de 

la vannerie hmong (P. Salaün, com. pers.), à l’instar de celle de Saül, c’est un artisanat 

marginal dont la transmission semble se tarir. 

La seule famille hmong habitant encore à Saül et vivant de l’agriculture, est composée 

d’un couple de 70 ans environ et de leur plus jeune fils de 35 ans. C’est ce fils, parlant 

 398



 

parfaitement français, qui a été mon traducteur. Le vocabulaire hmong ci-dessous est transcrit 

suivant ses consignes d’écriture. 

M. Yang tresse des vanneries exclusivement pour ses besoins domestiques. Elles sont 

entièrement confectionnées en bambou amer (xyoob hiab), espèce indéterminée. Ce bambou 

domestique a été rapporté de Thaïlande par cette famille. Notons qu’au moins six autres  

« qualités » (j’emploie ce terme créole, ne sachant si les différents noms des bambous 

correspondent à des espèces ou à des variétés) de bambou ont été rapportées pas les Hmong 

en Guyane française. Chaque qualité est utilisée pour un usage particulier. 

Ainsi, cette vannerie est d’introduction récente et n’a pas du tout été inspirée par la 

vannerie autochtone. Elle est donc évoquée ici de manière anecdotique et mériterait une étude 

à part entière chez les autres communautés hmong du département. 

Dans ce seul foyer, sept formes différentes de vannerie ont été répertoriées, elles 

servent toutes aux travaux agricoles (cf. le tableau 68). Toutes ces vanneries sont tressées 

suivant la technique nattée. 

 
Tableau 68 – Vanneries hmong fabriquées à Saül 

Nom hmong Nom français Usage 
Kawm rov hotte fermée Hotte de portage 
Kawm lev hotte fermée Hotte de portage 
Vab yuam tsib van Pour vanner le riz 
Vab yuam ob hiab lev van Pour vanner le riz 
Vab tshaus tamis Pour tamiser le riz 
Pob tawb panier ajouré Panier à légume 
Zes qaib panier ajouré Nid pour les poules 

 

Cette vannerie exotique traitée trop succinctement demeure discrète et marginale en 

Guyane, aussi n’en dirais-je pas plus dans le cadre de cette thèse. Elle méritait cependant 

d’être signalée car elle offre un bel exemple de cette diversité culturelle inhérente à la Guyane 

française. 

 

 399



 

Section 2 Les lieux de production et de vente 
 

 
 

Comme j’ai déjà eu l’occasion de l’évoquer tout au long de ce travail, la 

commercialisation de la vannerie intéresse un nombre croissant de vanniers. Deux grands 

types de commercialisation peuvent êtres identifiés : la vente d’objets utilitaires destinés à la 

transformation du manioc, ce commerce ayant majoritairement lieu à l’intérieur même des 

communautés amérindiennes ou avec les Noirs Marrons, et la vente de vannerie de type 

« souvenir » concernant pratiquement toutes les communautés guyanaises. 

Je commencerai par discuter de la vente de vannerie à usage domestique en présentant 

les lieux où ce commerce est le plus actif en revenant d’abord sur le thème de la spécialisation 

des vanniers, afin de prolonger et de préciser la discussion amorcée dans la section 

précédente. Puis, dans une deuxième partie, la filière de la vannerie commerciale en Guyane 

sera analysée, je dresserai un inventaire des lieux de production, des types de vannerie entrant 

dans le circuit commercial ainsi que des lieux de vente (cf. carte n°4).  

 
 
 

2-1 La vente de vannerie domestique intra-ethnique : l’apparition de 

spécialistes 
 
 

Comme je l’ai expliqué la vannerie n’est plus uniquement une activité que tout homme 

se doit de pratiquer. De plus en plus de chefs de famille, surtout dans la région côtière, ne 

savent plus tresser les vanneries utiles à la production du manioc amer. Par conséquent, un 

nombre croissant de femmes doivent acquérir hors du cercle familial les ustensiles nécessaires 

à la récolte et à la transformation du manioc, c'est-à-dire, au minimum, la hotte, la couleuvre à 

manioc, des tamis, ainsi que des éventails à feu.  

Je ferais une première constatation : on peut observer que les peuples confectionnant 

la galette de manioc ou cassave sont ceux ayant conservé le plus de vanneries-outils – cas des 

Kali’na, Wayana, Wayãpi, Teko – contrairement aux peuples consommant plutôt du couac – 

cas des Palikur, des Aluku ou des Créoles. Ainsi, il s’avère que le besoin en vannerie 

domestique semble plus prégnant chez le premier groupe que chez le second. En effet, la 

préparation de la farine destinée à cuisiner une galette de manioc nécessite impérativement 

 400



 

une couleuvre à manioc en raison de sa plus grande efficacité à extraire les toxines de la 

masse râpée qui sera peu cuite. La presse en bois est beaucoup moins efficiente, mais, en 

raison de sa longue torréfaction, le couac finit par être débarrassé des toxines à la cuisson 

(Grenand, 1996c; Carneiro, 2000). Cette raison technique n’explique cependant qu’en partie 

la persistance ou son corollaire, l’abandon, de certaines formes de vannerie ; le chapitre 

suivant s’attachera à discuter de ces différents facteurs. 

Il n’en reste pas moins que, toutes populations confondues, un nombre grandissant 

d’hommes ne sait plus tresser les vanneries utiles à la transformation du tubercule de manioc 

amer constituant, pourtant, encore la base de l’alimentation des sociétés rurales. De plus, chez 

les Amérindiens, la bière de manioc, ou cachiri, demeure également une boisson très prisée 

tant pour la sociabilité qu’elle permet de maintenir que par ses qualités gustatives. Les 

vanneries (couleuvre et tamis) restent ainsi les pièces maîtresses du procès de production des 

divers aliments à base de manioc mais également de ce « ciment de la vie collective » 

(Grenand, 1980 : 61) que représente le cachiri. Par conséquent, les hommes maîtrisant la 

vannerie et surtout la confection de la couleuvre à manioc, objet le plus complexe et le plus 

délicat à réaliser, se transforment de facto en spécialistes et en pourvoyeurs de vanneries pour 

ceux ne sachant pas ou ne pouvant plus les tresser. Cette évolution implique une mutation 

profonde des relations sociales puisque l’argent (ou le paiement par troc) remplace ici la 

nécessité de savoir tresser ces vanneries pour être apte à prendre épouse. L’équivalent féminin 

était la confection du hamac (mais pas la poterie qui – Lévi-Strauss (1985) le confirme – a 

toujours été l’objet d’une certaine spécialisation). 

Chez les Kali’na ou les Arawak-Lokono du littoral plus que chez les Amérindiens de 

l’intérieur, même si certains hommes achètent de la vannerie à l’extérieur, de nombreux 

foyers se la procurent auprès d’un membre de la famille ou d’un autre vannier de la 

communauté. On observe ainsi un commerce de vannerie domestique interne aux 

communautés. À Terre-Rouge, par exemple, un artisan s’est spécialisé dans la confection de 

pagaies et des hottes en liane kurukuru, destinées à rapporter au foyer bois de feu et produits 

agricoles. Il vend ses hottes 15 € et en l’absence d’aides sociales, cette vente lui permet une 

entrée régulière d’argent. Il est important de préciser que toute femme kali’na se doit de 

posséder le kurukuru, ustensile consubstantiel de son statut de femme et de maîtresse de 

foyer.  

À Awala-Yalimapo, Bellevue, Balaté, Kamuyene ou St-Georges, des vanniers, en plus 

de tresser des vanneries destinées à leur épouse ou aux femmes de leur parenté, en vendent 

également aux autres habitants. Pour toutes ces communautés connaissant toujours des liens 

 401



 

étroits et réguliers avec celles des pays voisins, souvent fondés sur des réseaux de parenté, 

(Surinam dans le cas des Kal’ina et Arawak-Lokono, Brésil pour les Palikur), il n’est pas rare 

qu’ils se procurent ces vanneries auprès d’eux.  

On rencontre aujourd’hui ces spécialistes dans toutes les communautés amérindiennes 

et accessoirement chez les Noirs Marrons : un vannier d’Assisi vend régulièrement ses 

paniers clayonnés (10 €) à des femmes aluku de Papaïchton, Loka ou Assisi. Celles-ci se 

procurent les autres vanneries, tel que les couleuvres à manioc, les tamis ou mêmes les attise-

feu, auprès des Ndjuka, des Wayana, des Kali’na ou bien directement sur les marchés de 

Paramaribo ou d’Albina.  

Le cas des Créoles est plus particulier étant donné que seuls quelques rares foyers 

ruraux produisent encore leurs aliments à base de manioc ; ce procès de production ne 

comporte plus guère de vanneries à part le panier servant à rapporter les tubercules. Ainsi, 

leur utilisation semble bien se restreindre aux quelques foyers où l’on maîtrise encore leur 

confection, essentiellement à Kaw. 

La vente de vannerie domestique à l’intérieur des groupes amérindiens du sud de la 

Guyane reste encore beaucoup plus marginale. La majorité des hommes amérindiens teko, 

wayana-apalai ou wayãpi maîtrise la confection des objets-outils de base liés au processus de 

production du manioc amer. Cependant, certains jeunes hommes nouvellement mariés n’ayant 

pas encore eu l’occasion d’apprendre la vannerie, bien souvent en raison de leur scolarisation 

comme je le montrerai dans le chapitre suivant, doivent se procurer ces vanneries. Ils les 

achètent ou les troquent soit à un membre de leur parenté soit, cas plus rare, à un autre 

vannier. Il existe également quelques hommes n’ayant plus le temps de tresser, en raison d’un 

travail salarié, et qui, par conséquent, les achètent à d’autres vanniers. Les salariés préfèrent, 

en effet, réserver leur temps libre à la chasse, à la pêche ou encore à l’ouverture de leur abattis 

(quand ils n’ont pas recours à des travailleurs extérieurs). 

On notera également, principalement à Camopi, un commerce de hotte ouverte en 

liane franche (40 € pièce), à l’instar du commerce de hotte kurukuru signalé chez les Kali’na. 

En effet, ce type de hotte tendant à remplacer les hottes auparavant tressées en pinnules de 

palmier chez les Teko comme chez les Wayãpi, un nombre grandissant de foyers l’a adopté. 

Certains pères de famille ne les tressent pas ; par conséquent, il existe un réseau de commerce 

de hottes en liane auquel participent même des Amérindiens Tilio venant du Surinam. Lors 

d’un séjour à Camopi de Tilio, membres de sectes évangélistes, venus du Tapanahony, j’ai pu 

observer le tressage de nombreuses hottes qu’ils vendirent toutes à des foyers teko du village. 

 402



 

Cette vente leur permit de se payer le voyage de retour dans leur pays, l’aller ayant été 

effectué à pied et à pirogue via le fameux chemin des Emerillons ! 

 
On assiste bien, dans un contexte plus large de monétarisation des échanges, à une 

spécialisation grandissante de certains vanniers, qui en plus de leur production domestique, 

vendent ou troquent avec les autres. Bien souvent ce sont également eux qui commercialisent 

les vanneries « souvenirs » comme nous allons en discuter maintenant. 

 

 

 403



 

 
Carte n° 4 - Les lieux de production et de vente de la vannerie en Guyane-française 

(Damien Davy, fond de carte de Fleury et Poncy, 1998) 

 404



 

2-2 La vente de la vannerie « souvenir » 
 
 

Depuis que les Européens sont arrivés sur les côtes des Amériques et singulièrement 

celle des Guyanes, les Amérindiens ont troqué toutes sortes de produits avec les colons ou les 

voyageurs (cf. chapitre 1). Les objets artisanaux, principalement les hamacs pour leur 

caractère pratique et les plumasseries pour leur exotisme, entrèrent dans ce que Hurault 

appelle le commerce de traite (1972 : 251). Ceux-ci étaient échangés principalement contre 

des outils en fer, de la verroterie, de la mercerie et bien sûr de l’alcool… En Guyane 

française, très tôt les colons furent attirés par des vanneries comme les yamat :u kali’na, 

pratiques coffres de voyage, ce qu’attestent de la Mousse ([1691] 2006: 48) ou Barrère (1743: 

137). De même, les vanneries-outils firent l’objet de troc entre les colons et les Amérindiens 

dès lors que la culture du manioc fut adoptée. Ces vanneries furent utilisées sans être 

détournées des fonctions pour lesquelles elles étaient tressées. Puis, comme en témoignent les 

paniers clayonnés conservés dans les Musées du Quai Branly de Paris et des Cultures du 

Monde de Göteborg, des formes nouvelles furent tressées sur commande pour les colons et ce 

depuis de longue date, à l’instar de certaines poteries kali’na (Collomb, 2003 : 136).  

Les fiches de description des vanneries collectées par Nimuendaju en 1925 et 

conservées au Musée de Göteborg confirment la confection, par les Palikur, de paniers 

clayonnés destinés à être vendus aux Créoles de St-Georges et des bourgades alentours. De 

même, les Kali’na de l’ouest guyanais vendirent sur tout le littoral leur artisanat, 

essentiellement des poteries, mais également diverses vanneries toujours vendues jusqu’à 

aujourd’hui. Au XVIIIe siècle, les colons leur achetaient les couleuvres et les tamis même si 

quelques esclaves avaient déjà appris à les tresser (Le Roux, 1994). Et, Grébert (2001 : 114) 

témoigne qu’en 1930 des Kali’na vendaient déjà des makoki sur le marché local de St-

Laurent-du-Maroni.  

La vente d’artisanat par les Amérindiens de l’intérieur, hormis les collections 

constituées par les explorateurs, est beaucoup plus récente et commença au milieu du XXe 

siècle par un épisode fâcheux résumant bien le peu de considération existant à l’époque pour 

ces populations. En effet, le commerce de la vannerie et de l’archerie et plus largement de tout 

l’artisanat wayana a donné lieu, dans les années 50, à une exploitation scandaleuse, très vite 

dénoncée par J.-M. Hurault (1972 : 335): « les perles de porcelaine représentent pour les 

Indiens l’équivalent de l’or et des diamants pour les Européens. À partir de 1950, des 

commerçants peu scrupuleux comprirent qu’il y avait une source de profits faciles ; ils en 

 405



 

firent venir des centaines de kilos. Le pays indien [haut Maroni où vivent les Wayana] fut mis 

en coupe réglée, ces individus obtenant pour 5 francs de perles, hamac, vanneries, arcs, 

flèches, perroquets apprivoisés, etc.… revendus très chers à Cayenne ». Ce scandale dénoncé 

par ce géographe-ethnographe, grand défenseur de la cause amérindienne en Guyane, s’étiola 

vite par la suite bien que P. et F. Grenand aient pu encore observer en 1970 un trafic à petite 

échelle chez les Wayãpi contrôlé… par un gendarme ! 

 

a) Les lieux de production majeurs de vanneries

Depuis, les artisans amérindiens, de par leur connaissance grandissante de la valeur 

marchande des objets, mais aussi des règles et pratiques commerciales des Occidentaux, 

maîtrisent de plus en plus la vente de leur artisanat. Cependant, j’y reviendrai dans le chapitre 

suivant, la logique marchande occidentale reste encore éloignée de leurs pratiques d’échanges. 

Intéressons-nous maintenant aux différents lieux de production de cette vannerie en Guyane 

française. 

 

 

2-2-1 Les lieux de production de vanneries commerciales  

 

Aujourd’hui, tous les villages où exercent des vanniers entrent  pour une part plus ou 

moins grande dans la filière de vente de vanneries « souvenirs » et de quelques objets 

utilitaires. On peut identifier deux types de lieux de production de vannerie : ceux où il existe 

des vanniers tressant régulièrement, et ceux où les vanniers vendent occasionnellement leur 

production. 

 

 

Ces villages sont tous situés sur le littoral : d’est en ouest il s’agit des villages de St-

Georges-de-l’Oyapock, de Kaw, de Ste-Rose-de-Lima, de Kamuyene, de Bellevue, de Balaté, 

de Terre-Rouge et d’Awala-Yalimapo. Dans chacune de ces localités vivent des vanniers 

commercialisant régulièrement leur production soit directement chez eux ou bien dans une 

boutique du village (carbet d’artisanat, maison de la réserve naturelle), soit via les boutiques 

de vente d’objets touristiques de Sinnamary, Kourou ou Cayenne. Certains vanniers (ceux 

possédant un Indice d’activité Ia de 4 dans les tableaux 46, 49 et 52) tressent quasiment 

journellement, en tous cas au moins plusieurs jours par semaine, quand ils ne sont pas 

accaparés par les travaux agricoles, la pêche ou la chasse. À part un ou deux individus de 

Bellevue pouvant être qualifiés de vanniers professionnels à plein temps, les artisans restent 

 406



 

tous des pluriactifs ; ils continuent à pratiquer des activités de subsistance et 

occasionnellement des activités salariées. 

 

 

• Les Palikur 

 

Les vanniers et vannières palikur de St-Georges, de Kamuyene, comme ceux de l’Urucauá 

(Brésil), vendent majoritairement leur artisanat localement dans les échoppes situées sur le 

bord de la RN1 à Kamuyene ou bien directement à domicile. Les artisans de St-Georges, de 

même, écoulent une grande part de leur production dans ces carbets de vente de Kamuyene, 

via un membre de leur famille. Ce réseau de commercialisation demeure, comme je l’ai 

montré dans un travail antérieur (Davy, 2002 : 32), essentiellement basé sur les réseaux de 

parenté. Chaque cabane de vente appartient à un couple, la femme y étant la plus présente. 

Elles y exposent et tressent leurs vanneries mais proposent également des calebasses vernies, 

des colliers et bracelets en graines, ces articles provenant de leur propre production mais 

également de celle d’autres membres de leur famille (frère, oncle, sœur, tante…).  

Les vanneries peuvent également être vendues dans les boutiques à souvenirs de Cayenne, 

Kourou ou St-Georges voire même à la sauvette sur le marché de Cayenne. Cependant, il 

reste plus intéressant financièrement de vendre soi-même ses vanneries directement au client. 

En effet, lorsque les boutiques achètent les vanneries, les prix ont tendance à être négociés à 

la baisse par l’acheteur afin qu’il puisse ensuite réaliser sa marge (le prix de vente représente 

2 à 2,2 fois le prix d’achat). Le tableau 75, présenté plus bas, indique le prix des vanneries 

vendues dans les échoppes de Kamuyene.  

Comme je l’ai déjà expliqué, les Palikur vendent principalement différentes formes de 

paniers clayonnés (corbeille, panier à anse avec couvercle, bourriche) ainsi que des chapeaux 

(catouri-tête). Ils demeurent les seuls aujourd’hui en Guyane à tresser et vendre ces types de 

paniers clayonnés et ils produisent également la quasi totalité des catouri-tête vendus dans les 

boutiques. Seuls quelques Créoles de Kaw ou Ouanary tressent encore ce chapeau 

« typiquement » créole ! Les Palikur confectionnent également, en moindre quantité, des 

petits tamis à boissons, des petites couleuvres à manioc, des coffrets ou des pochettes ; tous 

ces objets sont bicolores et décorés de motifs. Ils sont tous aujourd’hui teintés avec de la 

peinture et des vernis industriels, les tamis et couleuvres ne sont donc pas fonctionnels. 

 407



 

La communauté palikur regroupe le plus grand nombre de vanniers et vannières 

participant au circuit commercial, une trentaine d’artisans proposant des vanneries destinées à 

la vente (cf. tableau 46). 

 

En 2002, j’avais estimé que pendant la période estivale, la plus propice à la vente de 

vannerie, les artisans vendant dans les carbets du bord de route pouvaient gagner entre       

300 et 400 € mensuellement, certains pouvant atteindre 800 €. Le revenu moyen annuel pour 

les artisans régulièrement présents dans ces carbets peut être estimé à une centaine d’euros par 

mois (Davy, 2002 : 33). D’autres ont évalué à 220 € (1 450 FF) le revenu mensuel par 

maisonnée lié à la vente d’artisanat pour les mois de septembre à juin, et à la moitié de cette 

somme durant la saison des pluies en l’absence de débouchés (Renoux et al., 2000 : 9), ces 

chiffres confirmant mes estimations.  

 

Ainsi, les Palikur commercialisent essentiellement des formes de vanneries empruntées et 

très peu de pièces traditionnelles ornées de motifs. Je n’ai par exemple jamais vu leur jolie 

petite boîte matut ou yamati décrite par Nimuendaju (1926) et observée par P. et F. Grenand 

dans les années 80 alors que ce modèle pourrait séduire les touristes tout en valorisant la 

culture et le répertoire graphique qui leur est propre. 

 

 

• Les Kali’na 

 

Les vanniers kali’na demeurent véritablement aujourd’hui les spécialistes de la 

confection  du makoki328 ou pochette bicolore en arouman. Ils possèdent quasiment le 

monopole de cette production ; par contre, celle-ci est quasiment intégralement revendue dans 

les boutiques souvenirs de Cayenne tenues par des commerçants chinois. En effet, les 

vanniers de Terre-Rouge, d’Awala-Yalimapo et surtout de Bellevue travaillent sur commande 

pour ces commerçants ainsi que pour une boutique d’artisanat de Sinnamary. Certains des 

vanniers les plus actifs peuvent fournir une centaine de makoki tous les trois mois, un artisan 

de Bellevue travaillant même journellement sur ses vanneries. J’estime que 80 % des makoki 

vendus dans les boutiques de Cayenne proviennent du village de Bellevue, essentiellement de 

                                                 
328 J’emploie ici le terme le plus couramment employé par les artisans kali’na de Bellevue les tressant, bien que 
ce terme soit d’origine néerlandaise comme je l’ai montré dans le chapitre 2. 

 408



 

deux artisans particulièrement actifs (Rudolf Karwafudji329 et Jean-Pierre Kouyouri). Ce 

dernier dit pouvoir gagner parfois 900 € par mois rien qu’en tressant de la vannerie. En accord 

avec l’artisan R. Karwafudji ainsi qu’avec Parmantier (2005 : 31), j’estime que cette activité 

leur rapporte, en moyenne,  entre 100 et 200 € par mois.  

Une partie des vanneries demeure également vendue dans des carbets d’artisanat situés 

dans les villages. Il en existe à Terre-Rouge, à Bellevue, à Paddock (quartier de St-Laurent-

du-Maroni) tandis qu’à Awala-Yalimapo et à Mana la vente se fait au bord de la route devant 

les maisons des artisans indiquant leur production par des panneaux. 

 

À l’instar de ce que je viens d’avancer pour les Palikur, la vente directe au client reste 

plus avantageuse, même si plus aléatoire, que celle aux magasins. Ainsi, un makoki de 20 sur 

25 cm est vendu entre 12 et 15 € pièce aux commerçants chinois de Cayenne alors qu’il sera 

proposé pour 20 € à un particulier ou dans le carbet d’artisanat du village. Le tableau 69 

permet de comparer les prix d’achat à l’artisan des makoki avec les prix fixés dans les 

boutiques de Cayenne. 

 
Tableau 69 – Tableau comparatif des prix d’achat de makoki à l’artisan et de vente au magasin 

Largeur du makoki Prix d’achat à l’artisan Prix de vente dans un magasin 
30 cm 15 35 
25 cm 12 25 
15 cm 10 16 
5 cm 3 10 

 

On remarque que les marges prises par les commerçants varient entre 3,3 et 1,6, la 

moyenne étant de 2,3. 

Si les makoki représentent la majorité des vanneries vendues par les artisans kali’na, 

ils commercialisent également des petits tamis, des couleuvres à manioc, des petites hottes 

kurukuru, des couffins de bébé, des petits coffrets de style yamat :u, des éventails à feu en 

awara, des carquois à flèches, des sac à main ou bien des hochets. Tout ces objets présentent 

des qualités inégales, certains artisans tressant, à la va-vite et souvent sur les conseils du 

commerçant ayant passé commande, des tamis en réduction n’ayant rien à voir avec le savoir-

faire délicat employé pour tresser des tamis fonctionnels… De même, de plus en plus de 

makoki vendus dans les boutiques souvenirs de Cayenne, ne sont plus ornés de motifs 

traditionnels mais du terme « Guyane » ou bien de prénoms. On constate, ainsi, que certains 
                                                 
329 Cet artisan d’origine arawak est mentionné ici car vivant à Bellevue, village kali’na, sa production artisanale 
est sensiblement la même que celle des vanniers kali’na du village. Il orne cependant parfois ses makoki de 
motifs différents propres aux Arawak. 

 409



 

commerçants, n’ayant aucun souci de valoriser un artisanat de qualité et qui de plus 

méconnaissent profondément les cultures de leurs fournisseurs, poussent les artisans à 

produire des vanneries de qualité médiocre, entraînant la dégénérescence de leur talent, mais 

je reviendrai sur ces points dans le chapitre suivant. 

Ainsi les Kali’na commercialisent principalement des formes traditionnelles mais 

souvent de mauvaise facture, et comme les Palikur, ils ne valorisent pas les vanneries 

spécifiques de leur communauté, sûrement les plus belles aussi, tels que les pasuwa et les 

yamat :u. Ils préfèrent vendre les formes les plus rapidement tressées connaissant un meilleur 

rendement. 

 

 

• Les Arawak-Lokono 

 

La quasi-totalité de la vente de vannerie arawak réside entre les mains des femmes. Ce 

sont elles qui tressent toutes les formes en palmier-bâche, dont la totalité est destinée à la 

vente. Certaines de ces femmes commercialisent par la même occasion leurs magnifiques 

hamacs confectionnés également avec ce palmier dont les prix peuvent atteindre 200 €.  

La vannerie en arouman à destination commerciale n’est tressée que par Rudolf 

Karwafudji dont j’ai parlé plus haut ; cependant, par le passé, certains artisans de Balaté ont 

également participé au commerce des makoki. Lors de mon étude, aucun artisan de ce village 

ne vendait plus de vanneries en arouman, les artisans concernés étant accaparés par différents 

emplois temporaires. 

Les diverses formes de vannerie en palmier-bâche, dont la vente est entièrement contrôlée 

par les vannières arawak, demeurent vendues principalement à domicile. Il y a plusieurs 

années à Balaté, une association artisanale aujourd’hui disparue se chargeait de vendre ces 

objets. Cependant, des femmes continuent à proposer leurs vanneries sur le marché de St-

Laurent, un emplacement étant destiné à la vente d’artisanat, tandis qu’un carbet d’artisanat 

situé dans le quartier Paddock revend la production de certaines vannières. Comme je l’ai 

avancé plus haut, une femme, Evy Andrew, a monté une nouvelle association et essaie de se 

consacrer à plein temps à cette activité artisanale. Certaines femmes arawak de Ste-Rose-de-

Lima tressent également ces vanneries ; elles les écoulent le plus souvent dans les boutiques 

souvenirs de Cayenne ou les vendent occasionnellement sur le marché de Matoury et de 

Cacao. 

 410



 

Ainsi, la production contemporaine de vannerie arawak consiste quasi uniquement en ces 

nouvelles formes de panier et corbeilles spiralées alors que leurs vanneries en arouman sont 

devenues inexistantes sur le marché de l’artisanat guyanais. 

 

 

 

 

 

• Les  Créoles 

 

La vente de la vannerie créole, à l’instar de sa production à des fins domestiques, est très 

peu présente. Les artisans de Kaw vendent des katouri-têt et des walwari aux touristes se 

rendant dans leur village, ces produits étant disponibles à la Maison de la Réserve Naturelle 

de Kaw. Et, sur le marché de Cayenne, certains étals, vendant des produits créoles proposent à 

l’occasion des katouri-têt, mais la plupart du temps ceux-ci sont tressés par des Palikur de 

Kamuyene… On note ainsi que les vanneries considérées comme représentatives du folklore 

créole guyanais telles que le katouri-têt ou le pagra (une émission de télévision, diffusé 

mensuellement sur Télé Guyane, consacrée à la mémoire et aux folklores de la région porte le 

nom de cette vannerie) ne sont plus tressés par les vanniers créoles mais par les Amérindiens 

du littoral. 

 

 

 

 En définitive on s’aperçoit que les plus belles vanneries des peuples de la côte ne sont 

pas commercialisées. C’est pour le moins paradoxal, car ce sont celles qui rapporteraient le 

plus… Ce sont tout spécialement ces formes, coffres et corbeilles en arouman ornées de 

motifs bicolores, que l’on se doit de valoriser et qui permettraient une plus-value beaucoup 

plus importante que celle de la vente des paniers clayonnés ou de tamis de pacotille, mais leur 

confection demande plus de temps et un savoir-faire plus complexe. On tient peut-être là un 

facteur explicatif important. 

 

 

 

 

 411



 

b) Les artisans de l’intérieur, un commerce occasionnel 

 

Dans l’intérieur de la Guyane, seuls les Wayana-Apalai, les Teko et les Wayãpi 

commercialisent leurs vanneries comme « souvenirs ». Les Créoles et les Hmong de Saül 

ainsi que les Aluku ne participent pas à ce commerce. Les villages wayana-apalai du haut 

Maroni ainsi que Camopi et Trois-Sauts sur l’Oyapock sont situés dans une zone où la 

circulation des personnes est soumise à réglementation, c'est-à-dire que tout voyage ou 

mission scientifique dans ce périmètre doit être préalablement approuvé par le préfet, toute 

forme de tourisme en étant théoriquement bannie. Ainsi, les débouchés pour la vente 

d’artisanat sont, en apparence du moins, limités. Cependant, en plus des enseignants, agents 

de santé et gendarmes en poste, un certain nombre de personnes se rendent régulièrement dans 

ces lieux. Ce sont des chercheurs, des gendarmes en tournée330, mais aussi des agents de l’Etat 

et des services départementaux et de plus en plus souvent des touristes « illégaux ». Il existe, 

en effet, malgré une théorique interdiction, un nombre grandissant « d’expéditions », auxquels 

des Wayana participent comme piroguiers et guides331, remontant le fleuve Maroni jusqu’aux 

Talwakem, inselbergs des mythiques Tumuc-Humac. On en compte plusieurs par an et elles 

font toutes étapes dans les villages wayana-apalai.  

Ainsi, toutes ces personnes, du chercheur aux fonctionnaires (leur rythme de 

renouvellement est très rapide) en passant par le touriste, constituent un réservoir d’acheteurs 

potentiels loin d’être négligeable : tous achètent des souvenirs artisanaux appréciés comme 

autant d’évocations de leur séjour dans ces localités amérindiennes (le tableau 70 présente les 

vanneries que l’ont peut se procurer dans les villages wayana du haut Maroni). Il arrive aussi 

que les fonctionnaires en poste achètent ces objets « authentiques » pour faire des cadeaux à 

leurs amis ou même pour leur revendre. 

                                                

En plus de cette vente directe, certains artisans sont insérés dans des réseaux exportant 

leur artisanat dans des lieux de vente du littoral pouvant être les boutiques à souvenirs de 

Cayenne, de Sinnamary ou plus récemment la coopérative d’artisanat à Cayenne. Soit les 

artisans, ou leurs proches, se rendent par eux-mêmes à Cayenne pour vendre leur artisanat, 

soit ils chargent des instituteurs de le faire pour eux, ou encore des associations assurent le 

transport et la revente à Cayenne (cas des associations Caway, Jepe et de la coopérative 

Gadecoop). 
 

330 Les gendarmes et les militaires français sont depuis une cinquantaine d’années de grands acheteurs d’armes 
wayana ou wayãpi tels que les casse-têtes, les lances, les arcs et flèches… 
331 Il va sans dire que ces expéditions en elles-mêmes apportent des revenus substantiels, quoique ponctuels, aux 
Wayana faisant office de piroguiers-guides. 

 412



 

Tableau 70 – Vanneries wayana vendues par les artisans 

Nom de l’objet Taille et description Prix en € 
Eventail à feu,  anapamïi Eventail rectangulaire orné de motifs bicolores ou non, 

50 x 20 cm 
20 

Panier à mailles serrées Panier à fond pointu orné de motifs bicolores 40 
Pochette à mailles ajourées, kalimata Pochette ornée de motifs bicolores, 30 cm de long 30 
Hotte, katali tïmilikhem Hotte ouverte ornée de motifs bicolores, 80 de haut 80 
Tamis, manale Tamis à mailles serrées orné de motifs, 40 x 40 cm 20 
Corbeille à manioc, pëmit Corbeille carrée ornée de motifs bicolores, 40 x 40 cm 50 
Panier ajouré, pïlasi Panier ajouré avec divers types de mailles, 20 cm de haut 15 
Panier à mailles serrées, pïlasi tïmilikhem Panier à mailles serrées orné de motifs bicolores, 30 cm 

de haut 
30 

Presse à manioc, tinkïi Tube de vannerie, 150 cm de long 20 
 
 

Plusieurs artisans, dont j’ai évoqué plus haut les noms, connaissent une certaine 

renommée et sont particulièrement actifs dans cette filière de vente de vannerie « souvenirs ». 

Ils monopolisent bien souvent la vente auprès des acheteurs de passage mais également celle 

ayant lieu sur le littoral. En fins connaisseurs de leur art ils maîtrisent un  nombre de motifs et 

de formes bien souvent supérieur aux autres. Jusqu’à récemment, seules les vanneries 

d’origine wayana et apalai étaient disponibles dans les boutiques à souvenirs du littoral. Grâce 

à l’association Caway, qui a bien fonctionné jusque dans le milieu des années 90, de 

nombreux foyers wayana purent profiter d’une entrée d’argent non négligeable avec la vente 

de leur artisanat (vanneries, ciels de cases, bracelets, colliers, poteries, hamacs, casse-tête, 

bancs zoomorphes…). Certains ont estimé que les Wayana les plus actifs pouvaient gagner 

entre 1 500 et 3 500 €  par an uniquement grâce à la vente d’artisanat (Chapuis et Hurault, 

2000: 346), soit l’équivalent d’un revenu mensuel moyen de 125 à 290 € (ces chiffres se 

rapprochant de ceux avancés pour les Palikur et les Kali’na). 

Par contre, jusqu’à récemment, il était quasiment impossible de trouver sur la côte des 

vanneries wayãpi ou teko : ces vanneries n’étaient disponibles qu’en se rendant dans les 

villages à la rencontre des artisans. Même si certains fonctionnaires pouvaient rapporter des 

vanneries ou d’autres pièces afin de les vendre à des amis, seul un cercle limité avait accès à 

cet artisanat. Cependant, depuis l’ouverture de la boutique d’artisanat de la coopérative 

Gadecoop en 2005, l’artisanat, dont la vannerie, wayãpi et teko est disponible à la vente, ce 

qui permettra ainsi un revenu plus régulier à des artisans qui hier ne trouvaient que des 

débouchés irréguliers. 

 

 

 

 413



 

Tableau 71 – Vanneries teko vendues par les artisans 

Nom  Taille et description Prix en € 
Eventail à feu, tapekwa Eventail trapézoïdale 20 cm de long  10 
Corbeille tatu Corbeille, 20 cm de long 30 
Couleuvre à manioc, tepitzi Tube de vannerie, 150 cm 20 
Tamis à mailles serrées, ulupẽhem ea’imã’ẽ Tamis à mailles serrées orné de motifs bicolores, 40 

x 40 cm 
20 

Panier à mailles serrées, wapa Panier orné de motifs bicolores, 20 cm de haut 15 
Panier ajouré, kadzara Panier ajouré, 20 cm de haut  10 
 

 
Tableau 72 - Vanneries wayãpi vendues par les artisans 

Nom Taille et description Prix en € 
Panier  ajouré, ilikilitoa'i Panier ajouré en arouman, 20 cm de haut 10 
Coffret cousu, kalilu yasa Coffret à deux parties emboîtantes, 30 x 20 x 20 cm 50 
Corbeille à manioc, panakali Corbeille à pied ornée de motifs bicolores, 40 x 40 x 20 cm 50 
Panier ajouré, pisukwa Panier ajouré, 15 cm de haut 20 
Panier ajouré, silita Panier ajouré à mailles fines, 30 cm de haut 20 
Eventail à feu, tapekwa Eventail trapézoïdal, 20 cm de long 10 
Presse à manioc, tepisi Tube de vannerie, 150 cm de long 20 
Hotte ouverte, ulupanãku Hotte ouverte ornée de motifs bicolores, 80 cm de haut 80 
Tamis serré, ulupẽanã Tamis à mailles serrées orné de motifs bicolores, 40 x 40 

cm 
20 

Petit coffret, walape Petit coffret carré en pliage, 15 cm de côté 20 
Panier à mailles serrées, watula Panier orné de motifs bicolores, 30 cm de haut 15 
Panier à mailles serrées, watula pitã’ã Grand panier à pieds orné de motifs bicolores, 1 m de haut 50 
Coffret, yakalepile Coffret, 60 x 20 cm 50 

 

 

À la différence des communautés amérindiennes de la côte, toutes les vanneries vendues 

par les populations amérindiennes du sud Guyane sont les répliques fidèles des vanneries 

qu’ils tressent pour leur usage domestique. Les matériaux sont les mêmes, la qualité 

également. Comme l’avançait déjà Hurault (1972 : 336), en parlant des Wayana « ils 

demeurent notamment rebelles aux aspects les plus hideux de ce commerce (vannerie modèle 

réduit, flèches de la taille d’un stylo etc.…), n’aimant produire que des objets fonctionnels et 

conformes à leurs conceptions traditionnelles ». Ainsi, différentes formes de paniers ajourés 

ou bien portant motifs, à fond carré ou pointu, des hottes ornées de dessins géométriques, des 

éventails à feu de formes diverses continuent d’être tressés dans un but commercial. Une 

partie de ces formes n’étant plus utilisées domestiquement, c’est la commercialisation qui 

permet de maintenir des savoir-faire originaux, aspect important sur lequel je reviendrai dans 

le chapitre 8.  

 

 

 

 414



Planche 52 

Planche 52 - Les lieux de vente 
 
 
 
 
 

 1) 
 

 2)    3) 
 
1) Carbet d’artisanat des Palikur de Kamuyene le long de la RN 1 ; 
2) Paniers vendus à Kamuyene ; 
3) Femme palikur tressant un panier dans son carbet d’artisanat ;  



Planche 52 

 4) 
 

 5) 
 

 6) 
 
4) Carbet d’artisanat de Terre-Rouge ; 
5) Intérieur du carbet d’artisanat de Terre-Rouge ; 
6) Intérieur de la boutique Gadecoop, Cayenne ; 



Planche 52 

 7)     8) 

 9) 

 10) 
 
7) Vendeur de vannerie à la sauvette, marché de St-Laurent-du-Maroni ; 
8) Devanture d’un bazar à souvenir, Cayenne ; 
9) Vannerie brésilienne vendue dans un bazar à souvenir, Cayenne ; 
10) Makoki vendus dans un bazar à souvenir, Cayenne 
 
Crédits : 8), 9) & 10) Photos de Flora Lokonadinpoulle 



 

2-2-2 Les lieux de vente de la vannerie en Guyane 

 

Après avoir fait un tour d’horizon des différents producteurs de vannerie, intéressons-nous 

maintenant aux autres acteurs de cette filière, les vendeurs. Si, bien souvent, le vannier est 

aussi le vendeur, de nombreux commerçants revendent également les vanneries aux côtés 

d’autres productions artisanales et d’objets souvenirs divers et variés le plus souvent de 

création récente et n’ayant qu’un rapport très lointain avec les cultures de Guyane. En plus de 

ces boutiques de souvenirs, un réseau d’associations et une coopérative s’insèrent également 

dans cette filière de vente d’artisanat guyanais. 

 

 

a) La vente locale : les carbets d’artisanat amérindiens  

 

Une partie des vanneries tressées par les artisans est écoulée directement par eux-mêmes 

ou bien via des carbets d’artisanat tenus par les producteurs ou des membres de leurs familles. 

Tous ces carbets de vente sont construits de manière plus ou moins traditionnelle, avec un toit 

en feuilles de palme, une charpente en poteaux et poutres de bois noués entre eux par des 

lianes ainsi que des gaulettes faisant office de murs ; une chape de béton et l’électricité sont 

les seules concessions à la modernité. Cette ambiance « traditionnelle amérindienne » attire 

les touristes en quête d’ « authenticité », qu’elle soit réelle ou sublimée. 

J’ai recensé trois carbets souvenirs de ce type plus la dizaine d’échoppes du village de 

Kamuyene. À ces carbets tenus par des Amérindiens dans les lieux de production, on peut 

ajouter trois structures instaurées par les institutions : la municipalité de St-Georges a ouvert 

une Maison du Tourisme et de l’Artisanat organisant des expositions-ventes proposant de 

l’artisanat local ; à Kaw, la Maison de la Réserve naturelle vend des vanneries créoles ; enfin, 

l’Office du Tourisme d’Iracoubo propose de l’artisanat produit dans la commune. Tous les 

objets artisanaux disponibles dans ces boutiques sont en dépôt-vente, c'est-à-dire que le 

producteur, quand il n’est pas le vendeur, n’encaisse l’argent que lorsque l’objet est vendu. 

Les marges demandées par les boutiquiers sont très variables en fonction de la relation de 

parenté existante entre les producteurs et les vendeurs, allant de rien à quelques euros. 

 

 

 

 

 415



 

• Le carbet d’artisanat de Terre-Rouge 

 

Ce carbet d’artisanat est tenu par deux sœurs potières, elles y vendent essentiellement 

leurs poteries mais également des hamacs et des châles en coton, des bracelets et colliers en 

perles ainsi que des bancs zoomorphes. On peut également trouver des vanneries tressées par 

leurs conjoints ainsi que par leurs oncles. Depuis 2003, le départ du vannier le plus actif a 

entraîné une réduction de l’offre de vannerie dans cette boutique. On pouvait trouver des 

tamis à manioc, des couleuvres, des hottes et paniers ajourés, tous ces objets étant disponibles 

en taille réelle ou réduite. Mais, d’autres vanneries telles que les sonnailles (kalawasi), les 

éventails à feu, les pochettes (makoki) ainsi que des couffins pour bébé en arouman étaient 

également vendues. Ce carbet offrant exclusivement à la vente les objets confectionnés par 

cette famille, bien signalé sur la route de St Jean du Maroni, semble régulièrement fréquenté 

par les touristes. 

 
Tableau 73 – Quelques vanneries proposées au carbet-vente de Terre-Rouge 

Nom de l’Objet Tailles et description Prix en € 
Pochette, makoki Pochette à deux parties emboîtantes, 25 cm de large 25 
Eventail kali’na, woliwoli Eventail en awara, différentes tailles 3,5 à 6 
Tamis kali’na, manale Tamis ajouré, 40 x 40 cm 15 
Tamis kali’na, manale Petit tamis ajouré, 20 x 20 cm 7 
Sonnailles, kalawasi Poche de vannerie ajourée avec graines 8,5 
Couleuvre à manioc kali’na, matapi Couleuvre utilisable, 180 cm 18 
Petite couleuvre kali’na, matapi membo Petite couleuvre ornée de motif coloré (rouge ou noir), 

50 cm de long 
12  

Couffin, pidjani y eni Grande corbeille à double couche ornée de motifs 
bicolores, 70 cm de long 

50 

Hotte, kurukuru membo Petite hotte ajourée en arouman, 15 cm de haut 5 
 

 

• Le carbet d’artisanat « Imiawale » de Paddock 

 

Ce carbet situé dans un faubourg de St-Laurent-du-Maroni a été créé par un couple 

mixte (Kali’na-Arawak), Nelly et Chris Chaberin. C’est en 2000 que ce couple, avec deux 

autres personnes d’origine métropolitaine, ont créé leur association « Imiawale ». La 

principale vocation de ce lieu de vente consiste à vendre les productions artisanales de ce 

couple : mobiles et poupées composés de graines, de fruits, de fibres et de bois, ainsi que des 

hamacs en fibre de palmier-bâche. Mais, ils revendent également divers objets provenant de 

membres de leurs familles ainsi que d’autres (maracas en graines, peignes, paniers…) laissés 

en dépôt par des Wayana, des Tilio et des Arawak de Guyane et du Surinam. Ainsi, on trouve 

 416



 

des vanneries (makoki, éventails à feu, tamis, sac à main, couleuvres  à manioc) et des bancs 

zoomorphes de deux oncles de Nelly, un vivant à Christiankondre au Surinam et un autre dans 

le quartier de Paddock, mais également des colliers de perles confectionnés par la mère de 

Nelly. 

 
Tableau 74 – Quelques vanneries préparées au carbet-vente Imiawale 

Nom de l’Objet Tailles et description Prix en € 
Pochette, makoki 25 Pochette à deux parties emboîtantes ornée de motifs 

bicolores, 25 cm de large 
Petit coffret, yamat :u Petit coffret à deux parties emboîtantes orné de motifs 

bicolores, 30 x 15 cm 
35 

Eventail kali’na, woliwoli Eventail en awara 8 
Tamis kali’na, manale Tamis ajouré, 40 x 40 cm 15 
Tamis kali’na, manale Petit tamis ajouré, 20 x 20 cm 7 
Corbeille kali’na, kabasi woliwoli Corbeille en awara, 22 cm de long 5 
Corbeille arawak Petite corbeille spiralée en palmier-bâche, 10 cm de 

diamètre 
8 

Couleuvre à manioc kali’na, matapi Couleuvre utilisable, 180 cm 15 
Petite couleuvre kali’na, matapi membo Petite couleuvre ornée de motifs colorés (rouge ou 

noir), 50 cm de long 
8 à 12  

Maraca tilio Maraca en arouman orné de motifs bicolores, plumes et 
manche en roseau à flèche, 25 cm de haut 

15 

 

 

 

• Le carbet d’artisanat de Bellevue et l’Office du Tourisme d’Iracoubo 

En plus de la vente à leur carbet, ce couple est présent tous les vendredi au marché de 

St-Laurent-du-Maroni à l’emplacement consacré à l’artisanat. Ce commerce est dynamique et 

le couple cherche à se faire connaître en exposant régulièrement à l’Office du Tourisme de St-

Laurent. Ils participent également à des ateliers d’artisanat organisés dans les écoles de la 

commune. 

 

L’Association des potières de Bellevue tient un carbet d’artisanat à l’entrée du village 

de Bellevue-Yanou. La majorité de l’artisanat vendu se compose de poteries et d’articles en 

perles (colliers, bracelets, figurines) ; cependant quelques vanneries, des makoki (entre 20 et 

25 €), des petites couleuvres (10 €) ou des grandes (30 €) mais aussi des tamis de 15 à 20 € 

sont également disponibles. De même, à la sortie occidentale du village d’Iracoubo, l’Office 

du Tourisme de la commune propose une exposition vente d’artisanat local ainsi qu’une 

présentation de l’histoire de la commune. En fait, l’Office du tourisme loue des boxes afin 

que les producteurs y mettent leurs objets en vente. La location du box varie de 20 à 30 € par 

mois selon la dimension. Deux stands sont occupés par les potières du Degrad Savane, village 

 417



 

kali’na se trouvant à quelques kilomètres de Bellevue en allant dans la direction de St-

Laurent. En plus des poteries, on peut y trouver quelques rares vanneries telles que des petits 

tamis ou des makoki. 

 

• Les carbets de Kamuyene 

 

Comme je l’ai déjà signalé, la petite dizaine de carbets, dont cinq régulièrement 

occupés, connaissent un fonctionnement familial. Ils sont gérés par des femmes, qui y 

exposent leur production et y tressent également leurs paniers, ce qui a pour effet d’attirer des 

véhicules circulant sur cet axe routier très fréquenté, seule route reliant Cayenne à St-Laurent-

du-Maroni via Kourou. Les vanneries principalement vendues consistent en différentes 

formes de paniers clayonnés, des tamis de taille réduite ornés de motifs géométriques 

bicolores, des catouri-tête, et des coffrets également bicolores à armatures en bois. Mais on 

peut aussi y trouver de nombreuses calebasses vernissées et pyrogravées de motifs 

zoomorphes stylisés332, des colliers en graines, dents et plumes ainsi que quelques petits bancs 

en bois zoomorphes. Tous les objets vendus sont confectionnés par les Palikur, ceux 

possédant les carbets de vente mais aussi des membres de leur famille habitant St-Georges-

de-l’Oyapock ou les villages de l’Urucauá (Amapá, Brésil). 

Tableau  75 – Les vanneries palikur proposées dans les échoppes de Kamuyene 

 

Nom de l’Objet Taille et description Prix en € 
Grande bourriche, panye nobsad Panier clayonné à couvercle, 55 cm de diamètre et 61 

cm de hauteur 
30 

Bourriche moyenne, panye Panier clayonné à couvercle, diamètre de 34 cm 21 
Petit panier, panye nobsisa Panier clayonné à couvercle, 

Diamètre de 17 cm 
7 

Corbeille à anse, panye kakaye atip Panier clayonné avec anse et couvercle, 50 cm de 
diamètre 

30 

Coffret, yamat Coffret à armature en bois avec motifs bicolores, 
100 x 40 cm 

45 

Coffret, yamat Coffret à armature en bois avec motifs bicolores, 
34 x 24 cm 

30 

Catouri-tête, suwgeg Chapeau de 60 cm de diamètre 15 
Pochette, pagara Pochette à deux parties emboîtantes avec motifs 

bicolores, 20 x 17 cm 
15 

Tamis, ru kotye Tamis ajouré, 50 x 50 cm 30 
Tamis, ru sagubie Petit tamis à mailles serrées orné de motifs bicolores, 

20 x 20 cm 
15 

Petite couleuvre à manioc, matap nobsisa Petite couleuvre à manioc ornée de motifs bicolores, 
80 cm de haut 

15 

 
                                                 
332 Les calebasses palikur sont très prisées en Guyane ; les Wayãpi et les Teko ne manquent pas de s’en 
approvisionner lorsqu’ils viennent à St-Georges-de-l’Oyapock. 

 418



 

• Local dépôt-vente de Kourou 

 

À Kourou, dans le « village » kali’na, une association, Aniaboli, possède un local de 

dépôt-vente à la disposition des artisans locaux. On y trouve surtout des articles en perles 

(colliers, poupées, figurines), seuls objets fabriqués localement, quelques vanneries d’Awala-

Yalimapo et quelques poteries (Parmantier, 2005: 39). Cette boutique est assez peu visible et 

peu dynamique. La vannerie chez les Kali’na de Kourou, essentiellement des salariés, est 

quasiment inexistante, la production venant d’autres villages. 

 

 

 

 

• La Maison du Tourisme et de l’Artisanat de St-Georges-de-l’Oyapock 

 

Inaugurée en 2004, cette Maison du Tourisme et de l’Artisanat abrite un atelier de 

confection de vanneries inspiré à la fois des techniques palikur et créoles, les formateurs étant 

créoles. Régulièrement, ce lieu propose des expositions-ventes où les artisans locaux peuvent 

écouler leur production. En plus d’artisans et d’artistes divers et variés, les Palikur profitent 

de ces évènements pour vendre leurs vanneries (les mêmes que celles proposées à 

Kamuyene), colliers et calebasses. Là encore, la majorité des vanneries palikur vendues 

consiste en des paniers clayonnées, la vannerie de type traditionnel est quasi absente à part 

des éventails (5 € pièce). Par contre on peut trouver de rares vanneries créoles comme le goli 

(10 €) ou le réservoir (10 €), objets que l’on ne rencontre plus tressés aujourd’hui que dans ce 

village. L’association gérant cette structure perçoit 0,5 € par objet vendu. 

 

 

• La Maison de la réserve de Kaw 

 

Voici l’un des rares lieux où l’on peut trouver de la vannerie créole. Trois artisans du 

village de Kaw laissent en dépôt-vente des catouri-tête (15 € 50 à 20 € suivant la taille, 41 cm 

ou 60 cm de diamètre)  ainsi que des éventails, walwari (5 €). Outre une exposition 

permanente pédagogique sur l’écologie et la biodiversité du Marais de Kaw, des posters 

expliquent la préparation traditionnelle du manioc et les outils nécessaires utiles à ce procès 

de production sont également exposés. 

 419



 

b) Les Marchés de Guyane 

 

Divers producteurs de vanneries peuvent être rencontrés sur les marchés de Guyane. 

Ainsi, à Cayenne le vendredi et surtout le samedi matin, sous le marché couvert, les étalages 

présentant des spécialités guyanaises telles qu’épices, rhum diversement parfumé, tissus 

madras ou autre artisanat souvenir, proposent également des paniers palikur ou des catouri-

tête. Ces étals sont tenus par des revendeuses créoles. Lors de mes différentes visites 

effectuées sur ce marché, je n’ai observé que des paniers et des catouri-tête (20 € pièce) 

disponibles à la vente ; par contre en 1989 il était possible d’acheter en plus de ces vanneries, 

des couleuvres, des corbeilles et des éventails à feu (Leberre, 1989). Le fait de trouver ces 

produits à la vente montre, qu’à cette époque, il existait encore des gens susceptibles de les 

acheter pour une utilisation domestique. Aujourd’hui, la demande ayant disparu, seules des 

vanneries de décoration restent disponibles.  

Un artisan saramaka expose régulièrement depuis deux ans sous ce marché couvert. Il 

propose principalement des pangi tissés par sa femme et des calebasses gravées mais il revend 

également quelques vanneries provenant du Surinam, comme des paniers clayonnés (20 € 

pièce). 

Comme je l’ai déjà signalé, sur le marché de Matoury des femmes arawak exposent 

régulièrement leur artisanat en palmier-bâche.  

Le samedi matin, le marché de St-Laurent-du-Maroni réserve une zone composée de 

cabanes en bois pour la vente d’artisanat. Deux stands proposent de l’artisanat amérindien, un 

tenu par Nelly et Chris de l’association « Imiawale » présentés plus haut ainsi qu’un autre 

tenu par Elsie Andrew vendant ses vanneries en palmier-bâche. De plus, tous les samedis, de 

nombreux étals tenus par des Kali’na de Christiankondre et Langamankondre, proposent des 

poissons boucanés ainsi que divers fruits et légumes. Occasionnellement, ils vendent des 

pochettes en vanneries makoki (10 €), des petites hottes pamakari et kurukuru (10 €) ainsi que 

des hamacs en coton et des colliers en perles. Ces produits artisanaux sont tous vendus par les 

producteurs ; par contre, il existe également des hommes, venant du Surinam, revendant des 

produits artisanaux noirs marrons ainsi que divers autres articles comme des cages à 

oiseaux333. Un homme tient régulièrement un stand et propose, entre autres, des vanneries en 

arouman telles que des paniers grossiers à couvercle (5 €), des petites étagères sur pieds (10 
                                                 
333 Dans toute la Guyane et spécialement dans l’ouest, suivant une mode venue du Surinam, la plupart des 
hommes possèdent un ou plusieurs oiseaux chanteurs tel que les picolettes, nom local du sporophile (Oryzoborus 
angolensis). La passion pour ces volatiles attire de nombreuses personnes ; au Surinam des concours de chant 
permettent de gagner des sommes coquettes, certains oiseaux pouvant être vendus plusieurs milliers d’euros. 

 420



 

€), des cabas (10 €) ainsi que des couleuvres à manioc (10 €). Elles sont toutes confectionnées 

au Surinam par divers artisans noirs marrons vivant dans la région de la Cottica (Surinam), 

sauf les couleuvres tressées par des Amérindiens, kali’na ou arawak-lokono. La vente de 

couleuvre à manioc prouve son utilisation à St-Laurent et ses environs, des femmes 

amérindiennes ou mêmes noirs marrons pouvant ainsi les acheter à un prix relativement 

modique. 

 

c) Les boutiques d’objets souvenirs 

Enfin, un vendeur à la sauvette, ndjuka de Mongo, est également souvent présent sur 

le marché de St-Laurent ; il propose, lui aussi, des couleuvres à manioc (15 €), des corbeilles 

(5 €), et des grandes bourriches en arouman (15 €). Ces objets ont, semble-t-il, la même 

origine que ceux vendus par le marchand cité précédemment. 

 

  

 

Les vanneries entrent également dans le commerce plus classique des boutiques dites à 

souvenirs. Ces boutiques appartiennent majoritairement à des commerçants d’origine 

chinoise. En Guyane, les commerces tels que les épiceries, la restauration, les bazars et autres 

boutiques à souvenirs demeurent largement contrôlés par cette communauté. Quelques autres 

magasins de vente d’artisanat restent néanmoins tenus par des commerçants métropolitains ou 

créoles. Outre l’origine différente des commerçants, il me semble important de remarquer que 

nous avons à faire à deux pratiques de vente d’artisanat souvenir complètement opposées bien 

que complémentaires. Toutes les boutiques appartenant à des commerçants chinois proposent 

un même ensemble hétéroclite d’articles. Ainsi, on rencontre de nombreux objets 

d’importation, mélangés à un artisanat local minoritaire noyé dans un amoncellement de tee-

shirts et de serviettes de bain imprimées. Des sandales en cuirs côtoient des sacs brésiliens, 

des fusées, des phallus et de nombreux objets en bois de facture noir marron, mais aussi 

provenant de plus loin tels que des objets et des bijoux en bois importés du Surinam, du 

Brésil, du Costa Rica ou même d’Indonésie (Parmantier, 2005: 7), des bancs amérindiens, des 

vanneries guyanaises et brésiliennes, beaucoup d’arthropodes encadrés (papillons, mygales, 

scorpions…), des piranhas séchés, etc. Ces boutiques chinoises constituent de véritables 

bazars plus ou moins bon marché proposant des marchandises de toutes qualités. Par contre, 

les boutiques tenues pas des Métropolitains ou des Créoles jouent davantage la carte de 

l’exotisme et de « l’artisanat d’art » par une mise en valeur de produits avec, parfois, de 

petites notices explicatives succinctes indiquant leur provenance (non sans comporter nombre 

 421



 

d’approximations et d’erreurs). Cette mise en scène du magasin propose un artisanat se 

voulant plus traditionnel et authentique disposé un peu comme une exposition avec des 

présentoirs et des vitrines (en opposition aux amoncellements des étagères plus ou moins 

ordonnées des boutiques chinoises). Cependant, si on rencontre de l’artisanat acheté 

localement à des artisans amérindiens ou noirs marrons, de nombreux produits proviennent 

des boutiques FUNAI334 du Brésil ou bien d’artisans du Surinam. Les articles étrangers 

manufacturés proviennent tous de deux sociétés d’importations (SARL Amarante et Art 

Diffusion) appartenant à des propriétaires différents mais ayant le même siège social 

(ibid. :7). Ainsi, ces deux types de commerce suivent des logiques de ventes différentes : ceux 

tenus par les Chinois peuvent être considérés comme des « bazars » à souvenirs privilégiant la 

quantité sur la qualité alors que les boutiques appartenant à des Métropolitains ou Créoles ont 

choisi d’axer leur politique commerciale sur un nombre moindre d’articles mais présentés 

comme « authentiques » ce qui entraîne de facto des prix plus élevés. 

Huit boutiques à souvenirs sur Cayenne et une à Kourou proposent de l’artisanat 

comportant de la vannerie de Guyane. Tous ces magasins se ressemblent, l’artisanat local y 

étant largement minoritaire. On rencontre, cependant, dans chacun d’entre eux une gamme de 

vanneries produites par des artisans amérindiens de Guyane mélangées à des vanneries 

provenant du Brésil. Ces dernières semblent toutes provenir de magasins de la FUNAI et sont 

revendues sans aucunes indications, sauf quand les étiquettes de cet organisme sont restées 

accrochées au produit… 

Les vanneries d’origine guyanaise ne possèdent aucune indication de quelque nature que 

ce soit, comme d’ailleurs tous les produits vendus dans ces boutiques. Et, même lorsque le 

client, volontairement naïf, demande des informations quant à la provenance des objets, les 

réponses restent évasives « c’est les indiens qui font ça » ou bien manifestement erronées 

comme lorsque le vendeur ou la vendeuse attribue la confection d’une vannerie style makoki à 

un artisan « noir » ! Et, même lorsque je me présentais en mentionnant la nature de l’étude 

menée, le plus souvent, les vendeurs ne connaissaient pas l’origine de leurs produits sauf 

                                                

 

 

• Les « bazars » à souvenirs  

 

 
334 La FUNAI (Fundação Nacional do Índio) est une agence fédérale brésilienne, dépendant du Ministère de 
l’Intérieur, s’occupant des Amérindiens et de leurs territoires. Elle possède des boutiques proposant de l’artisanat 
provenant des différentes aires indigènes du pays. 

 422



 

quelques rares personnes telles que le patron d’une des boutiques ou bien un commerçant 

vivant depuis plus longtemps en Guyane. En effet, ce sont les artisans amérindiens qui 

viennent proposer directement leurs marchandises dans les boutiques335. Ainsi, des artisans 

palikur, kali’na, arawak-lokono ou même parfois des Wayana de passage à Cayenne se 

présentent spontanément pour vendre leur artisanat. Il va sans dire que les prix sont souvent 

bradés, les Amérindiens ne tenant pas à rentrer chez eux avec leurs marchandises sur les bras. 

Comme je l’ai déjà signalé la marge opérée par les commerçants se situe entre 1.6 et 3 fois le 

prix d’achat. De plus, j’en rediscuterai plus bas, les Amérindiens de Guyane ne possèdent pas 

ce que l’on pourrait appeler la fibre commerciale, les logiques économiques de nos sociétés de 

consommation capitaliste étant très éloignées des leurs. Pourtant, quelques commerçants 

entretiennent des relations privilégiées avec certains artisans. Ils se rendent chez l’artisan et 

passent commande, en fixant les prix à l’avance, d’une quantité précise de vanneries à 

produire (cf. supra tab. 69). La production de makoki du village de Bellevue entre dans ce cas 

de figure ainsi que celle de divers autres artisans amérindiens et surtout des sculpteurs noirs 

marrons. Lors d’un séjour chez un vannier kali’na de Terre-Rouge j’ai pu discuter avec un 

marchand chinois de Cayenne venant régulièrement lui rendre visite afin de lui commander 

des vanneries et des bancs en bois. Il s’est d’ailleurs déjà rendu en famille chez ce dernier afin 

de fêter son anniversaire, l’esprit commercial et l’amitié faisant bon ménage. 

                                                

 

Le tableau 76 répertorie toutes les boutiques « bazars » vendant des vanneries ainsi que 

les formes de vannerie qu’elles proposent. On remarque que l’on retrouve toujours les mêmes 

articles : makoki kali’na, catouri-tête, paniers palikur, éventails kali’na, petites et grandes 

couleuvres, petits tamis kali’na, corbeilles arawak, carquois peints kali’na. Les belles 

vanneries portant motifs des Amérindiens de la côte et les vanneries de ceux de l’intérieur 

demeurent absentes. 

 

 

 

 

 

 

 

 
335 Les artisans noirs marrons procèdent de même pour écouler une partie de leurs objets en bois (Cousseau, 
1999: 67). 

 423



 

Tableau 76 – Vanneries vendues dans les « bazars » à souvenirs guyanais 

Nom des 
magasins 

Localisation Formes de vanneries guyanaises vendues 

Wei-Wei 90 av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Couleuvre à manioc kali’na (grande et petite), catouri-tête, makoki 
kali’na, éventail palikur, divers paniers palikur, petits tamis kali’na 

Unitex 57 av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Makoki kali’na, catouri-tête, tamis kali’na, maracas kali’na, 
éventails kali’na 

Tom Souvenir 47 av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Petites et grandes couleuvres à manioc kali’na, divers paniers 
palikur, petits carquois à flèches, makoki kali’na, corbeilles arawak 

Magasin Souvenir 33 av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Catouri-tête, makoki kali’na, éventails kali’na, maracas kali’na, 
tamis kali’na 

Magasin Souvenir 
Siècle 

49 av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Makoki kali’na, tamis kali’na, éventails kali’na et palikur, petites 
et grandes couleuvres à manioc kali’na, paniers palikur, carquois à 
flèche kali’na 

Magasin Souvenir 28 av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Divers paniers palikur, catouri-tête 

Souvenir de 
Guyane 

26 rue Lalouette, 
Cayenne 

Petites couleuvres à manioc peintes kali’na, catouri-tête, divers 
corbeilles palikur, makoki kali’na, tamis kali’na 

Elysée souvenir av. Charles de 
Gaulle, Cayenne 

Eventails kali’na, petites couleuvres à manioc kali’na 

Mei Li Bourg de Kourou Makoki kali’na, divers paniers palikur 
 

 

Les makoki, majoritairement tressés par les vanniers de Bellevue-Yanou, portent des 

motifs géométriques simples et répétitifs ou bien des inscriptions telles que le mot Guyane. 

Les commerçants incitent souvent les vanniers à orner les makoki de cette inscription. Il s’en 

vend de toutes les tailles (de 5 cm à 25 cm de large), la gamme de prix s’étalant de 10 à 35 €. 

Ils sont généralement de bonne facture mais teintés avec de la peinture industrielle et ligaturés 

avec de la ficelle de cuisine. Cette vannerie représente le modèle le plus vendu par les 

boutiques de souvenirs chinoises, avec des étalages toujours bien achalandés. Lors de chaque 

enquête menée dans les huit commerces de Cayenne du tableau 76, j’ai pu en moyenne 

recenser 150 makoki disponibles au même moment sur leurs différents étals, sans compter les 

éventuels stocks auxquels je n’ai pu avoir accès. 

Les catouri-tête tressés par les Palikur de St-Georges et de Kamuyene peuvent être 

considérés globalement comme de bonne qualité mais chers. Ils sont souvent vernis et teintés 

avec de la peinture industrielle. On peut trouver des modèles allant de 10 € à 30 € suivant la 

taille (de 25 à 50 cm de diamètre), cette forme étant la plus disponible chez ces marchands 

après les makoki. 

Toute une gamme de paniers palikur peut également être rencontrée, allant de la grande 

bourriche (25 €) à diverses corbeilles (de 20 à 10 cm de diamètre, entre 16 à 13 €), en passant 

par des paniers à couvercles de toutes tailles (vendus de 3 à 8 €). Ces formes restent de même 

facture que celles vendues dans les villages de Kamuyene ou de St-Georges. 

 424



 

Presque toutes les magasins proposent également des éventails kali’na en fibres d’awara. 

Là encore différentes tailles sont disponibles, les prix allant de 5 à 10 €. Ils sont en moyenne 

tous plus petits que ceux utilisés domestiquement. 

Quelques boutiques proposent des couleuvres à manioc décoratives, soit de taille normale 

mais mal terminée (la queue étant nouée de façon sommaire), soit en modèle réduit le plus 

souvent hideusement teintés de peinture verte, rose ou bleue. Les prix s’échelonnent de 10 à 

15 €.  Les tamis ou les carquois à flèches participent d’un même artisanat confectionné sans 

aucun souci d’esthétisme, de qualité ou de réalisme. Des artisans kali’na tressent « à la va-

vite » ces différents modèles vendus à des prix très bas. Les tamis de 15 cm de côté se 

vendent entre 4 et 6 €, ceux de 30 cm 20 € et les carquois avec des flèches de pacotille en 

bambou de 5 à 10 €. Cet artisanat est symptomatique d’une offre s’adaptant à la demande du 

commerçant voulant fournir de nombreux souvenirs à prix modique au détriment de la qualité. 

Enfin, des corbeilles arawak en palmier-bâche peuvent être rencontrées dans quelques 

boutiques. Ces objets proviennent de vannières de Ste-Rose-de-Lima ou de Balaté ; ils 

demeurent de bonne qualité, toute une gamme de taille étant disponible de 6 à 22 €. 

 

Ainsi, dans ces boutiques bazars à souvenirs, on rencontre deux grands types de vannerie : 

des formes de qualité honnête (makoki et éventails à feu kali’na, catouri-tête et paniers palikur 

ainsi que les corbeilles arawak), mais néanmoins pauvres en ornementation par rapport à la 

diversité des motifs traditionnels (cas des makoki), côtoient des vanneries de mauvaise qualité 

tressées rapidement (cas des carquois, des tamis et des couleuvres) et même parfois avec des 

matériaux mal préparés. Les vanneries des Amérindiens du sud de la Guyane demeurent 

absentes de ces magasins. On constate ainsi, avec Cousseau (1999 : 67), l’existence d’un type 

de commerce ne se souciant en aucune façon de la valorisation de l’objet, tendant à tirer la 

qualité vers le bas et à uniformiser la diversité des formes offertes à la vente. Au regard de 

l’extraordinaire diversité de formes de vannerie exposées dans le chapitre 2, on rencontre une 

gamme très pauvre de vanneries disponibles dans ces magasins, puisque seules huit formes 

différentes sont proposées. 

 

 

• Les boutiques à souvenirs « authentiques » 

 

À côté de ces boutiques « bazars », d’autres se veulent diffuseurs d’une plus grande 

diversité de produits artisanaux « originaux » afin de répondre à la demande d’une clientèle à 

 425



 

la recherche « d’authenticité » ou de « tradition » amérindienne. Sept boutiques entrent dans 

cette catégorie, l’une d’elles se détachant par la qualité de l’artisanat vendu et par la 

connaissance de sa propriétaire (Corossol de Sinnamary). Comme je l’ai mentionné plus haut, 

ces boutiques valorisent leurs articles par une disposition plus aérée, une mise en valeur des 

objets par des étiquettes, pas toujours fiables, mentionnant leur nom et leur provenance. Il 

existe dans ces boutiques une plus grande offre de vannerie guyanaise. Ces boutiques tentant 

de privilégier la qualité sur la quantité, les produits artisanaux guyanais demeurent 

minoritaires par rapport à ceux provenant du Brésil. En effet, chacune propose de l’artisanat 

amérindien provenant de ce pays, les vanneries en constituant une part minoritaire. Il est plus 

rentable de revendre de la vannerie achetée au Brésil à moindre coût alors que les objets 

artisanaux proposés par les artisans locaux doivent être réglés en euros. De plus, on rencontre 

souvent chez la plupart de ces commerçants le même discours dénigrant le travail des 

Amérindiens de Guyane « les Indiens vendent trop cher », « ils ne produisent pas beaucoup », 

« il n’y a plus d’indiens tressant de la vannerie aujourd’hui en Guyane » ou bien, plus 

rarement (mais quand même !) « ils sont fainéants » [sic]. Pourtant, comme je pense l’avoir 

amplement démontré tout au long de ce travail, ces affirmations sont largement erronées. Car, 

si la vannerie en Guyane connaît une indéniable perte de vitesse chez certaines communautés 

elle demeure relativement dynamique chez d’autres et il reste aisé, même sur le littoral, de 

rencontrer nombre d’artisans confirmés sachant tresser finement du bel ouvrage.  

 Comparées aux magasins « bazars », ces boutiques proposent cependant une assez belle 

diversité de vanneries de Guyane. J’ai ainsi répertorié une douzaine de formes différentes (cf. 

tableau 77). Et, contrairement aux magasins « bazars », les vanneries proposées ne 

proviennent pas uniquement du littoral : on en rencontre également d’origine wayana, apalai, 

aluku et occasionnellement wayãpi. 

En effet, en plus des vanniers du littoral venant proposer leur production dans ces 

magasins, les propriétaires écoulent également des pièces artisanales proposées par 

l’association Jepe d’Antecum-Pata ou bien se rendent directement dans les villages du Maroni 

ou de l’Oyapock pour acheter de l’artisanat et le revendre ensuite. Le président de 

l’association Jepe se rend régulièrement dans les boutiques telles que Corossol, avec qui il 

travail depuis 20 ans, ou l’Atelier Masqué afin de vendre diverses pièces artisanales telles que 

casse-tête, poteries ou quelques vanneries comme des hottes en arouman, des éventails ou 

divers paniers. La propriétaire du magasin Corossol va régulièrement s’approvisionner 

directement chez quelques producteurs vivant sur le littoral, l’Oyapock ou le Maroni, avec qui 

elle travaille depuis longtemps. Cette dame a ouvert son magasin il y a plus de 20 ans, et 

 426



 

possède une indéniable connaissance des objets qu’elle vend : elle connaît leur provenance, 

leur nom et leur fonction. Des cartels disposés dans son magasin informent le client sur 

quelques coutumes et usages liés aux articles vendus. Par comparaison, les propriétaires ou 

vendeurs des autres magasins de Cayenne ou de Kourou possèdent une connaissance 

beaucoup plus approximative des objets qu’ils proposent.  

 
Tableau 77 – Vanneries vendues dans les magasins à  souvenirs « authentiques » guyanais 

Nom des magasins Localisation Formes de vanneries 
guyanaises vendues 

Formes de vanneries 
importées vendues 

Atelier Masqué 42 av. Général de 
Gaulle, Cayenne 

éventails wayana, catouri-tête 
palikur, vannerie attrape-doigt 
wayana, makoki kali’na, hotte 
en arouman wayana, corbeille 
palikur 

coffret tilio, couleuvre du 
Brésil, tamis waiwai, casse-
tête kayapo avec manchon 
en vannerie 

Carbet Souvenir 42 av. Général de 
Gaulle, Cayenne 

paniers palikur, éventails 
kali’na, tamis wayana, maracas 
apalai 

 

Boutique 3 fontaines 48 av. Général de 
Gaulle, Cayenne 

éventails kali’na, couleuvres 
kali’na, petits tamis, corbeilles 
palikur 

 

Au caïman 48 rue Lalouette, 
Cayenne makoki kali’na  

Equateur masque tamok wayana 63 rue Lalouette, 
Cayenne  

Corossol Sinnamary 

divers paniers wayana, makoki 
kali’na, éventails kali’na, 
corbeilles aluku, masque tamok 
wayana, hotte en arouman 
wayana 

vanneries waiwai, canela, 
kayapo, wayãpi-puku 

Souvenir du Carbet Kourou corbeilles arawak  
 

 

On rencontre, certes, des vanneries similaires, proposées à des prix identiques, à ceux 

des magasins tenus par des Chinois (paniers palikur, makoki kali’na, corbeilles arawak, 

catouri-tête) mais également des vanneries différentes d’origine wayana, aluku ou apalai. Ces 

dernières ne connaissent pas le même registre de prix, puisque le masque tamok wayana est 

proposé à 200 € et la hotte en arouman à 110 €. En tout cas les marges établies par ces 

magasins restent les mêmes que celles indiquées précédemment pour les magasins tenus par 

des Chinois. Et si les vanneries communes à l’ensemble de ces magasins connaissent les 

mêmes tarifs, elles sont par contre présentes en moins grand nombre dans les magasins à 

souvenirs « authentiques ». Ceux-ci jouent, en effet, la carte de l’artisanat d’art en mettant 

l’accent sur la rareté et le caractère unique de chaque objet vendu, stratégie de vente très 

éloignée des boutiques souvenirs « bazars » même si une partie des produits vendus restent 

les mêmes et si un nombre important d’articles proviennent du Brésil… 

 427



 

En provenance du Brésil, on trouve aussi bien de l’artisanat amérindien acheté dans les 

commerces de la FUNAI, que de nombreux objets en bois importés par les sociétés citées 

précédemment. Ainsi, sous couvert de vendre de l’artisanat original ou « authentique », 

beaucoup d’articles sont, soit manufacturés, soit ne proviennent pas de communautés 

guyanaises. À part la boutique Corossol, la provenance exacte est bien souvent omise. Il est 

en effet beaucoup plus lucratif de revendre une vannerie wayana ou wayãpi achetée à prix 

modique au magasin FUNAI de Belém plutôt qu’à des Amérindiens de Guyane. Il y a 

quelques années dans ces mêmes magasins il était plus courant de rencontrer de l’artisanat 

amérindien provenant de Guyane, grâce notamment au réseau d’approvisionnement organisé 

par l’association Caway mais également en raison d’une plus forte activité de certains 

artisans. En 1999, on pouvait par exemple encore rencontrer des couronnes de danses palikur 

à cimier revendues par des villageois de St-Georges-de-l’Oyapock lorsque les fêtes rituelles 

étaient achevées (Lacaisse, 2000: 6). 

 En fait, ce deuxième type de commerce axant sa politique commerciale sur une 

certaine « authenticité » et mettant en scène les objets vendus, brouille les pistes en ne 

distinguant pas précisément l’origine de l’artisanat. Les discours tenus sur l’origine des 

produits et leurs usages restent souvent approximatifs, mis à part le cas de la propriétaire du 

magasin Corossol. Ces magasins proposent, certes, un artisanat de meilleure qualité mais 

tendent de plus en plus à s’approvisionner à l’extérieur au détriment de la valorisation d’un 

artisanat local. Mais, après tout, en l’absence de toute forme légale de protection de l’artisanat 

local, est-ce le rôle de ces commerces de valoriser un artisanat local au détriment de leurs 

bénéfices ? Un autre facteur occupe également une place importante dans ce désintérêt 

croissant de la vente de l’artisanat guyanais : il s’agit du problème de l’approvisionnement 

régulier des objets. Seules des associations comme Caway ou Jepe ont pu approvisionner 

régulièrement ces boutiques. Aujourd’hui, il ne reste plus que Jepe, et son responsable André 

Cognat, travaille de préférence avec quelques boutiques, l’offre ne suivant pas la demande. 

On voit poindre ici un sérieux problème d’organisation de la filière tout entière qui reste très 

sensible mais également des facteurs socioculturels faisant que de nombreux artisans restent 

des pluriactifs et ne peuvent (et ne veulent) passer tout leur temps à produire de l’artisanat ; 

j’en reparlerai plus bas. 

 

 

 

 

 428



 

d) Le réseau associatif et coopératif 

 

À côté de ces structures à but lucratif, différentes associations et une coopérative ont, 

elles, vocation à valoriser l’artisanat guyanais. Je ne parlerai ici que de celles qui sont acteur 

dans la vente de vanneries en Guyane et qui tentent de maîtriser la filière du producteur à la 

vente.  

 

• Les associations de promotion de l’artisanat de vannerie 

 

Outre les associations agissant localement, déjà évoquées, et ayant pour but de vendre des 

produits artisanaux bien précis tels que celles des potières de Mana, d’Iracoubo ou bien 

Imiawale, deux associations, Caway et Jepe, tentent depuis une vingtaine d’années 

d’organiser, à l’échelle du département, la vente de l’artisanat des Wayana du haut Maroni. Si 

sur le Maroni et le littoral, des associations comme « Libi Na Wan » ou « Mama Bobi » 

valorisent également l’artisanat marron, par contre aucune association n’avait encore réussi à 

valoriser l’artisanat provenant de l’Oyapock, à part quelques initiatives individuelles 

(enseignants, chercheurs…). Seule aujourd’hui, la coopérative Gadecoop, qui fera l’objet d’un 

paragraphe ci-dessous, essaie de faire connaître sur le littoral l’artisanat des habitants de ce 

fleuve. Par contre, depuis vingt ans différentes initiatives associatives ont réussi à stimuler un 

réel revivalisme de l’artisanat wayana. Il n’en reste pas moins que celui-ci est largement le 

fruit de l’effort de quelques personnalités. 

Caway a été fondé en 1985 par un couple d’instituteurs, Jean Paul et Françoise 

Klingelhofer, vivant depuis 1974 à Twenke, village wayana du haut Maroni ; ils quittèrent la 

région en 1995 suite à des conflits assez durs (Lacaisse, 2000: 18). La boutique qu’ils avaient 

créée à Cayenne dut fermer en 1996 suite à un redressement fiscal ; le stock, repris par une 

autre boutique, « l’Occitane », fut vite écoulé, et ce magasin avait changé d’enseigne au début 

de mes enquêtes en 2003. Aujourd’hui, cette association existe toujours officiellement mais 

est complètement désorganisée et guère active. Ce couple a largement organisé et soutenu 

l’association afin de valoriser l’artisanat des Wayana, en priorité ceux vivant à Twenke. Ainsi, 

pendant dix ans, cette entreprise dynamique a fait travailler 256 artisans, proposé un catalogue 

d’une cinquantaine d’objets artisanaux uniquement wayana et apalai (Caway, 1994), dont une 

dizaine de vanneries (essentiellement les modèles présentés dans le tableau 69), et atteint un 

chiffre d’affaire total de 2 100 000 FF (320 142 €) de 1989 à 1993, soit une moyenne de 2 500 

FF (381 €) par an et par artisan (Lacaisse, 2000: 23). Afin de valoriser la culture matérielle 

 429



 

wayana-apalai, l’association a également édité un petit catalogue illustré de 25 pages 

présentant succinctement les objets et leur fonction (Caway, 1990). Le point le plus 

intéressant de cette organisation consiste, de mon point de vue, en ce que la collecte et la 

vente de l’artisanat ont été soutenues et gérées par des personnes d’origine étrangère à la 

communauté... et que, dès leur départ, la belle organisation montée de toute pièce s’écroula. 

Le témoignage apporté par P. Lacaisse lors de sa visite du local de Caway, à Twenke, en 1999 

est éloquent : « les archives comptables jonchent le sol, mêlées aux ordures, avec les fiches 

techniques d’achat par artisan, les courriers aux différents partenaires, diverses conventions, 

les relevés de comptes bancaires. Les meubles de rangement, éventrés, retiennent à peine les 

nombreux documents d’importance collectés par les Klingelhofer sur plus de vingt ans » 

(ibid. : 19). Si ce commerce a bien fonctionné et demeure dans l’esprit de nombreux guyanais 

comme une expérience pilote, force est de constater que l’affaire déclina vite une fois le 

couple parti. Les artisans baissèrent leur rythme de production et l’organisation de fret par 

avion entre Maripasoula et Cayenne périclita. La dynamique maintenue par la présence du 

couple d’instituteurs se relâcha d’ailleurs dans nombre de domaines de la vie du village où ils 

s’étaient investis de manière forte : éducation, santé, artisanat, actions culturelles, 

constructions, emplois… Certains artisans les plus actifs connurent pendant cette décennie 

1985-1995 une augmentation de leurs revenus qui atteignirent pour certains 23 000 FF (3 500 

€) en une année (Lacaisse, ibid.) ce qui leur permit de s’équiper en tronçonneuse, outils, 

moteur de pirogue… Il est indéniable que le dynamisme des Klingelhofer et la réussite 

certaine de leur entreprise suscita un engouement chez les jeunes pour les activités artisanales, 

source enviable de rentrée de devises. Le résultat le plus important fut le maintien d’un 

savoir-faire artisanal perceptible jusqu’à aujourd’hui. Cependant, force est de constater que 

cet engouement s’est vite relâché montrant, encore une fois, que toute initiative imposée de 

l’extérieur demeure le plus souvent vouée à l’échec une fois les éléments moteurs disparus. 

La libre motivation des artisans, qu’elle soit culturelle ou économique, demeure un point 

préalable à toute velléité de développement de cette filière. 

 

Chez les Wayana, une autre association existe depuis longtemps, l’association Jepe 

d’André Cognat. Cet homme, bien connu en Guyane et en métropole à travers ses livres 

(Cognat, 1967, 1977), vit sur le haut Maroni avec les Wayana depuis plus d’une quarantaine 

d’années. Après avoir voyagé en Guyane au début des années soixante, il revint s’installer 

chez ce peuple, se maria là-bas et fonda un village, Antecum-Pata, où il vit depuis. Chef de ce 

village, André Cognat créa l’association Jepe afin de valoriser la culture wayana mais 

 430



 

également afin de monter différents projets comme la construction d’un centre culturel ainsi 

que de nouvelles habitations en bois. En 1999, l’association comptait 300 membres (Lacaisse, 

2000: 27), essentiellement les habitants du village et des hameaux alentours. De par son 

immersion dans la vie du village et dans la société wayana, son association parvient à fournir 

régulièrement quelques magasins de la côte comme Corossol . Elle propose principalement 

des ciels de case, des casse-tête, des kaway (sonnailles de coton et de graines de Thevetia 

peruviana), des poteries mais peu de vannerie. Par contre, seuls les artisans de son village et 

des hameaux alentours fournissent des pièces à cette association. Comme l’association 

précédente, elle est non seulement largement maintenue par la volonté d’un seul homme mais 

également contrôlée par celui-ci, que ce soit dans le choix des pièces, des artisans ou des 

fournisseurs. 

On note dans ces deux cas que le contrôle de la production ainsi que la vente des produits 

artisanaux demeurent entre les mains de personnalités fortes originaires de l’extérieur et ayant 

vécu longtemps, ou vivant encore, parmi ces communautés. Ainsi, sur le haut Maroni, 

l’organisation et la valorisation de l’artisanat est le fruit d’initiatives dues à des personnes 

d’origine métropolitaine engagées dans une sorte de combat pour aider et maintenir la culture 

wayana. Elles ont aussi permis de dépasser le niveau familial comme c’est le cas pour tous les 

exemples précédents de la production et de la vente locale d’artisanat sur le littoral. Toutes 

ces initiatives, pour louables qu’elles soient, demeurent cependant fragiles, suspendues au 

destin d’un individu. On constate ainsi que, dans le cas des Amérindiens de l’intérieur de la 

Guyane, les initiatives des habitants natifs afin de valoriser leur culture demeurent jusqu’à 

aujourd’hui quasi inexistantes. Cependant, de plus en plus, certains trentenaires ayant un pied 

dans les deux sociétés, amérindienne et occidentale, prennent conscience de la disparition de 

certains de leurs traits culturels. Ce sont ces individus qui peuvent jouer un rôle dans la 

valorisation des savoir-faire de leur peuple et contribuer à la création d’associations ou de 

coopératives artisanales. Là encore, des initiatives nous venant du Brésil devraient être 

sources d’inspiration pour les différents peuples guyanais, des projets participatifs de 

valorisation de l’artisanat existant chez les Kayabi ou les Baniwa (FOIRN/ISA, 2000; 

Fibrarte, 2003; Athayde et al., 2006). 

 

 

 

 

 

 431



 

 

• La coopérative Gadecoop 

 

La coopérative d’acheteurs Gadecoop est une structure récente née en 2005 ayant pour but 

de valoriser et de commercialiser, dans une démarche équitable, l’artisanat des différents 

peuples de Guyane. Suite aux réflexions menées lors du colloque « Recherche et valorisation 

des produits de la forêt : quelle démarche équitable ? », organisé à Cayenne du 2 au 4 

décembre 2002 (Fleury et Moretti, 2006), et à la disparition du point de vente de l’association 

Caway, il s’avérait indispensable de réorganiser la filière d’artisanat en Guyane. Ainsi, 

l’association Gadepam (association pour l’étude et la valorisation des plantes à usages 

traditionnelles en Guyane) porta le projet d’une « coopérative de produits naturels, artisanaux 

et traditionnels de Guyane ». Dans un travail précédent (Davy et Fleury, 2005), nous avons 

expliqué la genèse de cette structure et avancé les différents objectifs de cette coopérative : 

- valoriser les savoir-faire locaux par la mise en place d’un réseau de producteurs dans 

une démarche d’économie solidaire ; 

- garantir aux producteurs des prix équitables et une continuité dans leurs activités 

(prenant ainsi en compte la pluriactivité caractérisant les artisans) ; 

- inciter à l’organisation et à la formation de ces producteurs. 

Ainsi, cette coopérative d’acheteurs s’est donnée pour but de participer à la sauvegarde et 

à la valorisation des savoirs et savoir-faire des communautés de Guyane par la mise en place 

d’un réseau d’artisans et d’une filière d’économie sociale et solidaire. Le statut choisi pour 

cette structure est celui de la société coopérative d’intérêt collective (SCIC), société anonyme 

ou à responsabilité limitée à capital variable, régie par le code du commerce. Ce statut 

possède les avantages de pouvoir réunir différents types d’associés : des salariés de la 

coopérative, des bénévoles, des bénéficiaires, des entreprises privées, des collectivités 

publiques et leurs groupements ainsi que toutes personnes physiques ou morales contribuant 

par tout autre moyen à l’activité de la coopérative. Cependant, elle doit supporter une certaine 

lourdeur administrative de mise en place. L’inauguration du point de vente de cette 

coopérative, sis au rez-de-chaussée du siège du Parc Naturel Régional à Cayenne, a eu lieu le 

19 novembre 2005 autour de différentes animations culinaires, artisanales et musicales. 

Depuis, le magasin est ouvert tous les matins de la semaine et tenu par une vendeuse à mi-

temps originaire de la communauté wayana, une autre employée à plein temps s’occupant de 

la gestion et de la communication de la coopérative. À l’heure actuelle la coopérative travaille 

 432



 

avec environ 27 artisans vivant dans quasiment toutes les communes de Guyane et 

appartenant aux communautés aluku, créole, kali’na, palikur, arawak-lokono, wayana, 

wayãpi,  teko ou hmong. Ce réseau d’artisans a pu être mis en place grâce à la connaissance et 

aux contacts que possédaient certains membres fondateurs de cette structure. En effet, la 

particularité de cette coopérative provient de ce qu’elle regroupe des sociétaires d’origines 

diverses et souvent impliqués dans la vie guyanaise (associatifs, scientifiques, artisans, 

étudiants, commerçants, administratifs ou simples citoyens), chacun apportant ses diverses 

compétences.  

Ainsi, le local de vente offre une grande diversité d’artisanat strictement guyanais en 

passant par les tissus (pangi aluku), les poteries (wayana, apalai, kali’na), les bancs en bois 

(wayana, aluku), les colliers en graines (wayana, palikur) ainsi que diverses vanneries. On 

peut ainsi acheter des couleuvres à manioc wayana, des paniers wayana ornés de motifs avec 

ou sans pied, des hottes en palmier wayãpi mais aussi en arouman (wayana et wayãpi), des 

tamis wayana, wayãpi, teko ou palikur, des nattes à cassave wayana, des éventails wayana, 

teko ou kali’na, des coffrets en vannerie wayana…Au total, ce n’est pas moins d’une 

quinzaine de vanneries différentes provenant majoritairement des communautés wayana, teko 

et wayãpi mais également kali’na ou palikur qui sont proposées. Le tableau 78 présente la 

liste des vanneries que l’on peut acheter dans la boutique Gadecoop, la marge prise par cette 

coopérative sur les vanneries (permettant de payer les employés, le fret des produits et autres 

frais de fonctionnement) se situe entre 1,33 et 2 fois le prix d’achat au producteur avec une 

moyenne de 1,7. Ce chiffre est légèrement inférieur à la marge prise par les magasins à 

souvenirs traditionnels située vers 2,2.  

En 2006, première année de fonctionnement, le produit des ventes fut de 19 000 € dont    

1 300 € uniquement pour la vente de vanneries (soit 40 pièces vendues). Cela représente une 

moyenne de 700 € par artisan étant entendu que certains ont vendu beaucoup plus que 

d’autres. Le chiffre d’affaire de cette première année de fonctionnement demeure encore 

faible comparé à 1993, la plus forte année de vente de l’association Caway (620 000 FF  soit 

94 500 €). 

 

 

 433



 

 

Tableau 78 - Tableau comparatif des prix d’achat de vanneries à l’artisan et de vente au magasin Gadecoop 

Vannerie Prix d’achat au producteur Prix de vente à la boutique 
Couleuvre wayana 30 40 
Panier orné de motifs à pied wayana 20 40 
Panier orné de motifs sans pied wayana 10 20 
Hotte en fibre de palmier wayãpi 30 50 
Hotte en arouman wayana 60 80 
Tamis à mailles serrées wayãpi 25 45 
Panier à mailles fines wayãpi, silita 20 32 
Panier ajouré wayana 10 20 
Eventail wayana type waway 5 10 
Eventail tapekwa wayãpi - 15 
Eventail wayana type anapamïi 10 15 
Coffret en vannerie type pakala wayana 25 40 

 

Les débuts de cette coopérative semblent cependant prometteurs surtout si l’on songe 

que certains artisans, des jeunes wayana du haut Maroni, symbolisés par un couple comme 

celui de Tasikale Alupki (producteur de vannerie et de bancs zoomorphes) et Linia Opoya 

(potière) s’investissent beaucoup dans la coopérative. Ce n’est, en effet, que par une profonde 

implication des artisans dans cette structure, la motivation des plus jeunes à se tourner vers 

l’artisanat, que l’initiative pourra perdurer. 

 

2-2-3 Les clients de l’artisanat de vannerie  

 

On ne peut évidemment pas discuter de la commercialisation en Guyane sans évoquer 

les clients qu’elle concerne. Je n’ai pas mené d’enquêtes spécifiques sur les clients intéressés 

par la vannerie en Guyane, mais mes enquêtes auprès des commerçants et des producteurs me 

permettent quand même d’avancer quelques informations sur ces acteurs de la filière. 

Différents types de point de vente proposent de la vannerie dans la Région. Ainsi, les 

consommateurs peuvent se rendre directement auprès du producteur pour acheter des 

vanneries ou bien visiter les carbets d’artisanat tenus par les artisans ou des membres de leur 

famille ; soit encore ils achètent des vanneries dans des boutiques à souvenirs ou bien dans les 

locaux de la coopérative Gadecoop. 

À ces différents types de point de vente peuvent s’associer différents profils 

d’acheteurs. Ainsi, les touristes et les clients les moins avertis favorisent préférentiellement 

 434



 

les commerces à souvenirs de Cayenne ou de Kourou alors que ceux plus concernés et 

connaissant mieux la Guyane se rendent directement dans les lieux de production. Les 

touristes de passage en Guyane iront, en effet, plutôt dans les boutiques à souvenirs et 

achèteront, par hasard, une vannerie de Guyane comme un makoki ou un catouri-tête comme 

ils auraient pu aussi bien acheter un Tee-shirt souvenir de Guyane.  

Dans cette région, le tourisme n’est pas très développé même si l’Office du Tourisme 

de Guyane tente, au niveau national, de favoriser cette activité. Entre septembre 2004 et août 

2005, il a été estimé que 95 000 touristes ont visité la Guyane (INSEE, 2006b)336. Le type de 

touriste se rendant en Guyane connaît un profil relativement atypique comparé aux autres 

destinations. En effet, une grande proportion de ces touristes, 30 % (ibid.), viennent en 

Guyane pour visiter un membre de leur famille ou des amis travaillant là, souvent un 

fonctionnaire ou bien un employé travaillant à la base aérospatiale du CNES de Kourou.  

                                                

Un nombre non négligeable de voyageurs visitant la Guyane est également attiré par 

son patrimoine naturel et culturel, réel ou sublimé. Ainsi, la Guyane attire tout un panel de 

voyageurs atypiques du genre baroudeurs, écologistes, parfois simplement curieux et « en soif 

de découvertes » mais parfois aussi pour réaliser leurs fantasmes de Mythe du Bon Sauvage 

ou de Forêt Vierge. Ces divers types de touristes ne sont pas, le plus souvent, très aisés et 

comprennent souvent mal qu’un Amérindien demande un paiement en échange d’un objet. 

Par contre, d’autres acheteurs potentiels présentent un pouvoir d’achat plus grand. En 

effet, il existe un renouvellement régulier de fonctionnaires (agents de santé, enseignants, 

militaires, gendarmes…) auxquels s’ajoutent de nombreuses personnes visitant la Guyane 

pour des raisons professionnelles, soit 38 % des visiteurs, auxquels il faut ajouter les 

employés du centre spatial de Kourou, 9 % (ibid.). Ainsi, les personnes se rendant en Guyane 

pour des raisons professionnelles représentent au total presque 50 % des touristes. Ceux-ci 

rapportent le plus souvent des souvenirs de Guyane achetés directement auprès des artisans 

comme les objets en bois noir marron ou de l’artisanat amérindien. S’ils ont eu l’occasion, 

lors de leur travail ou lors d’un séjour dans l’intérieur de la  Guyane, de se rendre dans les 

villages du haut Maroni ou du haut Oyapock, ils y ont acheté de l’artisanat wayãpi, teko ou 

wayana. Les militaires et gendarmes sont particulièrement friands des armes amérindiennes 

comme les arc et flèches ou les casse-tête. Mais, ils demeurent également clients des 

boutiques à souvenir de la côte. 

 
336 Par comparaison en 2005, la Martinique a accueilli 484 000 touristes et la Guadeloupe 525 000 d’après les 
Offices du Tourisme de ces départements.  

 435



 

Des clients plus avertis, qu’ils soient résidants ou touristes et venant en Guyane pour 

connaître son patrimoine culturel ou environnemental, seront plutôt séduis par les boutiques à 

souvenirs « authentiques », par la coopérative Gadecoop ou bien les carbets d’artisanat 

amérindiens. Ils perçoivent dans ces points de vente une authenticité, gage de qualité et de 

vrais objets « traditionnels ». Les motivations de cette clientèle demeurent diverses mais 

prouvent qu’il existe des débouchés, limités certes mais réels, pour un artisanat de qualité. 

D’ailleurs, les estimations montrent qu’en Guyane, les touristes dépensent annuellement en 

moyenne 3,64 millions d’euros dans les souvenirs (ibid.). Il existe donc un potentiel pour un 

marché de l’artisanat que l’on pourrait qualifier d’art afin de le démarquer de ce que d’aucuns 

qualifient d’artisanat d’aéroport (Graburn, 1976: 6). La vente d’un artisanat de qualité peut 

être considérée comme une voie importante dans le maintien de savoir-faire qui, sinon, 

risquerait de péricliter rapidement. Je pense que la confection et la valorisation de belles 

pièces de vannerie ornées de motifs variés permettraient une plus forte valeur ajoutée sur leur 

vente tout en pérennisant un savoir-faire original reflétant ainsi la richesse esthétique de 

cultures encore bien souvent dévalorisées. Cette forme d’artisanat se démarque ainsi d’un 

artisanat de masse tirant la qualité vers le bas, occultant et menaçant le savoir-faire délicat des 

vanniers et vannières de Guyane. 

 

 

2-2-4 La commercialisation de la vannerie en Guyane : un secteur largement 

informel 

 
 
 Un dernier point mérite d’être abordé concernant la commercialisation de la vannerie 

en Guyane. Il s’agit de son fort ancrage dans le secteur informel. Comme le précise le 

dictionnaire Petit Robert (2002), informel sous-entend « qui n’est pas organisé de manière 

officielle ». En effet, aucun des vanniers et vannières, sauf l’association d’Elsie Andrew, n’est 

déclaré à la Chambre des Métiers comme doit le faire tout artisan en France. Autant dire 

qu’une grande partie du commerce de vannerie évoqué plus haut s’effectue dans l’illégalité 

par rapport à la loi française. Les vanniers tressent et vendent directement leur artisanat sans 

le déclarer sauf quand ils passent par une association, voire infra. Pour la Chambre des 

Métiers et de l’Artisanat, un artisan devrait pourtant être inscrit au Répertoire des Métiers, et 

 436



 

pour ce faire disposer d’une qualification professionnelle337 ou à défaut, justifier d’au moins 

trois années dans le métier ; de fait tous les vanniers de Guyane peuvent justifier de cette 

expérience mais la lourdeur de la procédure administrative, plus le coût de l’inscription 

compliquent les choses, comme je le précise plus bas. Aussi, Parmantier (2005 : 5) peut-il à 

juste raison évoquer la « myopie des institutions » quant à la commercialisation de l’artisanat 

traditionnel de Guyane complètement occultée par toutes les statistiques et les analyses 

économiques. Pourtant, les références aux cultures amérindiennes et marronnes de Guyane 

servent souvent de faire-valoir aux brochures touristiques… 

 De même, le fait que de nombreux artisans ne possèdent pas la nationalité française, 

constitue un autre facteur non négligeable favorisant cette informalité. Comme je l’ai déjà 

                                                

 Le fait que la vente des vanneries ne soit pas déclarée n’est pas sans poser de 

problèmes aux commerçants revendant ces articles. Il existe cependant une tolérance de 

l’Etat, un magasin pouvant acheter pour moins de 3 000 € d’articles à un artisan sans payer 

d’impôt sur cette transaction. Cependant, il est impératif que l’artisan fournisse une facture à 

l’acheteur. Il devient alors plus simple pour un commerce de fonctionner avec une association 

pouvant fournir des factures, garantie d’une démarche commerciale légale. En effet, les 

associations possèdent le droit de vente pour peu que le but ne soit pas d’enrichir ses membres 

bénévoles. On voit ainsi que la commercialisation de la vannerie en Guyane se doit de 

composer avec la loi. Cependant il semble bien que certains commerces vendant des 

souvenirs à Cayenne se situent à la limite de la légalité, ne pouvant justifier par des factures 

l’achat de leur marchandise. Mais en Guyane, ce type de tolérance existe dans tant de 

domaines… 

 Comme l’a déjà montré Cousseau (1999 : 62) à propos de l’artisanat de bois noir 

marron, plusieurs facteurs expliquent l’importance de l’informalité dans ce secteur d’activité. 

Tout d’abord, comme je viens de l’évoquer, une certaine tolérance tacite existe pour cet 

artisanat visible et prisé par nombre de touristes, de fonctionnaires métropolitains mais aussi 

de locaux. Les artisanats amérindiens et marrons sont considérés par les décideurs comme une 

source attractive pour le tourisme de la Région. Les Palikur vendent au grand jour leur 

artisanat sur le bord de la Nationale 1 reliant Cayenne à Kourou sans qu’aucun contrôle n’ait 

jamais été pratiqué. D’ailleurs, les militaires et les gendarmes, dont le corps de métier effectue 

des rotations rapides sur la Guyane, constituent des clients importants (ibid. : 63).  

 
337 En France, il n’existe qu’une structure, l’École Nationale d’Osiériculture et de Vannerie de Fayl-Billot 
(Haute-Marne),  proposant un CAP de vannerie et un BPA Osiériculture-Vannerie. Cette école de vannerie 
d’osier est évidemment bien éloignée des traditions vannières guyanaises. 

 437



 

évoqué tout au long de ce travail, de nombreux vanniers amérindiens, souvent les plus actifs, 

relèvent du « Statut de l’Indien » brésilien (cas de Palikur, d’Apalai ou de quelques rares 

Wayãpi), de la nationalité surinamienne (cas de Kali’na, de Wayana) voir même guyanane 

(cas de vannières arawak-lokono).  

 Enfin, un troisième facteur, important, est inhérent à l’inadaptation des statuts actuels 

réglementant le petit artisanat. Les professionnels exerçant un métier de l’artisanat d’art, dont 

le métier de vannier fait partie, doivent s’inscrire dans la section spécifique « artisan d’art » 

créée au répertoire des métiers par l’article 20 de la loi n° 96-603 du 5 juillet 1996 en 

application des dispositions de l’article 20 du décret 98-247 du 2 avril 1998 relatif à la 

qualification artisanale et au répertoire des métiers. Aujourd’hui, en France métropolitaine, on 

compte 150 vanniers professionnels, la majorité d’entre eux étant affiliée à deux 

coopératives338. Pour s’inscrire à la Chambre des Métiers et de l’Artisanat de Guyane tout un 

dossier doit être constitué avec nombres de pièces administratives (en annexe on trouvera la 

liste des pièces à fournir), des frais d’immatriculation s’élevant à plus de 400 € doivent être 

réglés et enfin un stage de gestion doit être suivi. Autant de facteurs dissuadant des artisans 

possédant déjà peu de revenus et la plupart du temps maîtrisant mal le français. Et, si 

d’aventure un vannier parvenait à franchir toutes ces étapes, son volume d’activité lui 

permettrait difficilement de s’acquitter des impôts, taxes et autres cotisations réclamées à 

toute entreprise artisanale. Rappelons enfin que tous ces vanniers et vannières de Guyane 

restent des pluriactifs et rares sont ceux ne pratiquant que cet artisanat.  

                                                

 Ainsi, la commercialisation de la vannerie en Guyane a du mal à dépasser le niveau 

familial comme je l’ai montré plus haut. À part la coopérative Gadecoop et les commerces à 

souvenirs, tout le commerce de vannerie en Guyane est organisé au niveau de la parenté. Et 

même les activités de promotion artisanales de Caway ou de Jepe, si elles dépassent ce 

niveau, restent cependant circonscrites à l’échelle du village. Apparaît, ainsi, un point 

important à prendre en considération quant au développement de la vannerie en Guyane : sa 

production et sa commercialisation demeurent largement inféodées au niveau familial. Ainsi, 

certains artisans voient dans leur pratique, certes un moyen de maintenir un savoir-faire, de 

valoriser une identité communautaire et de faire rayonner un pattern ethnique mais ils restent, 

en premier lieu, motivés par la volonté de faire vivre leur famille et leur cercle de parenté.  

 
338 D’après la brochure de l’exposition ayant eu lieu du 14 mars 2004 au 30 janvier 2005 au Musée des Meilleurs 
Ouvriers de France de Bourges disponible sur www.argos.asso.fr/bourges/musee/vannerie.doc  
 

 438



 

Conclusion au chapitre 7 
 

 Tout au long de ce chapitre nous avons été à la rencontre des vanniers et vannières de 

Guyane. Nous avons constaté que la vannerie de cette région reste encore bien vivante et 

concerne presque toutes les communautés, mais de manière très diverse. Ainsi, des vanneries 

domestiques, principalement liées au manioc amer, demeurent encore utilisées dans toutes les 

communautés amérindiennes alors que chez les Créoles et les Aluku elles ne sont plus 

employées que marginalement dans quelques rares bourgs ruraux. La vannerie de ces deux 

derniers groupes peut dès lors être considérée comme en voie d’extinction.  

 Certes, certaines communautés amérindiennes connaissent un plus grand dynamisme 

dans leur pratique de la vannerie avec l’usage d’un plus grand nombre de formes et des 

savoir-faire mieux répartis entre les différentes générations. Ainsi, les Wayãpi du haut 

Oyapock demeurent le groupe ethnique connaissant, entre les différentes tranches d’âges, la 

meilleure répartition des techniques et savoir-faire liés à cette activité. Avec les Wayana, ils 

sont ceux employant le plus grand nombre de vanneries dans leur vie quotidienne. Cependant, 

si les Wayana maîtrisent encore une grande partie de leur savoir-faire et utilisent toujours de 

nombreuses vanneries, ils risquent, néanmoins, de perdre rapidement ces connaissances si les 

jeunes ne se les réapproprient pas rapidement. Ils demeurent en effet de moins en moins 

nombreux à pratiquer cet artisanat, différents facteurs, discutés dans le chapitre suivant, en 

étant responsables. Un peuple comme les Kali’na constitue, en quelque sorte, l’étape suivante 

dans le processus d’abandon de l’usage de cet artisanat. En effet, nombre de vanneries sont de 

moins en moins employées dans la vie quotidienne, les connaissances techniques et 

culturelles liées à cette activité n’étant plus détenues que par les anciens. Ce groupe, beaucoup 

plus ancré dans le monde moderne, voit sa culture matérielle largement bouleversée. De 

même, les Palikur et les Arawak-Lokono n’utilisent plus guère leurs vanneries dans un cadre 

domestique et ont, en partie, changé leurs manières de tresser en adoptant des techniques 

nouvelles afin d’ouvrir leur activité au commerce. 

 Outre leur volet domestique, de plus en plus de communautés commercialisent leurs 

vanneries. La filière concernant la vente de la vannerie en Guyane n’est pas très étendue et 

bien souvent ce sont les artisans qui vendent eux-mêmes leur production. La vente de 

vannerie en Guyane a ainsi du mal à dépasser l’organisation familiale. Cependant, divers 

types de magasin les proposent également à la vente. À part les carbets d’artisanat tenus bien 

souvent par les producteurs, deux grands types de boutique vendant des souvenirs ont été 

 439



 

observés : celles que l’ont peut considérer comme des « bazars » à souvenirs et celles que j’ai 

nommé magasin à souvenirs « authentiques ». Le premier type de boutiques ne se préoccupe 

guère de la qualité, ni de la provenance,  ni même des caractéristiques des vanneries qu’il 

vend, celles-ci étant noyées dans un bric-à-brac de souvenirs génériques. Le deuxième type de 

boutique joue la carte de la vente de souvenirs « traditionnels authentiques » en valorisant les 

vanneries vendues avec des cartels expliquant leur provenance. Cependant, si des magasins 

connaissent une certaine rigueur, ce n’est pas le cas de tous, le critère d’authenticité étant plus 

un artifice de vente qu’une réalité. En tout cas, si la diversité de formes de vannerie vendues 

dans le deuxième type de boutique est plus grande que dans le premier, elle reste faible 

comparée à l’extraordinaire palette de formes présentée dans le chapitre premier. Car si les 

artisans de l’intérieur de la Guyane persistent à ne commercialiser que des vanneries à usage 

domestique, la plupart des formes disponibles dans le commerce, provenant des communautés 

de basse Guyane, sont nouvelles et tressées uniquement pour la vente. Ainsi, il demeure très 

difficile d’avoir accès dans les commerces du littoral à des vanneries de qualité représentant la 

diversité des formes guyanaises.  

 Cependant depuis peu, continuant et élargissant deux initiatives précédentes, une 

coopérative de commerce solidaire a été créée afin de vendre et de valoriser l’artisanat 

traditionnel de Guyane. Cette initiative propose ainsi à la vente une large gamme d’artisanat 

provenant de toutes les communautés de Guyane et offre ainsi la possibilité à une clientèle, 

certes limitée et aisée, de pouvoir acheter des vanneries de qualité pouvant être considérées 

comme des vanneries d’art. Pour autant, je demeure persuadé que la commercialisation 

pérenne d’une vannerie de qualité ne peut se passer d’initiatives provenant de la volonté 

même des artisans au sein de structures où ceux-ci seront partie prenante à tous les niveaux. 

 440



 

Chapitre 8  

Le végétal et le plastique : 

mutation d’une culture matérielle 

 
 

 
Les chapitres précédents ont amplement montré le rôle important tenue par la vannerie 

dans les différentes sociétés guyanaises. Sa place est centrale dans le procès de production du 

manioc amer et dans diverses autres activités de production de ces sociétés mais elle est 

également importante dans leur processus de construction identitaire et leurs représentations 

sociales. Cependant, cette activité évolue, se transforme. Le contact de plus en plus prégnant 

avec la société mondialisée, la monétarisation plus ou moins récente des communautés 

amérindiennes de la côte ou de l’intérieur ainsi que l’exode rural qui affecte les sociétés 

créoles et marronnes entraînent un profond bouleversement de ces peuples. Car, si les sociétés 

vivant sur le littoral ont connu la monétarisation depuis plus longtemps que celles du haut 

Maroni ou du haut Oyapock, la création du RMI en 1988339 les a toutes touchées massivement 

et les a irrémédiablement fait entrer de pleins-pieds dans la société de consommation340.  

                                                

Certains objets tombent en désuétude ou ne sont plus tressés que pour être vendus et, si les 

savoir-faire demeurent, certes de manière inégale selon les communautés, une tendance à 

l’érosion est observable à peu près partout. Parallèlement à cette diminution du savoir-faire de 

la vannerie en Guyane, la perte des connaissances liées aux végétaux et aux techniques utiles 

à sa confection apparaît également. Ce dernier chapitre va s’attacher à discerner et 

comprendre les différents facteurs induisant un changement dans la pratique de la vannerie en 

Guyane. Mais, si ces changements entraînent, le plus souvent, un appauvrissement des 

formes, des techniques ainsi que la perte d’un savoir botanique spécialisé, certains peuvent, ce 

qui est moins habituel, participer au maintien de ces connaissances. 

J’ai ainsi pu identifier plusieurs facteurs induisant ces changements. Il s’agit tout d’abord 

du remplacement pur et simple de la vannerie par un objet manufacturé. Dans ce cas, les 

 
339 Le RMI (Revenu Minimum d’Insertion) a été institué en 1988, loi n° 88-1088, afin d’insérer les personnes les 
plus en difficulté. Son application dans les Département d’Outre Mer a été testée en Guyane chez les populations 
de l’intérieur en 1989. En 2005, 12 912 personnes (soit près de 20 % de la population active environ) étaient 
allocataires du RMI en Guyane alors qu’ils n’étaient que 3 152 en 2001 (Chiffres INSEE). 
340 Ce terme est entendu au sens large ; je précise d’ailleurs que les modes de consommation et l’origine des 
produits consommés en Guyane sont sensiblement différents de ceux de la Métropole.  

 441



 

individus préfèrent des ustensiles importés suppléant à une vannerie préexistante ; comme 

nous le verrons, plusieurs facteurs motivent ce remplacement. L’objet peut également être 

abandonné car l’activité l’employant ne se pratique plus : ainsi le délaissement de l’activité 

entraîne une perte de fonction et donc un abandon de la vannerie. Ces deux points, 

remplacement de l’objet et perte de la fonction, constitueront les deux premiers points de ce 

chapitre. 

Ensuite, nous discuterons de phénomènes plus larges influant massivement sur le maintien 

ou la perte de la pratique de la vannerie en Guyane : la scolarisation et la monétarisation. En 

effet, la scolarisation obligatoire et gratuite, pilier de la République française, n’est pas sans 

soulever de nombreux problèmes quand elle s’applique, sans adaptation, à des sociétés dont 

les langues maternelles et les cultures se trouvent très éloignées de celle de la métropole où 

sont décidés ses programmes et ses objectifs. Ainsi, l’école de la république entre en 

concurrence directe avec les modes de transmission des savoirs des sociétés amérindiennes et 

marronnes. Une abondante littérature a été produite à ce sujet (Hurault, 1972; Grenand F., 

1982b; Grenand et Renault-Lescure, 1990; Chapuis et Hurault, 2000; Grenand F., 2000; 

Hurault, 2000; Lescure, 2005; Puren, 2005; Tinoco, 2006), et je n’ai la prétention ni de 

remettre en question ces réflexions ni d’apporter de solutions toutes faites. Je m’appuierai 

précisément sur ce corpus afin de discuter de la scolarisation et de son impact sur une activité 

traditionnelle comme la vannerie et son apprentissage.  

Enfin, la commercialisation de la vannerie influe elle aussi sur la perpétuation et 

l’oblitération de cette activité. Ce dernier facteur est cependant ambivalent car il peut être, 

tantôt négatif en induisant une uniformisation des formes et une baisse de la qualité, tantôt 

positif en participant à la perpétuation du geste en incitant des jeunes, ou des moins jeunes, à 

pratiquer une vannerie qui reste fortement attachée à son patrimoine culturel. 

  

 

 442



 

8-1 Vanneries artisanales vs objets manufacturés 

 
 

Le thème du changement culturel et du remplacement d’objets traditionnels par des objets 

manufacturés a été largement discuté dans la littérature ethnologique (Salisbury, 1962; Lizot, 

1971; Hames et Hames, 1976; Sahlins, 1976; Henley et Mattei Muller, 1978; Ribeiro D., 

1979; Grenand P., 1995). Tous ont montré que l’incorporation, par les sociétés forestières 

traditionnelles, d’objets manufacturés instaure des rapports économiques nouveaux 

transformant leurs systèmes de relations sociales. De plus, Darcy Ribeiro (1979 : 416) avance 

que les « coercitions technologico-culturelles », pour reprendre ses termes, engendrent une 

augmentation de la dépendance des sociétés amérindiennes aux pourvoyeurs de ces biens, ce 

qui a des effets dissociateurs sur leur vie. Et si Sahlins (2007 : 324) explique, en citant les 

paroles d’un chef de village inuit du Yukon, que les sociétés à tradition orale savent s’adapter 

et incorporer les produits manufacturés de nos sociétés, il n’en reste pas moins que ceux-ci 

entraînent bien souvent un abandon de la confection des objets artisanaux tels que les 

vanneries. 

 

Ainsi, comme je l’ai montré un nombre grandissant de vanneries ne sont plus employées 

domestiquement par les populations guyanaises et sont remplacées par des ustensiles achetés 

dans le commerce. Avant l’arrivée des Occidentaux, l’équipement domestique des villages 

amérindiens était en grande partie dominé par les vanneries, les poteries composant une autre 

part non négligeable de ce mobilier. Dès les premiers contacts avec les populations 

amérindiennes, les outils en métal et autres perlages ont été les articles favorisés dans le 

commerce instauré entre les colons et les indigènes (Hurault, 1972). Couteaux, sabres et 

haches se sont rapidement disséminés jusque chez les populations isolées géographiquement. 

De même, ces ustensiles étaient des produits d’échanges prisés par les Aluku, chez qui la 

culture matérielle riche et variée reposait également largement sur des produits artisanaux en 

bois, en vannerie ou en poterie (Hurault, 1970). N’oublions pas que les Noirs Marrons 

devinrent de surcroît des intermédiaires dans ces flux de marchandises entre le monde 

colonial et les Amérindiens du haut Maroni. Quant aux populations créoles directement issues 

du monde colonial, les ustensiles manufacturés composent depuis toujours une part 

importante de leur équipement domestique, même si la part de l’artisanat dans ce mobilier 

n’était pas négligeable.  

 

 443



 

« Parmi tout l’équipement du monde civilisé, celui qui envahit le plus rapidement les 

villages indigènes est la vaisselle de verre et de métal, boîtes et bouteilles remplaçant 

progressivement les paniers tressés et la céramique de fabrication tribale » (Ribeiro D., 

1979: 256). Le constat de Darcy Ribeiro pourrait être émis par toute personne se rendant dans 

les villages de Guyane française. Il est flagrant que, depuis la monétarisation de toutes les 

communautés de cette région et la généralisation des aides sociales à la fin des années 80, les 

produits manufacturés ont largement envahi la sphère domestique de toutes les sociétés 

rurales, même les plus isolées.  

Je ne pense pas, à proprement parler, que le remplacement de tous ces objets ait été 

imposé par l’extérieur : avec Grenand (1982c : 186) et Descola (2005 : 514), nous inférons 

que toute innovation technique relève d’un choix. Les populations adoptent ces nouveaux 

ustensiles de leur propre volonté, personne ne leur impose de façon coercitive d’acheter des 

bassines ou des tôles ondulées. Certes, le contexte particulier de la monétarisation de ces 

sociétés a favorisé ce bouleversement de leur culture matérielle en leur donnant les moyens 

financiers de se procurer ces nouveaux artefacts dans des magasins qui constituent, surtout 

depuis une trentaine d’années, autant de « palais » de l’abondance. Soulignons que l’acte 

d’emprunt, comme l’a montré Ouhoud-Renoux (1998: 46), doit répondre à plusieurs principes 

majeurs : 

- « L’objet emprunté doit répondre à une demande qui très souvent est d’ordre 

utilitaire mais qui peut aussi être associé à une raison d’ordre social ou 

symbolique. 

- Il doit constituer un suppléant efficace à un moyen technique traditionnel encore 

employé. 

- Il n’y a d’emprunt que dans la mesure où le milieu technique dispose d’un 

équivalent traditionnel dont le savoir-faire relatif à sa fabrication ne sera pas 

abandonné. »  

 

En effet, si certains objets peuvent apporter un gain de temps et une meilleure 

efficacité technique, il ne faut pas négliger les raisons d’ordre social et symbolique. Ainsi, le 

prestige apporté par certains produits provenant du monde des Blancs assure une certaine 

renommée à son possesseur. Le cas du remplacement des toits en fibres végétales par les tôles 

ondulées, bien connu par toutes les personnes ayant voyagé dans un pays tropical, en 

constitue un  bon exemple. Comme cela a été montré (Boichot, 1983: 48), les toitures en 

feuilles de palmes possèdent d’indéniables avantages d’ordre économique, thermique et 

 444



 

esthétique comparées à celles en tôle. Et je pense même que la charge de travail non 

négligeable qu’entraîne la confection d’un toit en palme ne suffit pas à expliquer 

l’engouement que suscitent ces tôles ondulées. Il doit être plus largement imputé au prestige 

qu’il procure au chef de famille possédant une maison de planches et de tôles flambant neuve 

comme on peut le constater de nos jours à Trois-Sauts. Certes, qu’elles soient économiques, 

prestigieuses ou encore pratiques, les raisons sont le plus souvent intimement liées et il serait 

délicat de les séparer. Cependant dans certains cas l’argument de l’avantage économique ou 

technique ne tient pas. Par exemple, le remplacement dans tous les foyers wayana des poteries 

par des casseroles en métal lors des fêtes à cachiri semble uniquement motivé par une 

représentation de cet objet relevant du prestige. A contrario, les Wayãpi continuent à se servir 

des calebasses vernies. Chez les Kali’na, bien que fortement sollicités par les produits 

manufacturés, il s’agit même d’un mouvement de revivalisme : ils emploient de nouveau des 

calebasses et des jattes spéciales (sapela) pour boire le cachiri, alors qu’il y a encore une 

trentaine d’années de nombreux foyers kali’na offraient leur cachiri dans des pots en 

plastique ou des casseroles en métal (P. Grenand, com. pers.). Ainsi, le maintien ou la 

réintégration de ces ustensiles traditionnels participent, selon moi, d’un processus 

d’affirmation identitaire fort similaire à la pratique de certaines cérémonies comme l’a montré 

Collomb (2000). 

Pour revenir à nos vanneries, j’estime que le remplacement des coffres en arouman et 

en pinnules de palmier, à usage profane, par des valises ou des cantines en métal, ainsi que 

des corbeilles à farine par des bassines en métal ou en plastique répond, en partie, aux mêmes 

motivations de prestige. Rares sont les foyers ayant conservé l’usage de ces coffres et de ces 

corbeilles ; seules quelques familles wayãpi du haut Oyapock emploient encore le panakali.  

Si les corbeilles à farine teko et wayana sont de disparition récente, une quinzaine d’années, 

par contre les matoutou créoles, matutu kali’na et habba arawak ont disparus depuis au moins 

une cinquantaine d’années.  

De même, les coffres de vanneries ne semblent plus que rarement utilisés même pour 

conserver les plumasseries ; déjà dans les années 60 les Wayana possédaient des cantines en 

métal (cf. photo de Hurault ci-après). Certes, il existe encore, chez les Wayana et les Wayãpi, 

des anciens possédant ces objets mais ils sont de moins en moins nombreux. Précisons 

cependant que le cas des coffres conservant les ustensiles des chamanes est particulier : de par 

les pouvoirs inhérents à ces objets rituels (cf. section 3, chapitre 1) ils continuent à être 

employés, ce qui constitue une nouvelle exclusivité de leur fonction. 

 445



 

Dans les cas de la corbeille, pour la femme, ainsi que le cas du coffre, pour l’homme, 

ces deux vanneries étaient source de prestige social. La femme en préparant le manioc 

montrait à ses parentes un bel ouvrage, orné de délicats motifs, tressé par son mari. Cet outil 

transcendait sa fonction première pour devenir une marque d’orgueil envers les autres et ainsi 

prouver que son mari était habile vannier ce qui valorisait pleinement son statut d’épouse 

aimée et honorée. De même, un homme exhibait - quoique plus discrètement - un beau coffre 

finement tressé et artistiquement décoré de motifs - dans le cas des peuples de la côte- devant 

ses amis. Or, on peut considérer qu’aujourd’hui ces fonctions sociales éminentes sont assurées 

par des objets manufacturés. À travers une belle batterie de bassines en métal ou en plastique, 

une femme offre à voir la richesse de son époux la gâtant de beaux ustensiles de cuisine. On 

rencontre le même phénomène chez les populations aluku, les femmes aimant exhiber une 

panoplie de casseroles lustrées et ciselées. De même, un homme tire une certaine fierté d’une 

belle cantine en fer, une valise achetée ou, mieux, offerte par un Blanc lui ayant donné cet 

objet comme rétribution d’un service341. Un de mes informateurs kali’na âgé de plus de 75 

ans, m’avait-il pas demandé de lui rapporter comme cadeau lors d’un prochain séjour dans 

son village une musette de chasse ? Cet article, très prisé, remplace l’ancien pakala, la 

musette ou la ceinture «banane» se prêtant mieux au transport du canif, des cartouches et du 

nécessaire à fumer et à allumer du feu. 

                                                

De nos jours, il semble bien que « le prestige d’un homme se juge dorénavant 

davantage sur ses revenus monétaires que sur son aptitude à la prédation » (Chapuis, 2001: 

18) ou bien … sur ses capacités à tresser de belles vanneries. Ainsi, la corbeille et le coffre 

ont été remplacés par des objets manufacturés ayant non seulement le même rôle technique 

mais de surcroît permettant de réaffirmer un même prestige. Cependant si ce facteur semble 

bien prédominant quant à la motivation de cet emprunt, on ne peut complètement évacuer le 

facteur technique, la durée de vie d’une bassine en métal ou en plastique étant supérieure à 

celle d’une corbeille tressée en arouman. La longévité d’un coffre en vannerie est par contre 

relativement longue puisqu’elle est transmise de génération en génération. 

 

Le cas  du remplacement de la couleuvre à manioc par la presse en bois supplantant la 

couleuvre à manioc chez les communautés confectionnant la farine torréfiée (couac) à partir 

du manioc amer paraît avoir été motivé plutôt par des avantages techniques et surtout 

économiques. Rappelons que les populations préparant majoritairement des galettes de 

 
341 De même, plusieurs Amérindiens m’ont montré avec fierté un fusil offert par un Blanc en rétribution d’une 
partie de chasse ou bien d’une expédition réussie. 

 446



 

manioc (cassave) emploient encore la couleuvre à manioc, cas des Kali’na, des Arawak-

Lokono, des Wayana, des Wayãpi et des Teko. Les Aluku, comme je l’ai précisé plus haut, 

n’utilisent plus la couleuvre que pour la préparation, justement, de cassaves rituelles. En effet, 

la confection de cette galette nécessite une détoxication plus efficace par un meilleur essorage 

de la masse alors que le couac grâce à une cuisson plus longue, assurant une plus grande 

dégradation des molécules d’acide cyanhydrique, peut être préparé avec une masse moins 

bien déshydratée. 

Ainsi, les Palikur, les Créoles et les Aluku ne se servent pratiquement plus que de la 

presse à manioc en bois afin de presser plus rapidement la masse râpée destinée à être 

torréfiée. Cette technique permet de presser en une seule fois une quantité beaucoup plus 

grande de masse râpée en une seule fois ; on emploie en effet des sacs postaux de 50 à 100 kg 

alors qu’une couleuvre ne peut contenir au maximum qu’une douzaine de kilos. La presse en 

bois pouvant comprendre un ou deux sacs pleins de masse humide assure donc un bien plus 

grand rendement. Dans le cadre domestique, ce type de presse économise un gain de temps 

presque négligeable, alors que dans le cadre d’une commercialisation du couac, le gain se 

chiffrera en dizaines d’euros. Cependant, insistons sur le fait que la qualité de la farine sèche 

sortant de ce type de pressage n’est pas aussi bonne que celle produite par la couleuvre, son 

taux de toxine restant plus élevé. D’ailleurs ses conséquences sur la santé des populations 

pauvres ne possédant par une alimentation diversifiée n’est pas à négliger (Jackson, 1993; 

Prinz, 1993). Néanmoins, d’un point de vue gustatif le couac issu de ce procédé de 

transformation est considéré comme satisfaisant par nos interlocuteurs. 

Face à son avantage technique et, économique un outil aussi sophistiqué et performant 

que la couleuvre à manioc a quand même été remplacé rapidement puisqu’en l’espace de     

20 ans, elle a déserté les foyers palikur, créoles et aluku. Ici, la commercialisation du couac 

semble bien avoir été le facteur économique déterminant dans l’abandon de cet outil. 

Par contre plus globalement les outils fondamentaux entrant dans le procès de 

production du manioc amer comme la hotte, la couleuvre à manioc (dans le cas des groupes à 

cassave), le tamis et l’éventail à feu restent utilisés par tous les groupes amérindiens de 

Guyane. Á part, cependant, le cas particulier des Palikur ayant abandonné la hotte depuis très 

longtemps. D’ailleurs, plus largement en Amazonie, on rencontre le même phénomène : ainsi 

chez les Yek’wana, la couleuvre et les tamis persistent car il n’existe pas d’objets 

manufacturés suffisamment performant pour les remplacer (Hames et Hames, 1976: 34). Dans 

ce contexte de production alimentaire, seuls les Créoles et les Aluku de Guyane emploient 

massivement des outils manufacturés à la place d’outils artisanaux. Ainsi, le tamis fait d’un 

 447



 

crible en grillage cloué sur une armature de planche remplace le tamis en arouman dans les 

foyers ruraux aluku et créole. Si, pour des raisons de rendement économique supérieur, toutes 

les personnes produisant le couac à destination commerciale n’emploient plus que des tamis 

en grillage, des presses en bois ainsi que des machines à moteur d’origine brésilienne pour 

grager le tubercule, les foyers ruraux aluku et créole sont les plus concernés par cette 

« modernisation » de leur outillage. Si l’emprunt de ces objets montre un fort attrait pour une 

modernité essentiellement induite par un besoin de rentrées monétaires, il explique également 

la décroissance quasi mécanique des vanniers dans ces communautés. 

 

Le cas particulier du remplacement des hottes ouvertes en pinnules de palmier ou en 

éclisses d’arouman par la hotte en liane motete mérite ici d’être analysé. Comme je l’ai déjà 

signalé, ce type de hotte d’origine  noir marron, adaptant des techniques venant d’Afrique sur 

une forme et des matériaux locaux, tend depuis une trentaine d’années à remplacer petit à 

petit, chez les Amérindiens, les hottes traditionnelles au point d’apparaître comme un objet 

standard dans certaines communautés. Certes, on tresse encore les hottes en pinnules de 

comou ou de wassay chez les Wayãpi, les Teko, les Apalai ou les Wayana, cependant de plus 

en plus la seule hotte agricole employée par les femmes est la hotte motete. Chez les Wayana, 

les Teko et les Arawak-Lokono, elle devient aujourd’hui majoritaire alors que les Wayãpi et 

les Apalai restent plutôt attachés à leur hotte ouverte en comou. Plus encore, la magnifique 

hotte wayana en arouman n’est plus du tout utilisée domestiquement de nos jours en Guyane 

française, et les Arawak-Lokono ne tressent plus leur hotte fermée - elle reste néanmoins en 

usage au Guyana et au Surinam. Par contre, il est intéressant de noter que les Kali’na restent 

fidèles à leur hotte fermée, cet objet constituant pour la femme kali’na une affirmation 

identitaire forte. D’ailleurs, rappelons que pour ce groupe, l’esprit de l’arouman est représenté 

par une femme portant le kurukuru sur son dos. Le cas des Palikur de Guyane française est 

particulier, ils n’utilisent plus que très peu leur hotte en pinnules de wassay, essentiellement 

lors de la chasse. Ils ne l’ont pas pour autant remplacée par la hotte en liane mais plutôt par 

des sacs postaux qu’ils chargent directement sur leur scooter ou dans leur voiture. Les gens de 

Kaw restent les seuls Créoles à encore employer leur panier clayonné pour rapporter les 

produits de leurs abattis, la hotte en liane, comme chez ceux de Saül mais également comme 

chez les Aluku, n’étant utilisée que lors des sorties de chasse. 

Nous avons ici à faire à un cas, unique aujourd’hui en Guyane, d’un remplacement 

d’une vannerie artisanale domestique par une autre vannerie artisanale mais d’un style 

nouveau. Sa rapidité de confection ainsi que sa durabilité semble bien ses atouts majeurs. 

 448



Planche 53 

Planche 53 – Vannerie et changement culturel 
 
 
 

 1) 
 

 2) 
 
1) Wayãpi tressant un des premiers catouri-dos en liane, St-Elie, 1978 
2) Cantine en métal remplaçant le pagara traditionnel, Pays wayana, années 60 
 
Crédits : 1) Photo M.-F. Prévost, 2) Photo J.-M. Hurault 



 

Ainsi, cette forme, à l’origine uniquement utilisée par les hommes créoles et noirs marrons, 

s’est petit à petit diffusée dans toute la Guyane ; les hommes amérindiens on appris cette 

technique au contact de différents bushi nenge tantôt Saramaka, Aluku ou Ndjuka au gré des 

contacts individuels plus ou moins fréquents, mais surtout lors de longues missions 

scientifiques communes.  

Outre ces différents outils, de nombreuses formes de panier ne sont plus suspendues 

dans les maisons amérindiennes. Les sacs en plastique, les ceintures « bananes », les paniers à 

pince à linge et autres débris de tôle ondulée remplacent les divers paniers ou corbeilles 

servant à conserver, transporter ou sécher. D’ailleurs, il semble bien que les contenants soient 

parmi les premières formes remplacées par des ustensiles manufacturés (Graburn, 1976: 11). 

Il reste, en effet, bien peu de ce type de vannerie dans l’environnement visible des différentes 

communautés guyanaises. 

Si l’on rencontre encore, principalement dans les foyers de l’intérieur, le panier ajouré 

en trois nappes enchevêtrées ou le silita wayãpi, par contre le panier timnoken wayana avec 

son ventre enflé, la corbeille kulewako y eni

 

 kali’na, ainsi que le panier à fond pointu orné de 

motifs bicolores des Wayana ont largement disparu des foyers. De même, les grands paniers 

ajourés wayãpi, palikur et teko servant à stocker le couac ou transporter la pâte de manioc ont 

tous été remplacés, depuis une vingtaine d’années, par les touques en plastique.  

Sur le littoral, les petites boîtes matut palikur, le paka :la ou la poche pesiri kali’na, de 

même que la natte à cassave kali’na, celle à piment (aha), comme le mapitu wayana sont 

tombés en désuétude. Les morceaux de tôle sont aujourd’hui préférés par les cuisinières 

kali’na afin de déposer leur cassave chaude ou par les Wayana pour faire sécher les piments. 

Les matut, les paka :la et le pesiri ont ainsi été détrônés par les tiroirs des commodes, les 

ceintures « bananes » ou bien les boîtes tuperware… 

On se rend ainsi compte que tout un mobilier de qualité se trouve aujourd’hui mis au 

rebut par d’envahissants produits manufacturés, le plus souvent de faible durabilité, fabriqués 

en Asie ou en Europe, et qu’il faut payer. La monétarisation progressive mais désormais 

probablement irréversible de ces sociétés leur a permis de se procurer ces ustensiles divers au 

détriment de leurs vanneries traditionnelles. Et si ces nouveaux produits sont le plus souvent 

source de prestige ils peuvent également être considérés au moins à court terme comme 

apportant un avantage technique. En tout état de cause, ils ne possèdent pas l’esthétisme d’une 

belle vannerie ornée de motifs bicolores, mais, après tout, cela reste une affaire de goût… et 

 449



 

cela nous introduit dans les abîmes insondables de la cognition et de la sémiotique que nous 

ne prétendons pas aborder dans un travail d’anthropologie sociale et d’ethnosciences. 

 

 
 

 

 450



 

8-2 Changement culturel, perte de la fonction 

 
 

 
Je viens de discuter du remplacement des vanneries par des ustensiles manufacturés, 

mais un autre facteur participe de l’abandon de leur usage : lorsqu’une activité employant une 

vannerie disparaît, de facto, la nécessité de la tresser disparaît également. On tient là notre 

deuxième facteur, en l’espèce, le changement culturel induisant une perte de fonction. 

Comparé au précédent, le remplacement de la vannerie, celui-ci concerne beaucoup moins de 

formes, il n’est cependant pas négligeable et surtout, il peut être considéré comme 

particulièrement révélateur du changement social. 

 

Ainsi, de nos jours les Arawak-Lokono et les Kali’na n’infligent plus les piqûres de 

fourmis aux jeunes filles ayant leurs premières menstrues. Ces pratiques, disparues depuis 

près d’un demi-siècle, nécessitaient une bande tressée avec des pinnules de palmier ou un 

treillis d’arouman afin d’y ficher les fourmis Neoponera. Ces vanneries ne restent plus 

présentes de nos jours que dans la mémoire des anciens, des exemplaires demeurant 

également conservés au musée des Cultures du Monde de Leiden. 

 L’abandon de la consommation des cassaves par les Palikur semble bien également 

avoir entraîné l’arrêt de la confection de la corbeille tĩtĩ servant à servir ces galettes. 

 

Je n’ai pas identifié d’autres vanneries dont l’abandon résulte d’une perte totale de 

l’activité. Comparé au précédent, ce facteur peut donc être considéré comme mineur dans le 

processus de perte de l’usage de vannerie domestique. 

 

Comme le montre le tableau 79, entre les formes remplacées par des ustensiles 

manufacturés et celles délaissées par perte de fonction, ce processus concerne pas moins de 

100 vanneries, soit 48 % de celles répertoriées dans cette thèse. La majorité des communautés 

connaît une forte diminution : en moyenne entre 54 et 70 % des formes recensées ne sont plus 

employées domestiquement, cette proportion tombant à respectivement 35 à 39 % chez les 

Wayãpi et les Wayana. Certes, les techniques de confection de ces formes demeurent encore 

pour l’essentiel connues mais, si cette connaissance demeure, elle repose le plus souvent sur 

les épaules de quelques anciens. Il s’agit d’un savoir placé à la charnière de son destin, 

 451



 

pouvant basculer dans le témoignage figé des musées qui seuls attesteront de son existence 

passée. 

 
 

       Tableau  79 – Pourcentage de vanneries non utilisées de manière domestique en Guyane 

 Nombre de vanneries non utilisées Pourcentage  
Arawak-Lokono 12 70 
Aluku 6 66 
Créole 10 62 
Palikur 10 59 
Kali’na 16 55 
Teko 14 54 
Wayana-Apalai 18 39 
Wayãpi 13 35 
Total 100 48 

 
 
 

L‘entrée des nouveaux ustensiles manufacturés dans la sphère domestique de ces 

sociétés répond aux sirènes de la modernité séduisant chacun de leurs membres. Une fois les 

vanneries délaissées au profit des produits de substitution achetés chez les Blancs, leur 

dépendance à notre système économique est amorcée et le retour en arrière semble 

manifestement compromis. Si ce processus est très ancien, il convient néanmoins d’insister 

sur son accélération dans les dernières années. Ainsi mettre face à face les photographies 

d’Hurault (les premières dates de 1947) et la vision que j’ai eu des mêmes lieux lors de mes 

différents séjours dans les communautés nous permet de constater immédiatement le 

changement radical qui s’est opéré dans la culture matérielle de ces peuples.  

Après tout, on peut considérer que cela est dans l’ordre des choses et que de tout 

temps, par un phénomène cher aux tenant du diffusionnisme, les sociétés ont emprunté objets 

et traits culturels à leurs voisins abandonnant ou bien perfectionnant leurs anciens artefacts. 

Cependant, ce fort bouleversement de leur culture matérielle qui s’inscrit dans des conditions 

politiques et territoriales infiniment plus lourdes pour les acteurs locaux contribue peu à peu à 

l’uniformisation des cultures et des peuples au détriment de savoir-faire techniques et 

naturalistes originaux et riches. C’est pourquoi la promotion et la sauvegarde de ces 

connaissances me paraissent importantes (mais au demeurant difficiles) tant d’un point de vue 

patrimonial que de la revalorisation, plus globale, de ces sociétés. 

 452



 

8-3 La scolarisation obligatoire ou la rupture de la transmission orale 

 
« Si la technique de l’artisan peut être comprise en observant son travail, 

                                       les ressources complexes qu’il met en œuvre ne peuvent être acquises             
qu’à l’issue d’une longue opération disciplinée : l’apprentissage » (Illich, 1973: 88) 

 
 

Après avoir abordé deux facteurs majeurs induisant l’abandon de l’utilisation 

contemporaine des vanneries en Guyane française, intéressons-nous maintenant à un 

phénomène plus global, plus complexe également, exerçant directement une influence sur la 

transmission de cet artisanat, la scolarisation. Ce processus d’acquisition du savoir, 

obligatoire342, que doivent suivre tous les jeunes de moins de 16 ans vivant en Guyane, à 

l’instar de tous les jeunes des autres départements de la République française, n’est pas sans 

poser de nombreux problèmes quant à son efficacité (Grenand F., 2000). Si mon propos n’est 

évidemment pas de condamner en bloc l’enseignement pratiqué en Guyane, dans le cadre de 

cette thèse, il convient cependant de réfléchir sur un constat indéniable : l’école républicaine 

entre directement en concurrence avec les processus d’apprentissage, très différents, qui 

préexistent dans les sociétés rurales amérindiennes et marronnes. Le cas créole peut être 

considéré comme très proche des communautés rurales de métropole. La société créole, plus 

profondément impliquée dans la société nationale, a vu son mode d’apprentissage se fondre 

dans celui de la scolarisation depuis beaucoup plus longtemps que les sociétés amérindiennes 

et marronnes. Ainsi, les considérations sur l’apprentissage traditionnel que j’avancerai ici ne 

la concerneront pas. Néanmoins, il semble évident que l’éloignement des jeunes créoles des 

bourgs ruraux allant faire leurs études dans l’agglomération de Cayenne ou de Kourou 

constitue une rupture de la transmission culturelle, même si celle-ci ne comporte plus guère 

depuis au moins quarante ans de savoirs artisanaux. 

Je vais m’intéresser ici uniquement à l’interaction difficile entre cette scolarisation 

obligatoire et le processus d’éducation traditionnelle menant à l’apprentissage d’une activité 

artisanale telle que la vannerie. 

                                                

 

 

Comme je l’ai déjà signalé plus haut, les sociétés forestières guyanaises, qu’elles 

soient amérindiennes ou marronnes, voient leurs activités de production divisées en fonction 

 
342 La notion d’obligation scolaire s’est appliquée progressivement à partir des années 50 en Guyane, pour 
devenir effective et surtout généralisée dans les années 70. 

 453



 

du sexe. Il n’existe pas comme en Afrique ou en Inde de castes ou de confréries spécialisées 

dans telle ou telle tâche. Chaque homme et chaque femme doivent ainsi maîtriser toutes les 

activités inhérentes à leur genre sous peine, non seulement d’être dénigrés par les autres 

habitants du village, mais encore faire courir la cellule familiale à sa perte et compromettre le 

fonctionnement de la société. Si bien que les jeunes enfants suivront dès qu’ils auront été 

sevrés plutôt leur père ou plutôt leur mère afin d’apprendre avec eux, ou avec d’autres 

membres de leur parenté (grands-parents, tantes, oncles…), les activités incombant à leur 

sexe. 

Ainsi, le petit garçon commencera dès l’âge de trois ou quatre ans à s’initier à la 

chasse ou la pêche en utilisant l’arc, les flèches et la canne à pêche que son père lui aura 

confectionnés. Les jeunes garçons - et les jeunes filles bien sûr, mais pour la vannerie, je me 

polariserai sur les petits garçons -  sont très autonomes dans leur apprentissage de la vie : très 

tôt ils deviennent capables de piloter une pirogue, de chasser des lézards ou des petits oiseaux. 

Dans ces sociétés, l’éducation se fait sans aucune coercition de la part des parents, le petit 

garçon devra observer par lui-même et imiter le père dans ses activités de prédation ou de 

production artisanale. Comme le précise F. Grenand (1982 : 26) à propos des Wayãpi « nulle 

espèce d’enseignement ne peut être chez eux observée : pas d’étude où les uns, possesseurs de 

certains talents auraient décidé de les faire partager à d’autres, pas de leçons, pas 

d’apprentissage, pas de répétition d’aucune sorte. […] Celui qui veut apprendre […] regarde 

autour de lui et écoute ; mais ce qu’il voit et entend autour de lui n’est ni exécuté ni dit pour 

lui ». Comme le souligne joliment Boas, l’œil est l’organe de la tradition (cité par Sahlins, 

2007 : 16), l’observation étant le maître mot de l’apprentissage de ces sociétés. D’ailleurs, 

rappelons-nous que chez les Wayana l’œil est identifié comme siège du savoir  (Van Velthem, 

2005: 221). 
 

À l’instar de ce qu’a pu avancer Gosselain (1999: 73) dans le cas de la poterie des 

Koma Ndera du Cameroun ou McMullen (1992: 31) pour la vannerie des Amérindiens du 

Nord-Est des États-Unis, le processus du système d’apprentissage de la vannerie chez les 

Amérindiens de Guyane se passe par «immersion» durant laquelle le jeu, l’observation et 

l’imitation jouent un rôle prépondérant. Ainsi, le jeune garçon apprendra à tresser dès ses 12-

14 ans ; d’après Hurault (1968 : 61) les jeunes wayana commencent vers les 15-16 ans. Bien 

souvent, en regardant son père ou un oncle tresser, le jeune s’essaiera avec les déchets 

d’arouman, issus de la préparation des brins utiles que son père a utilisés. Dans son coin, sans 

que son père ne dise un mot, mais néanmoins sous son regard discret, le garçon imitera ses 

 454



Planche 54 

Planche 54 – Apprentissage et scolarisation 
 
 
 
 

 1) 
 

 2) 
 
 
1) Homme wayãpi apprenant à son fils à tresser une hotte en feuilles de palmier, Trois Sauts, 1992 
2) Jeunes wayana à l’école, Antecum-Pata, 2005 
 
 
Crédits : 1) Photo de L. A. Fribourg Blanc 



 

gestes. Implicitement, le garçonnet sait343 que lorsqu’il aura l’âge d’homme, il devra maîtriser 

de solides rudiments de cette activité afin de pouvoir séduire les jeunes filles à marier et 

surtout leurs parents. 

 

                                                

La première vannerie que le jeune apprend à tresser est la vannerie ajourée à trois 

nappes enchevêtrées du type kurukuru puis, les autres vanneries ajourées. Le père récolte 

l’arouman et prépare les brins pour son fils et celui-ci l’imite. Petit à petit, le jeune homme ira 

chercher lui-même ou en compagnie de son père, ou d’autres hommes de sa parenté, des 

cannes d’arouman afin de s’entraîner et devenir un bon vannier.  

Après ce type de vannerie, c’est l’éventail à feu que l’on apprend à tresser, puis les 

tamis avec les premiers motifs les plus simples, la hotte en liane, la natte à cassave et les 

différents paniers. La confection de la couleuvre à manioc ne sera dominée qu’après de 

longues années d’apprentissage ce qui constitue un facteur complémentaire de déshérence de 

cet objet dans les communautés où le couac est dominant. La maîtrise totale du corpus de 

formes et de motifs n’était obtenue que par les vanniers accomplis déjà hommes. Il existait 

bien sûr des personnes plus douées en vannerie que d’autres, comme certains sont de 

meilleurs chasseurs. Mais tout homme amérindien se devait de savoir tresser. 

Le jeune garçon, s’il n’est pas contraint à l’apprentissage, sait par contre que pour 

trouver une femme et être valorisé en tant qu’homme dans sa société il devra maîtriser en 

acteur accompli les tâches masculines les plus difficiles. La vannerie activité essentielle à la 

production d’outils pour la transformation du manioc est au cœur des valeurs masculines. 

Mais c’est aussi une activité ayant des liens profonds avec le monde mythique et surnaturel 

comme je l’ai évoqué plus haut même si ces liens sont loin d’être perçus et vécus par toutes 

les personnes. Pour la constitution d’un homme capable et reconnu, la maîtrise de l’art de la 

vannerie est primordiale à l’instar de la chasse et des autres activités listées dans le tableau 2. 

Aujourd’hui encore, un homme maîtrisant la vannerie sera valorisé même dans les 

communautés les plus imprégnées de valeurs exogènes.  

Pourtant, de nos jours cette activité devient, de plus en plus, délaissée par les jeunes 

garçons. La raison en est très concrète voire triviale : il existe une véritable rupture temporelle 

dans la transmission des savoirs. Pendant la période où l’enfant est le plus réceptif et où la 

maîtrise d’un corpus colossal de connaissances peut être acquise, c'est-à-dire entre 7 et 14 ans 

environ, il est aujourd’hui accaparé par les plages horaires de l’école. 

 
343 Il s’agit bien sûr d’un schéma théorique s’appliquant encore à certaines communautés ou ailleurs à certaines 
familles. 

 455



 

Si je ne remets pas en cause l’école en tant que structure importante permettant 

d’acquérir les bases primordiales d’une certaine insertion sociale, nous pouvons nous 

demander si l’éducation nationale est adaptée aux réalités guyanaises de communautés rurales 

ayant des langues maternelles, des cultures et un cadre de vie si différents de la plupart des 

autres enfants français. Depuis un quarantaine d’années, des ethnologues, comme d’autres 

personnes connaissant intimement ces sociétés, demandent que l’éducation nationale adapte 

ses programmes aux connaissances et aux cultures des populations forestières de la Guyane 

(Grenand F., 2000). Déjà dans les années 60, Hurault critiquait l’inadaptation de l’école 

« simple transposition de l’enseignement métropolitain » (1968 : 138). Il évoquait pour les 

Wayana le problème de la transmission des connaissances traditionnelles quand les jeunes 

sont à l’école, « connaissances qui nécessitent un apprentissage persévérant, à l’âge où 

l’esprit est le plus réceptif, entre 8 et 15 ans » (Hurault, 1968 : 139). Dans son ouvrage de 

référence « Français et Indiens en Guyane » (1972), Hurault est le premier a identifier les 

différents problèmes liés à la scolarisation des sociétés forestières de Guyane. Il pointe du 

doigt les dangers de l’école inadaptée avec ses conséquences : la rupture du cadre familial, la 

perte de techniques « tribales » et de l’adaptation au milieu et les dangers de l’éducation à 

l’internat pudiquement rebaptisé « home indien » (ibid. : 340-345). 

Les enfants commencent l’école très tôt, dès la maternelle : ils sont ainsi coupés pour 

une partie de la journée de l’éducation que peuvent leur offrir leurs parents. Certains 

enseignants prônent même de généraliser l’entrée à l’école dès l’âge de deux ans pour tous les 

enfants de Guyane alors que les spécialistes s’accordent pour dénoncer ce qui ne ferait 

qu’amplifier les problèmes (Grenand F., 2000: 485) et couper davantage les enfants du cocon 

familial. Si l’école maternelle ainsi que le primaire se situent toujours dans les villages ou du 

moins dans un lieu proche, par contre le collège oblige la plupart des jeunes à quitter le foyer 

familial afin de se rendre dans une famille d’accueil ou dans un « home indien »344. Ainsi, sur 

l’Oyapock les jeunes doivent se déplacer à St-Georges-de-l’Oyapock, bien que quelque uns 

profitent depuis peu de la classe du collège de Camopi. Sur le Maroni, si Antecum-Pata 

dispose d’une classe de collège où sont regroupés les élèves de la 6ème à la 3ème, la plupart des 

jeunes se rendent dans les collèges de Maripasoula. Rares sont les jeunes de l’intérieur à 

dépasser le niveau du collège ; on ne compte qu’un seul bachelier chez les Amérindiens de 

l’intérieur (un Wayãpi de Camopi) et seuls quelques Kali’na possèdent un diplôme supérieur 
                                                 
344 À St-Georges-de-l’Oyapock il existe encore ce que l’on appelle un  « home indien », foyer tenu par des 
religieuses et accueillant les jeunes de Camopi et de Trois-Sauts lors des périodes scolaires. Ce système 
généralisé pour les petits Amérindiens dans les années 1950-1980, s’est étiolé par la suite. Il était rendu possible 
par le fait qu’en matière de religion, la Guyane est sous un régime du Concordat. 

 456



 

au bac. Si de nombreux jeunes de l’intérieur ou même des communes du littoral aimeraient 

suivre une formation technique (BEP, CAP), rares sont ceux qui y parviennent. En effet, ces 

formations sont dispensées à Cayenne, Kourou ou St-Laurent et pour certaines filières il faut 

se rendre aux Antilles. Or, fait scandaleux pour un département français dont plus de la moitié 

de la population a moins de 20 ans, il n’existe aucun foyer de jeunes travailleurs, celui de 

Cayenne ayant fermé en 2003, ni aucun internat laïque345. Un jeune venant des communes 

rurales doit être logé dans une famille d’accueil ou bien chez un parent. Or la pension revient 

très chère et malheureusement, de nombreuses familles d’accueil ne sont pas à la hauteur et 

n’assurent pas ce pour quoi elles sont payées. Il est donc quasiment impossible pour un  jeune 

homme, ou une jeune fille, des communes de poursuivre des études techniques ou 

supérieures. De nombreux jeunes des communes de l’intérieur m’ont demandé comment ils 

pouvaient louer un appartement à Cayenne afin de pouvoir suivre les cours d’un CAP de 

mécanicien ou de menuisier. Malheureusement, vu les faibles revenus de leurs parents - trop 

souvent dilapidés d’ailleurs - louer un appartement reste du domaine de l’impossible. Bien 

souvent, la seule alternative pour les plus motivés à se former consiste à s’engager dans 

l’armée qui elle, quoi qu’on puisse en dire, assure de véritables formations techniques pour les 

jeunes. Ainsi, en Guyane c’est l’armée qui pallie la mauvaise organisation de l’éducation 

nationale ! 

 

  Outre ces problèmes de disponibilité des formations, le problème des programmes 

inadaptés et le décalage existant entre une langue maternelle et une langue d’enseignement 

différente ouvre le champ à de nombreux travers dans lequel je n’entrerai pas346. En tout les 

cas, ce n’est que depuis récemment, 1998, que le dispositif « médiateurs culturels et 

bilingues »347 a été officiellement, quoique timidement, mis en place sous l’action conjointe 

des linguistes de l’IRD-CNRS et du rectorat de Cayenne (Puren, 2005: 94). Mais il reste 

encore beaucoup d’efforts à fournir pour que la scolarisation élémentaire se fasse dans la 

langue maternelle des jeunes comme cela se pratique depuis 20 ans au Brésil avec une 

expérience d’éducation indigène intégrée (Lescure, 2005: 109). 

                                                 
345 Cependant, ne nous berçons pas d’illusions sur ces foyers et internats car seules des structures possédant de 
véritables moniteurs pourraient assurer un relais éducatif pour les petits Amérindiens et Noirs Marrons. De plus, 
il est important de ne pas oublier les comportements discriminatoires existant toujours en Guyane vis-à-vis des 
gens de l’intérieur… 
346 L’excellent article de F. Grenand (2000a) fait le tour des problèmes de la scolarisation des sociétés rurales des 
peuples forestiers des tropiques. 
347 Un entretien d’Odile Lescure retrace bien la genèse de cette expérience (Lescure, 2005). 

 457



 

En totale rupture avec leur mode de pensée et leur culture, l’école coupe les jeunes de 

l’apprentissage utile à la vie dans les villages et interrompt unilatéralement la transmission de 

savoirs vernaculaires. Ainsi, les jeunes générations ayant fréquenté l’école sont de moins en 

moins les dépositaires des savoir-faire, entraînant une fragmentation et une individualisation 

de ceux-ci (Pinton et Grenand, 2007). Certes, il est nécessaire qu’aujourd’hui tous les jeunes 

de Guyane puissent aussi aller à l’école afin d’apprendre à lire, à écrire, à compter et essayer 

d’obtenir un diplôme ou une formation afin de trouver un travail. Malheureusement le 

décalage entre la nécessité et la réalité est vécu comme un gouffre. On sait que les jeunes de 

ces communautés rurales sont confrontés à de graves échecs et que bien rares sont ceux 

obtenant réellement une formation et un travail. Quant à ceux obtenant un diplôme, il ne sont 

que très rarement embauchés, les employeurs leur préférant des personnes étrangères 

travaillant « au noir »348. D’ailleurs, le chômage est particulièrement fort puisqu’il était de    

26 % pour toute la Guyane en 2005 et, fait encore plus grave, il atteignait chez les moins de 

trente ans le triste record de 42 % (INSEE, 2006a). Au final, d’une part ces jeunes ne 

possèdent d’une part ni le diplôme, ni la formation à laquelle ils aspiraient, d’autre part ils ont 

été en partie coupés de la transmission du savoir de leurs aînés. Ils ne maîtrisent ainsi ni les 

outils pour faire face au marché du travail, ni le savoir possédé par les anciens qui leur 

permettrait de s’insérer dans leur environnement.  

La perte du savoir est un phénomène extrêmement simple. À partir du collège les 

jeunes sont coupés pour de longs mois de leur famille et ne peuvent assimiler tout le savoir de 

leurs parents et en particulier les techniques. Dans le cas de la vannerie, les jeunes garçons ne 

peuvent participer aux activités et réaliser l’apprentissage par observation et imitation décrit 

plus haut ; or plus on commence tard, plus il est difficile de maîtriser tous les rudiments de cet 

artisanat, dont j’ai montré qu’il ne se résume pas à une suite de gestes techniques, mais 

s’appuie sur une connaissance écologique extrêmement fine des plantes qu’il requiert. 

Cependant, la scolarisation ne pourrait être seule la mère de tous les maux ; les sirènes de la 

modernité sont également un facteur poussant les jeunes à se désintéresser de pratiques qu’ils 

considèrent comme ennuyantes (parce qu’ils ne les maîtrisent pas) et désuètes (parce qu’ils 

ont côtoyé d’autres modèles culturels). Que ce soit les jeunes amérindiens, marrons ou créoles 

tous sont aujourd’hui attirés par les standards (ou les illusions ?) de la vie occidentale 

véhiculés par la télévision et la musique. Ainsi, tous les jeunes de Guyane, de Trois-Sauts à 

                                                

 

 
348 La construction du collège de Papaïchton a été en grande partie réalisé par des ouvriers illégaux brésiliens et 
surinamiens payés 40 € la journée d’après le témoignage d’un ouvrier ayant travaillé sur ce chantier. 

 458



 

Cayenne, à l’instar des jeunes de Chicago, d’Orléans ou de Dakar, ne jurent plus que par les 

marques portées par des grands sportifs et autres rappeurs. Tant par les tenues vestimentaires 

que la musique, les cultures rap et reggae (s’il en existe une seule !) ont pénétré tous les 

villages de Guyane. Ainsi, qu’elle porte le calimbé (pagne amérindien), qu’elle arrache les 

tubercules de manioc dans l’abattis ou qu’elle promène ses oiseaux picolettes dans les rues de 

Cayenne ou de St-Laurent-du-Maroni, toute cette jeunesse guyanaise est plus souvent tournée 

vers la mode du moment que vers certaines pratiques de leurs parents. 

Cependant, l’intérêt pour la culture d’origine n’est pas uniformément perdu et certains 

hommes se mettent à apprendre la vannerie plus tardivement qu’auparavant, après 25 ans, 

lorsqu’ils possèdent encore un père ou un oncle apte à leur montrer les différentes techniques. 

En effet, comme je l’ai déjà signalé, certains jeunes sortant de l’école et connaissant le mode 

de vie occidental reviennent à leurs « racines » amérindiennes afin d’apprendre ou de 

réapprendre le savoir des anciens349. D’autres ont dressé le même constat : « les individus qui, 

du fait de leur éducation ou de leur emploi, ont la plus grande expérience du monde extérieur 

sont autant, voire plus que les autres engagés dans la culture locale de subsistance » 

(Sahlins, 2007: 328). Ainsi, en Guyane un médiateur culturel wayana, un relais local wayãpi 

travaillant à la Mission pour la Création du Parc National ou bien un Palikur de Kamuyene 

animateur sur Radio Guyane, tous, arrivés à la trentaine, se sont investis, chacun à leur 

manière, dans la réappropriation de leur culture et essaient désormais de la faire connaître 

autour d’eux.  

 

                                                

On ne peut cependant que dresser le constat suivant : dans la plupart des communautés 

la relève semble bien compromise voire dans les cas extrêmes inexistante. Le tableau 80 

montre que chez les Créoles, les Aluku et les Arawak-Lokono de Guyane, aucun jeune de 

moins de trente ans ne connaît la vannerie ; chez les Kali’na je n’ai recensé qu’une seule 

personne de moins de trente ans sachant tresser. La relève chez les Palikur semble pouvoir 

être assurée même si sur les 18 % de moins de trente ans sachant tresser une majorité est 

composée par de femmes ne tressant que des formes nouvelles destinées à la vente. On notera 

également que chez les Wayana, 20 % des vanniers ont moins de trente ans, proportion bien 

inférieure à celle rencontrée chez les Wayãpi et les Teko  où elle atteint 40 %.  

 
 

349 On constate également ce phénomène dans l’émergence des Amérindiens sur le plan politique et culturel. 
Depuis une vingtaine d’années sont apparus non seulement des associations politiques comme la FOAG mais 
également des associations culturelles et des festivals musicaux pan-amazoniens comme celui d’Awala-
Yalimapo. 

 459



 

Tableau 80 - Proportion de la population de vanniers ayant moins de trente ans  

 Pourcentage 
Teko 40 
Wayãpi 40 
Wayana 20 
Palikur 18 
Kali’na 3 
Aluku 0 
Créoles 0 
Arawak-Lokono 0 

 

 

Paradoxalement, si la vannerie wayana est toujours particulièrement active et si un 

grand nombre d’adultes maîtrisent encore la confection d’abondantes formes et motifs, ce 

savoir risque de fondre rapidement ou bien se transformera et, au lieu d’être partagé par tous 

les hommes, sera concentré entre quelques mains. On retrouve ce que j’ai déjà avancé dans le 

précédent chapitre, la naissance d’une spécialisation artisanale. On est passé en une trentaine 

d’années d’un savoir généralisé et quasi obligatoire à un savoir de connaisseur. Pourtant cette 

spécialisation pourrait être qualifiée de spécialisation par déperdition parce que ceux qui la 

détiennent sont des survivants de ce savoir généralisé. C’est donc une spécialisation par 

défaut, souvent corrélée avec le statut juridique de la personne, c’est-à-dire la possession ou 

non de papier français d’identité qui, comme je l’ai déjà évoqué à plusieurs reprises, 

caractérisent de nombreux « professionnels » de la vannerie. Ces spécialistes font aussi 

souvent partie d’une même fratrie, car leur père était, lui aussi, un fin connaisseur de cet 

artisanat. C’est donc à partir de ces petits groupes de spécialistes qu’il pourrait y avoir essor et 

revalorisation. Ces artisans deviendraient ainsi de véritables personnes ressources d’un savoir-

faire, des passeurs culturels. 

Chez les Wayãpi et les Teko, environ 40 % des vanniers ont moins de trente ans, ce 

qui laisse augurer que le renouvellement de ces artisans pourra se faire. Comme je l’ai précisé 

dans le chapitre 7, cette activité reste encore très importante pour la vie domestique de ces 

Amérindiens de l’Oyapock et nous n’avons pas, pour l’instant, d’inquiétude à avoir quant à la 

continuité de la vannerie teko ou wayãpi. Néanmoins, chez ces jeunes le corpus de 

connaissances liées à la vannerie semble bien qualitativement et quantitativement moins 

grand que chez leurs aînés. Ils connaissent en effet, beaucoup moins bien les espèces utiles à 

la vannerie, savent tresser un moins grand nombre de formes et de motifs puisqu’en moyenne 

c’est 2 à 3 fois moins de motifs ou de formes qu’ils maîtrisent. Cependant, un vannier habile 

saura reproduire sur modèle n’importe lequel des motifs, d’où l’importance de répertorier et 

de diffuser le maximum de ce répertoire graphique pendant qu’il en est encore temps. De 

 460



 

plus, il est normal que des jeunes connaissent un moins grand nombre de formes et de motifs 

que les anciens, le processus d’apprentissage étant progressif : plus un vannier est âgé, plus il 

maîtrise la diversité de son artisanat. Ce constat est d’ailleurs général en Amazonie où les 

anciens sont toujours considérés comme plus productifs que les jeunes (Ribeiro, 1989: 130). 

 

Il est en tout cas urgent de prendre conscience du déclin annoncé de cet artisanat. 

L’abondance de vanneries dans certains villages ou dans les magasins ne doit pas faire 

illusion. Car si un certain nombre d’objets ne sont plus utilisés aujourd’hui, nombre de 

techniques et de formes risquent d’être oubliées rapidement car le savoir n’est plus présent 

que chez quelques anciens et ces formes ou techniques ne sont plus si facilement transmises. 

Abandon d’usage ajouté à rupture de la transmission constituent un cocktail détonnant 

accélérant la perte du savoir. 

 Au vu des chiffres du tableau 80, on réalise comment la transmission de ce savoir est 

en train de se perdre ; la scolarisation n’est certes pas l’unique facteur responsable de cette 

érosion mais, je le pense non négligeable. Si, l’apprentissage de ces savoir-faire n’a pas lieu 

d’être transféré à l’École de la République, à moins de déposséder encore un peu plus ces 

populations de leurs connaissances, il n’en reste pas moins que l’école devrait être adaptée 

aux réalités sociales et culturelles de ces peuples. Et, pour reprendre ce que préconise            

F. Grenand (2000 : 486) c’est tout bonnement une nouvelle forme d’école adaptée qui est à 

inventer avec une pédagogie rénovée et des instituteurs bien formés aux réalités de la Guyane. 

Et si l’enseignant ne doit pas se substituer aux connaisseurs appartenant à ces sociétés, il 

n’empêche que l’on pourrait s’appuyer sur les anciens et « les savoirs culturels non enseignés 

dans l’école classique. […] Il peut s’agir des savoirs taxinomiques, méthodologiques ou 

manuels concernant le milieu naturel, et par ricochet, de toute une panoplie de savoirs 

techniques sur la chasse, la pêche, la cueillette… » (Grenand F., 2000: 485). L’aménagement 

des horaires permettrait également de permettre aux jeunes de mieux pouvoir participer aux 

différentes activités agricoles, artisanales ou de prédation et ainsi apprendre les rudiments 

d’une vie rurale. Car majoritaires sont les jeunes amérindiens qui, une fois la scolarité 

terminée, rentrent au village pour se marier et y fonder un foyer. 

 

 461



 

8-4 La commercialisation de la vannerie : un facteur ambivalent 

 
 

Toutes les sociétés de Guyane sont aujourd’hui monétarisées et entrées de plein-pied 

dans l’économie-monde. L’argent et l’assistanat liés aux aides sociales touchent dorénavant 

toutes les communautés de Guyane, de Cayenne à Trois-Sauts : rappelons-nous que près de 

20 % de la population active officielle de cette région touchent le RMI. Les produits 

manufacturés les plus sophistiqués et les aliments industriels ont, de fait, pénétré tous les 

foyers de Guyane. Ce phénomène est en train de bouleverser les rapports sociaux des 

communautés amérindiennes et aluku, processus amorcé depuis plus ou moins longtemps en 

fonction des ethnies. Ainsi, la constatation émise par Chapuis et Hurault, à propos des 

Wayana, peut être appliquée à tous les groupes de Guyane : « l’argent procure prestige et 

pouvoir, alors que jusque là c’était l’excellence dans les activités traditionnelles – pêche et 

chasse principalement – qui primait. Il ne faudra donc pas s’étonner si, à court terme, les 

jeunes s’orientent vers sa quête, au prix de l’abandon des activités vivrières traditionnelles » 

(Chapuis et Hurault, 2000: 339). La maîtrise d’activités artisanales comme la vannerie, je l’ai 

montré précédemment, perd également de son prestige, mais pour partie seulement. En tout 

cas, cette activité est entrée dans la sphère marchande, et ce phénomène change les rapports 

culturels qui lui étaient auparavant attachés. La commercialisation de la vannerie, je l’ai dit, 

n’est pas nouvelle mais elle s’est très sensiblement accrue depuis une vingtaine d’années. 

Dans ce paragraphe, je me propose d’examiner l’influence que peut avoir cette mutation : 

tantôt négative, tantôt positive, la commercialisation est par essence ambivalente. En effet, 

comme je vais le montrer, elle peut entraîner une dégénérescence de cet artisanat en le 

transformant en ce que d’aucuns nomment « artisanat d’aéroport » ou artisanat de masse. 

Mais des précédents montrent que la commercialisation d’un artisanat de qualité peut 

également participer au maintien d’un savoir-faire original et, plus globalement, d’une 

revalorisation et d’un revivalisme culturels.  

 
 
 
8-4-1 Les affres de la commercialisation des vanneries 

 
 

La commercialisation d’artisanat à destination des touristes n’a que rarement été 

considérée comme un gage de qualité pour les objets concernés. Ce que l’on nomme souvenir 

 462



 

ou art d’aéroport (Graburn, 1976: 6) participe d’un commerce expressément destiné à une 

clientèle voulant coûte que coûte rapporter de leur séjour un souvenir typique, ou du moins 

présenté comme typique  par les magasins. Ce souvenir doit être, pas conséquent, peu cher et 

peu encombrant. Ainsi, bien souvent et avec la complicité des commerçants, les artisans, 

gagnés par l’appât d’un gain facile et conscients que de nombreux acheteurs ne savent pas 

apprécier la finesse de leur travail, ne prennent plus soin de la qualité de leur ouvrage et 

vendent des objets mal finis ou vite confectionnés. Le style et la qualité technique en 

pâtissent. Le tourisme entraîne ainsi une dégradation globale de l’art ou de l’artisanat des 

peuples participant à ce commerce, les formes, les matériaux et l’iconographie des objets 

traditionnels se transformant en fonction de la demande (Ribeiro D., 1979: 257; Hémond, 

2003: 69; Boas, [1927] 2003: 162). Mais la vente de l’artisanat bouleverse également les 

rapports sociaux à l’intérieur même de communautés où, auparavant, ces objets ne 

participaient pas d’une logique monétaire (Anderson, 1979: 184; Chapuis et Hurault, 2000: 

339). Ainsi apparaissent dans ces communautés des inégalités, en termes de revenus 

monétaires, entre certains individus gagnant grâce à la vente de leur artisanat une somme non 

négligeable et les autres, comme je l’ai évoqué au chapitre 7. 

 

Néanmoins, en Guyane, la commercialisation de vannerie n’entraîne, pour l’instant, la 

transformation et la dégénérescence que d’un faible nombre de formes. Et, comme, je l’ai 

montré dans le chapitre précédent, les communautés de sud de la Guyane ne sont, 

heureusement, pas encore touchées par ces travers de la commercialisation même si elles 

connaissent un début de spécialisation. Elles continuent de tresser uniquement des objets de 

bonne facture ayant un véritable caractère authentique. Par contre, les vanneries commerciales 

kali’na et marronnes (venant du Surinam) sont de qualités inégales. Les Palikur et les 

Arawak-Lokono constituent un cas à part, étant donné qu’ils ne vendent majoritairement que 

des formes nouvelles mais de bonne qualité. 

La vannerie commerciale kali’na peut être tantôt de bonne tantôt de très mauvaise 

facture. Ainsi, il n’est pas rare de trouver dans les commerces, dans les carbets artisanaux ou 

chez l’habitant des makoki tressés finement et ornés de beaux motifs traditionnels bicolores. 

De même, les éventails à feu en fibres d’awara ou la nouvelle forme de style « couffin de 

bébé » sont généralement bien ouvragés. Par contre, certains artisans tressent des makoki de 

mauvais goût, mal finis et ornés de motifs simplifiés ou bien de mots tels que GUYANE. On 

peut également trouver dans les bazars à souvenirs de nombreux petits « tamis » vendus très 

peu cher (3 €) mais d’une facture épouvantable, confectionnés avec des matériaux mal 

 463



 

préparés. Les carquois à flèches - qui en aucun cas n’ont été utilisés dans le passé - et les 

couleuvres à manioc sont également généralement peints grossièrement et très mal finis. 

Finalement, la majorité de la vannerie kali’na commercialisée reste de bonne qualité, à part 

ces quelques formes de mauvais goût. Néanmoins, on peut déplorer l’uniformisation des 

motifs et la simplification de l’ornementation des pochettes makoki kali’na. Les enluminures, 

tels que lignes brisées, points ou petits diamants, mettant en valeur les motifs centraux, 

tendent à disparaître au profit de lignes droites simples. La commercialisation des makoki peut 

être considérée comme un facteur expliquant cette appauvrissement stylistique, phénomène 

ayant commencé voilà quelques décennies. En effet, ces pièces ne sont pas aussi ouvragées 

que celles que l’homme réalisait pour les offrir à sa femme. Tous les anciens pasuwa, makoki 

et yamat :u que j’ai pu observer dans les foyers kali’na étaient riches en enluminures et 

portaient une grande diversité de motifs finement travaillés. De plus, il existe également une 

tendance à la miniaturisation de différentes vanneries domestiques, prouvant par là que les 

artisans ont bien compris qu’elles n’ont d’autre attrait pour les acheteurs que celui d’être peu 

encombrantes. 

 

Les vanneries marronnes vendues à la sauvette, pour une somme modique, par des 

surinamiens sur le marché de St-Laurent-du-Maroni sont de facture très grossières, 

confectionnées à la va-vite. Les couleuvres à manioc restent cependant fonctionnelles, tandis 

que les paniers et autres étagères en arouman sont fait de brins d’arouman grossiers mais 

néanmoins solides. Même si les Marrons n’ont jamais été de grands vanniers, ils tressaient 

cependant des paniers avec des brins finement préparés et l’ouvrage fini était délicat et de très 

bonne facture. Les paniers vendus sur les marchés aujourd’hui ne sont en rien comparables, 

avec la délicatesse de ceux confectionnés à des fins domestiques. 

 

En ce qui concerne les paniers et corbeilles palikur et arawak-lokono, on ne peut dire 

qu’ils soient mal confectionnés. Les ouvrages restent soignés bien que parfois, pour le cas 

particulier des paniers palikur, indélicatement vernis ou bien teintés avec des couleurs 

quelque peu criardes mais après tout ce n’est qu’une affaire de goût. Les petits tamis ou 

petites couleuvres palikur, bien que non fonctionnels, reste finement ouvragés et ornés de 

motifs traditionnels. Globalement les vanneries commerciales palikur et arawak-lokono 

demeurent de bonne qualité, les vannières et vanniers s’appliquant à produire des objets de 

jolie facture. Je n’ai pas constaté chez les Palikur de vanneries de pacotille ni la production de 

formes ornées de néo-motifs. 

 464



 

 

 On ne peut aujourd’hui que dresser un constat relativement nuancé de l’impact négatif 

de la commercialisation de la vannerie en Guyane. Seules quelques rares formes illustrent 

l’influence délétère de la commercialisation sur l’artisanat tirant la qualité vers le bas. 

Globalement, les diverses vanneries proposées à la vente demeurent de bonne facture. 

Cependant, les quelques formes de moindre qualité esthétique et de mauvaise facture doivent 

être considérées comme des exemples à ne pas suivre, une ligne à ne pas franchir. Ces 

exemples ne peuvent être que dénoncés étant donné qu’il est possible de tresser un ouvrage de 

belle facture relativement rapidement (une journée) pour un vannier, ou une vannière, 

confirmé(e). Il s’agit de rester vigilant à ce qu’un éventuel développement de la filière ne 

s’engage pas dans une production de masse de vanneries de basse qualité. Comme je 

l’exposerai plus bas, seul le développement d’une filière de vanneries de qualité me semble 

judicieux dans le contexte guyanais.  

 
 

 465



 

8-4-2 La commercialisation comme acteur de la revalorisation culturelle 

 
“The main advantage of motivating handicraft work in various fields is that this create 

new jobs and strengthen the cultural identity of the peoples. In other words, it will associate 
an economic objective with an ideological content” (Ribeiro, 1989: 133) 

 
 

Dans les années 60-70, chez les Cherokee de l’Est dans le Kentucky, des projets de 

revalorisation culturelle et de développement économique permirent de remettre la vannerie 

au goût du jour (Green, 1992: 15). Il y eut ainsi non seulement revivalisme des anciennes 

techniques de vannerie mais également création de nouvelles formes. De même, la vannerie 

pomo en Californie reste de très bonne qualité grâce à sa commercialisation (McLendon, 

1992: 68). Plus près de la zone qui nous intéresse, la vente des guapa (plateaux en arouman) 

panaré du Venezuela a également permis de maintenir cette activité et de la valoriser comme 

activité artistique (Henley and Mattéi-Muller, 1978 : 64). Ces quelques exemples montrent 

une autre facette de la commercialisation de l’artisanat, celle de sa valorisation culturelle. 

Avec Anderson (1979: 186), nous pensons que la commercialisation de l’artisanat « may 

serve as a focus for an emergent ethnic identity, a symbol of the maker’s unique cultural 

heritage ». Pour aboutir à ce résultat, il demeure cependant important que la qualité de 

l’artisanat, la vannerie pour ce qui nous concerne ici, soit optimale. À cette condition 

seulement, sa vente pourra favoriser la relance de la production de formes disparues ou en 

voie de disparition tout en assurant un rôle efficace de vitrine culturelle. Des précédents 

existent en Guyane : l’association Caway en relançant la production de poterie wayana a pu la 

faire renaître et ainsi la sauver de l’extinction. En effet, il y a quarante ans, Hurault (1968 : 7) 

témoignait déjà que cette activité avait quasiment disparu. Or, aujourd’hui on peut rencontrer 

dans les villages wayana plusieurs jeunes femmes confectionnant de très belles poteries avec 

une influence apalai notable. Celles-ci sont aujourd’hui revendues à Cayenne par la 

coopérative solidaire Gadecoop.  De même le travail d’E. Barone et al. (2002a; 2002b), dans 

le cadre d’une étude commandée par la Mission pour la Création du Parc, a permis de relancer 

certaines formes de céramiques sur l’Oyapock et le Maroni. Elle a à la fois recensé les formes 

anciennes conservées dans des musées et organisé des ateliers avec les potières.  

Au niveau de la vannerie, on peut également considérer que Caway a permis de 

maintenir le savoir-faire pour tresser certaines formes en perdition comme le pemït ou le 

panier timnokem. Comme je l’ai précisé plus haut ces deux formes ne sont plus utilisées 

domestiquement de nos jours, mais elles figuraient au catalogue de cette association. Des 

artisans continuent ainsi à les tresser afin de les vendre aux touristes. De même, j’ai pu 

 466



 

remarquer que certains motifs de vannerie ne sont plus réalisés que sur des formes vendues. 

C’est le cas par exemple, de certains motifs wayana qui ne sont tressés que sur la hotte 

ouverte en arouman. De même les Palikur ou les Kali’na ornent différents modèles de 

vannerie commercialisés avec de motifs qu’ils n’emploient plus guère sur les formes 

domestiques. Le corpus pictural attaché à ces objets n’est donc plus aujourd’hui pratiqué que 

parce que ces formes sont vendues. Il en va de même pour les paniers à pieds à coton wayana 

ou les corbeilles à farine de manioc wayãpi, tous richement décorés qui ne sont plus que très 

rarement utilisés.  

On constate ainsi que la vente de vannerie peut être considérée comme un réel atout 

pour la sauvegarde d’un patrimoine unique. Partout une baisse conséquente de l’utilisation 

des vanneries dans le cadre domestique est enregistrée et, il est peu probable que les vanneries 

abandonnées et remplacées par des produits manufacturées soient réintégrées par ces peuples.  

À moins que, à l’instar des sapela kali’na, quelques vanneries deviennent des symboles d’un 

renouveau identitaire, mais cela ne pourra concerner, à mon avis, que quelques cas rares et 

isolés. On voit mal comment toutes les vanneries abandonnées pourraient être réintégrées par 

des sociétés aujourd’hui majoritairement monétarisées et envahies par les produits 

manufacturés. D’autre part, dans le chapitre 7, je montre que la diversité de vannerie entrant 

dans le processus de commercialisation reste faible comparée à la grande diversité de formes 

connues par les divers artisans vanniers de Guyane. 

Ainsi, il me semble primordial que l’offre de vanneries commercialisées s’élargisse 

afin de proposer, si possible, un éventail maximal représentatif de la diversité des vanneries 

guyanaises. La commercialisation de ces diverses formes permettra ainsi de maintenir des 

connaissances techniques précises. Rappelons-nous que chez les Kali’na, les Palikur ou les 

Arawak-Lokono, leurs vanneries les plus fines, les plus représentatives de leur identité, ne 

sont pas aujourd’hui proposées à la vente. Or, le maintien des savoir-faire liés à ces vanneries 

pourrait participer d’une certaine valorisation de leur identité ethnique. 

Un facteur, non négligeable, mérite d’être évoqué car il joue un rôle important dans la 

vente de vanneries « authentiques » de qualité, il s’agit de la « valeur culturelle ajoutée » 

(Hémond, 2003: 93). En effet, une certaine clientèle est particulièrement sensible à cette plus-

value culturelle attachée à un objet possédant une histoire. C’est cette carte que veulent jouer 

les boutiques à souvenirs « authentiques » ainsi que, plus sérieusement, la boutique Corossol 

ou la coopérative Gadecoop. En plus, de la valeur culturelle intrinsèque à l’objet 

« traditionnel » confectionné par un artisan appartenant à une communauté locale, une valeur 

culturelle explicative peut également exister. Ainsi, à l’instar de ce que pratique déjà la 

 467



 

FUNAI brésilienne, la coopérative Gadecoop propose de mentionner, à destination de 

l’acheteur, la provenance, le nom de l’artisan, l’usage traditionnel, le nom vernaculaire et la 

signification des motifs de la pièce achetée. D’autres part, dans un souci de valorisation du 

patrimoine et de restitution des connaissances aux Guyanais, un catalogue présentant les 

différents objets disponibles, enrichi d’annotations ethnographiques, va être élaboré par cette 

structure. 

Cette stratégie de vente permet ainsi de valoriser les savoir-faire de ces populations et 

de resituer les objets dans leur contexte culturel. Ainsi, en valorisant une activité artisanale, 

c’est toute la culture qui peut en profiter. En effet, plus globalement, les vanneries guyanaises 

participent, comme je l’ai montré tout au long de ce travail, de différentes cultures ; par de 

multiples liens sociaux, alimentaires ou spirituels, cet artisanat contribue à des modes de 

subsistance et des pratiques culturelles complexes. De plus, la pratique de la vannerie entraîne 

l’utilisation d’une grande diversité de plantes indispensables à sa confection avec plus d’une 

centaine d’espèces botaniques (cf. chapitre 4 et 5).  Ainsi, la perpétuation de l’activité de 

vannerie, en plus de maintenir des pratiques culturelles, participe à la valorisation de savoirs 

liés à la biodiversité confirmant par là même que les savoirs de ces peuples sont 

indissociables de leur environnement (Pinton et Grenand, 2007). On perçoit ici, qu’une 

commercialisation de vannerie de qualité pourrait être une véritable chance permettant de 

revaloriser une pratique qui, selon les groupes, semble bien menacée à plus ou moins long 

terme. 

 468



 

Conclusion au chapitre 8 
 

 

L’activité de vannerie des différents peuples de Guyane connaît de nos jours des 

transformations d’une ampleur qu’elle n’avait jamais connue auparavant. Certes le 

changement technique était déjà présent bien avant l’arrivée des Européens (Grenand P., 

1995; Pinton et Grenand, 2007), et mon propos n’est pas d’enfermer ces populations dans une 

fixité imaginaire. Cependant divers phénomènes, plus ou moins récents, peuvent être 

considérés comme des facteurs perturbant sensiblement une activité n’ayant pas connue de 

changement aussi radicaux depuis longtemps. Dans la première partie de cette thèse, j’ai 

d’ailleurs montré comment les formes, techniques et motifs des vanneries domestiques 

guyanaises connaissaient une certaine stabilité temporelle. 

Les bouleversements contemporains induits par la monétarisation et la francisation de 

toutes les communautés de la région concourent à changer, pour partie, la pratique de cette 

activité. Ainsi, des produits manufacturés en plastique ou en métal (bassines, cantines, valises, 

sacoches…) remplacent nombre d’ustensiles tressés. Certes ces nouveaux objets ont été 

pleinement adoptés par les diverses populations sans contrainte de l’extérieur, l’intrusion des 

aides sociales et de l’argent aidant. Divers facteurs tant économiques, techniques que de 

prestige participent de ce changement. Ainsi, on peut considérer que le remplacement des 

corbeilles à manioc féminines et des coffres masculins par des bassines en plastique et des 

cantines en métal ou des valises concourent toujours, même s’ils ont changés d’apparence, 

aux mêmes facteurs de prestige. Cette réorientation des échelles de valeur a eu pour effet 

mécanique l’appauvrissement des formes utilisées dans la sphère domestique. D’autres 

vanneries, beaucoup moins nombreuses, ne sont plus tressées car les usages que sous-

tendaient leur emploi ont disparu (cas des treillis à fourmis des Arawak-Lokono et des 

Kali’na). Ainsi, ce n’est pas moins de 48 % de toutes les vanneries répertoriées dans le 

chapitre 2 qui ne sont plus, de nos jours, utilisées domestiquement en Guyane. 

Outre le remplacement des formes traditionnelles par de nouveaux ustensiles 

manufacturés, deux grands phénomènes perturbent profondément cette activité : la 

scolarisation et la commercialisation. La scolarisation, principalement des populations 

autochtones (Amérindiens et Marrons), entre en concurrence avec l’éducation et les modes 

d’apprentissage propres à ces cultures. Les jeunes, insérés dans le cursus de scolarisation 

obligatoire de la République française, sont coupés de l’apprentissage se faisant dans le cadre 

 469



 

familial. Ils ne sont plus alors à même de suivre ce long processus complexe, et si différent 

des pratiques occidentales, demandant du temps et de l’attention. Ainsi, le fil de la 

transmission des savoirs et savoir-faire propres à ces populations s’amenuise petit à petit. Et, 

ceux-ci deviennent de moins en moins assimilés par des jeunes qui, malheureusement, 

n’acquièrent pas non plus à l’école, à part pour quelques rares cas, un bagage correct de 

connaissances pouvant servir à leur insertion dans la communauté nationale. Les séductions 

de la modernité renforcent également l’abandon progressif de la pratique de la vannerie chez 

les jeunes amérindiens, marrons et créoles. Cependant, cet affaiblissement de l’apprentissage 

de la vannerie est très variable suivant les populations. En effet, s’il existe encore chez les 

Wayãpi et les Teko un bon nombre de jeunes sachant encore tresser, chez les Wayana, les 

Palikur et les Kali’na ceux-ci sont de moins en moins nombreux alors que chez les Arawak-

Lokono, les Créoles et les Aluku, je n’en ai recensé aucun sachant tresser. 

 Au final, la commercialisation de la vannerie, phénomène ambivalent, qui dans 

quelques cas participe à une baisse de sa qualité et qui induit également l’apparition de 

nouvelles formes, pourrait cependant bien devenir un facteur permettant de maintenir et de 

revaloriser un artisanat mis à mal par les changements culturels forts des dernières décennies. 

En effet, une commercialisation d’une vannerie de qualité promouvant les pièces les plus 

emblématiques de chaque communauté pourrait être un bon moyen de favoriser le maintien 

de savoirs uniques, tout en permettant de réaffirmer l’importance et l’originalité culturelle de 

peuples trop souvent dénigrés. 

 

 470



 

Conclusion générale 

 
 
 

Je m’étais proposé de réfléchir à la place que tenait la vannerie dans les différentes 

sociétés de Guyane française mais également d’essayer d’analyser comment cette activité 

évoluait au contact d’une société occidentale induisant un changement notable de ces cultures. 

Car un constat s’impose, la vannerie connaît globalement une vitalité bien plus grande que 

d’autres artisanats comme la poterie, la plumasserie ou l’archerie. Cette thèse s’est donc 

attachée à comprendre pourquoi cette activité vannière demeure aussi présente dans la vie des 

populations rurales guyanaises. Je postulais également que certaines ethnies, plus préservées 

que d’autres notamment grâce à un contact plus récent et à une localisation géographique plus 

éloignée de centres urbains (ces deux facteurs étant corrélés), connaissaient un changement 

moins fort de cette pratique que les populations du littoral. Au terme de cette étude ayant 

essayé de faire le tour de la question en abordant les aspects historiques, sociaux, techniques, 

esthétiques et économiques de la vannerie en Guyane, transparaissent des réponses à ces 

questionnements. J’axerai donc cette conclusion sur trois points permettant de mettre à jour 

mes réflexions faisant résonance à mon questionnement initial. 

 

 

Un savoir inégalement menacé 

 

La première partie a montré comment la vannerie tenait une place prépondérante dans 

les sociétés rurales guyanaises. On a vu que l’extraordinaire diversité de formes et de motifs 

que l’on peut rencontrer en Guyane participe d’un fonds culturel commun au Plateau des 

Guyanes que chaque ethnie s’est appropriée. Et, si la vannerie reste présente dans de 

nombreux domaines de la vie de ces sociétés, il n’empêche que se dessine tout un gradient de 

changements quant à la pratique et à la persistance de son utilisation domestique. La troisième 

partie s’est attachée à dresser l’état des lieux de la vitalité actuelle de la vannerie domestique 

non sans évoquer le nouveau visage qu’elle prend dans certaines communautés (féminisation, 

commercialisation). Les facteurs influant sur ces changements dans la pratique ont été 

présentés dans le chapitre 8. 

 471



 

Ainsi, il s’avère que la vannerie de Guyane connaît aujourd’hui de grandes différences 

quant à son utilisation domestique mais également quant à la persistance des connaissances 

qui lui sont liées ainsi qu’à leur transmission. Ainsi, les Aluku et les Wayãpi constituent les 

deux pôles opposés d’un gradient figurant la persistance de la pratique domestique de la 

vannerie. En effet, les Aluku n’emploient plus guère de vannerie domestique, le nombre de 

vanniers en activité est quasi nul et plus aucun jeune ne sait tresser ; de plus, la diversité des 

espèces végétales utiles à cette pratique est la plus faible de Guyane. On a là affaire, ne nous 

le cachons pas, à une activité moribonde. Certes, comme je l’ai déjà spécifié tout au long de 

ce travail, la vannerie aluku n’a semble-t-il jamais été très valorisée culturellement ; 

néanmoins, il est indéniable que, à terme, elle risque bien de disparaître d’autant qu’il n’existe 

aucune volonté de la préserver à la différences d’autres activités esthétisantes (sculptures sur 

bois, patchworks…). Les vanneries encore utilisées de temps en  temps seront, comme c’est 

en partie déjà le cas de nos jours, toutes achetées sur les marchés du Surinam ou bien à leurs 

voisins amérindiens.  

La pratique de la vannerie créole est, après celle des Aluku, également sur le déclin 

même si, à la différence du groupe marron, certaines formes participent de leur identité. Mais, 

on l’a vu, les vanneries affichées par les Créoles comme constitutives de leur identité, telles 

que la pochette pagra ou le catouri-tête, sont de plus en plus confectionnées par des 

Amérindiens. Et, à part la commune de Kaw où l’utilisation des vanneries a encore cours - 

mais pour combien de temps ? –, les vanneries ne sont plus aujourd’hui que des objets 

« folkloriques » avec lesquels on orne sa maison. Car même si certaines femmes utilisent 

encore le pagra ou bien le catouri-tête, cette pratique reste limitée ou ostentatoire. D’ailleurs, 

la transmission de cette pratique est inexistante, plus aucun jeune ne s’y intéressant. 

Ces deux groupes connaissent, depuis quelques décennies, un changement de mode de 

vie radical : hier principalement ruraux, ils vivent aujourd’hui majoritairement dans les zones 

urbaines de l’agglomération de Cayenne, de Kourou ou de St-Laurent-du-Maroni. Ainsi, leur 

vie, auparavant basée sur des systèmes de productions en grande partie auto-subsistants, s’est 

tournée vers un mode urbain. Les Aluku tournés depuis longtemps vers des activités comme 

le commerce, le transport ou l’orpaillage pratiquent encore certes  une agriculture – qui est en 

pleine évolution (Renoux et al., 2003)- mais ils sont de plus en plus nombreux à peupler les 

bourgs de Maripasoula, St-Laurent-du-Maroni ou Cayenne (Hurault, 2000). De même, la vie 

rurale créole tournée vers l’agriculture sur brûlis ne concerne plus guère qu’une population 

vieillissante, les pratiques liées à cette ruralité risquant bien de disparaître avec eux. 

Aujourd’hui, les Créoles travaillent massivement dans la fonction publique (Mam-Lam-

 472



 

Fouck, 2002). En bref, le chômage grandissant compensé par des subsides divers concerne 

largement ces deux populations et ne favorise pas le maintien de sources de revenus 

alternatives. Voilà pourquoi la vannerie n’est plus nécessaire comme activité productrice 

d’outils liés au manioc amer. Chez les Aluku les outils tressés sont achetés à des populations 

exogènes ou sont remplacés par des objets manufacturés. Le mode de consommation de ces 

deux populations est de plus en plus tourné vers un modèle occidental, voir même un mode de 

vie que Mam-Lam-Fouck (2002 : 153) appelle « domien ». C’est-à-dire que les revenus dont 

dispose la Guyane proviennent en grande partie de la richesse produite en France 

métropolitaine. 

 

Le cas des Kali’na est différent car si on constate aujourd’hui un très net vieillissement 

des vanniers et si les jeunes ne semblent guère s’intéresser à cette activité, il n’en reste pas 

moins que quelques vanneries sont encore utilisées dans les foyers. Celles liées au manioc 

constituent encore une grande part de la batterie de cuisine des femmes kali’na. De plus, les 

artisans possèdent encore une bonne connaissance tant du point de vue des formes, des motifs 

que des plantes utilisées. De nos jours la transmission de cette pratique connaît des difficultés. 

Celles-ci relèvent des mêmes phénomènes socio-économiques que j’ai spécifiés pour les 

Créoles et les Aluku, mais leur imprégnation a été plus tardive. Pourtant le potentiel existe 

encore mais de manière précaire, car les connaissances encore disponibles actuellement 

risquent de disparaître d’ici une à deux générations en raison de la moyenne d’âge élevée des 

vanniers. La patrimonialisation par les élites kali’na serait un bon moyen pour faire perdurer 

ce savoir-faire, la prise de conscience identitaire passant, me semble-t-il, par une valorisation 

de cette pratique : j’y reviendrais plus bas. Et, comme je l’ai évoqué, la commercialisation de 

certaines formes de vannerie comme les makoki, les éventails ou d’autres formes de facture 

achevée participe également au maintien de ce savoir-faire.  

Par contre, chez leurs voisins palikur et arawak-lokono la commercialisation de formes 

nouvelles si elle maintient un savoir-faire lié à la transformation de deux plantes (arouman et 

palmier-bâche) ne participe en aucun cas à conserver ni les savoir-faire ni les formes liées à la 

vannerie domestique. En effet, on constate que l’utilisation domestique des objets tressés tend 

grandement à diminuer chez ces deux groupes. Et c’est probablement chez eux que depuis une 

vingtaine d’années la pratique de la vannerie a été la plus bouleversée. Notons de plus qu’elle 

est bien moins active chez les Arawak-Lokono que chez les Palikur car si les femmes arawak 

ne tressent, elle, que les fibres de palmier-bâche, rares sont les hommes tressant encore 

l’arouman. Chez les Palikur les hommes tressent encore, même si la transmission du savoir 

 473



 

est mise à mal. Ainsi, chez ces deux populations la vannerie connaît un sérieux changement 

passant d’une activité domestique à un artisanat commercial, et rappelons que les vanneries 

faisant l’objet de la commercialisation sont majoritairement des néo-formes. Ainsi, si la 

pratique demeure, elle a changé de forme et de but, son utilisation domestique étant de plus en 

plus limitée. Cependant, le savoir-faire étant encore présent, la commercialisation de belles 

formes portant motifs comme le matut ou le yamat permettrait de maintenir ce patrimoine 

vivant. 

 

Les vanneries wayãpi, wayana et teko sont elles encore particulièrement vivaces 

puisqu’elles restent très utilisées journellement dans les foyers. J’ai montré la grande diversité 

des vanneries encore présentes dans les villages où vivent ces populations mais, si la pratique 

de cette activité concerne encore de nombreux hommes, la transmission du savoir subit là 

aussi des perturbations. Celles-ci semblent d’ailleurs plus prononcées chez les Wayana que 

chez les Wayãpi et les Teko, les sirènes de la modernité et la scolarisation en étant les 

responsables principaux. Néanmoins, la vannerie continue à garder son importance dans 

l’ethos masculin de ces ethnies même si chez elles, comme chez celles de la côte, on assiste à 

la naissance de spécialistes. Hier, dominer ce savoir était une nécessité pour tous les hommes 

d’une communauté alors qu’aujourd’hui, la pratique des savoirs artisanaux n’est plus aussi 

constitutive de la personnalité ; la capacité à se procurer des revenus monétaires gagne ici 

aussi du terrain même si elle est moins prégnante que dans les communautés côtières. La 

spécialisation de cette activité peut ainsi être perçue comme symptomatique des changements 

culturels, sociaux et économiques que connaissent ces différents peuples. 

Aujourd’hui en Guyane, la vannerie connaît d’indéniables bouleversements tant dans 

sa pratique, dans ses formes tressées que dans son assise sociale. Cette activité évolue de nos 

jours comme elle a d’ailleurs évolué dans les siècles passés mais on constate une indéniable 

accélération depuis une trentaine d’années et si les savoir-faire et les connaissances 

demeurent, ils ne peuvent que s’amenuiser avec le temps dans les conditions socio-

économiques actuelles. Cependant, ce processus n’est pas forcément inéluctable comme je 

l’esquisserai plus bas. 

 

 

 

 

 

 474



 

La vannerie comme facteur d’une identité préservée 

 

J’ai montré tout au long de ce travail comment la pratique de la vannerie est 

profondément inscrite dans les pratiques sociales des divers peuples de Guyane. En effet, les 

vanneries sont non seulement des ustensiles entrant dans nombre d’activités de production 

mais elles participent également à des pratiques rituelles ainsi qu’au démarquage identitaire 

de tous ces peuples (Davy, 2008 à paraître). J’ai amplement montré comment toute une 

panoplie d’objets tressés tient une place primordiale dans le processus de transformation du 

manioc amer. Et si cette pratique culinaire joue un rôle très important dans le maintien de 

cette activité, les vanneries en tant qu’ustensiles domestiques participent, ou ont participé, 

également à quasiment tous les moments de la vie des populations rurales de Guyane. De 

plus, de nombreux mythes originaux ainsi que maints interdits encadrent cette activité ; en 

outre les plantes emblématiques de la vannerie guyanaise, les aroumans, concentrent de 

nombreuses significations liées au chamanisme et au monde des esprits. C’est donc dans leur 

identité la plus profonde que s’ancre la vannerie. Par ailleurs, la vannerie ne joue pas un rôle 

uniquement au sein du groupe puisqu’elle concourt également au processus de diversification 

culturelle. Ainsi, de par leurs formes, les techniques et les matières premières végétales 

employées pour les tresser sans oublier les motifs - tant par leur symbolisme que par leur 

agencement – tous ces critères contribuent à faire de la vannerie un marqueur identitaire. Les 

chapitres deux et trois ont montré comment de fines variations dans la confection d’une queue 

de couleuvre, dans la technique d’attache du crible au tamis ou dans la manière de symboliser 

un serpent ou une chenille permettent à chaque ethnie de se démarquer de ses voisines. 

L’importance de l’iconographie véhiculée sur les vanneries me semble, comme je l’ai montré 

au chapitre trois, entrer pour une part importante dans ce processus de reconnaissance 

identitaire endogène aussi bien qu’exogène. En mettant en image un bestiaire mythique les 

motifs témoignent d’un passé, d’une origine commune aux membres du groupe, ils permettent 

de se remémorer les temps anciens et rappeler régulièrement aux plus jeunes générations les 

mythes et récits créateurs. Véritables marques ou tatouages sur la peau des vanneries ils 

montrent à leurs voisines, en plus d’un réel souci esthétique, qu’ils sont uniques. Enfin, 

ajoutons que si hier, certaines vanneries participaient aux échanges inter- et intra-ethnique, 

elles acquièrent aujourd’hui une importance commerciale non négligeable pour certains 

vanniers et vannières. Sous cette fonction marchande, le souci d’affirmation identitaire 

persiste au moins pour les vanniers qui possèdent une forte conscience de leur talent. 

 475



 

Finalement, on peut considérer que d’une production domestique, les vanneries de 

Guyane sont devenues des activités semi-artisanales. Rappelons, en effet, que Leroi-Gourhan 

([1943] 1992), Balfet (1967) et à leur suite Benfoughal (2007) opèrent une distinction de 

nature socio-économique entre deux différentes activités techniques non-industrielles, à savoir 

la production domestique et l’artisanat : « la première est la fabrication d’objets utilitaires 

[…] destinés à la consommation familiale et dont la forme la plus archaïque correspond à 

l’économie d’autosuffisance basée sur l’exploitation directe des ressources naturelles. 

Plusieurs caractéristiques distinguent ce type de production : l’utilisation intrafamiliale de la 

totalité de la production, la limitation des acteurs de production aux membres de la famille, 

la polyvalence des producteurs, l’espace essentiellement domestique où elle s’effectue et le 

temps limité consacré à cette activité » (Benfoughal, ibid. : 113). À l’opposé, l’artisanat est 

considéré comme une activité exclusivement commerciale dont la production s’exerce dans 

un atelier spécialisé pendant un temps de travail entièrement consacré à celle-ci. L’artisan est 

ainsi un spécialiste vendant toute sa production, celle-ci assurant la totalité de ses revenus 

(ibid.). Ces deux activités sont considérées comme des cas idéaux. En fait, bien souvent, il 

« existe tout un éventail de modalités de production transitoires que l’on a l’habitude de 

classer dans la catégorie « semi-artisanale » » (ibid. : 114). Ainsi, en suivant en toute rigueur 

cette nomenclature, il n’existe pas en Guyane de vannerie purement artisanale. Même les 

femmes palikur tressant leurs paniers dans des lieux précis (leur échoppe) ou un vannier 

kali’na de Bellevue confectionnant régulièrement des makoki ne peuvent être considérés que 

comme travaillant dans un cadre semi-artisanal. Ils possèdent tous en effet d’autres sources de 

revenus et demeurent tous des pluriactifs. Rappelons-nous qu’actuellement, la vente de la 

production de vannerie commerciale en Guyane ne constitue au mieux qu’un revenu 

complémentaire pour les vanniers. Ainsi, cette classification peut être considérée comme 

pertinente du point de vue d’une analyse strictement socio-économique car elle permet de 

constater, dans notre cas, que l’activité de vannerie a changé de statut passant d’une 

production domestique à une production semi-artisanale. Cependant d’un point de vue 

ethnologique cette dernière catégorie n’est pas très discriminante car elle recouvre des réalités 

sociales bien différentes. En effet, entre des vanniers wayana qui vendent une partie de leur 

production domestique et des vannières et vanniers palikur tressant à la fois des néo-formes 

commerciales et des ustensiles domestiques, le contexte de la production de la vannerie est 

bien différent. Ainsi, si, tout au long de ce travail, j’ai employé le terme artisanat 

accompagné des adjectifs domestique ou commercial c’était dans un souci de simplicité 

 476



 

puisqu’il a été utilisé dans son acceptation étymologique (artisan : celui ou celle qui exerce 

une activité manuelle). 

Quel avenir pour la vannerie en Guyane française ? 

Finalement, on ne peut que se poser la question du devenir de cette activité. Pour 

l’instant, chez les populations gardant la galette de manioc comme base de leur alimentation, 

force est de constater que les vanneries utiles au procès de manioc ont encore de beaux jours 

devant elles. Mais, si un jour ces populations abandonnaient l’utilisation de cette ressource, à 

En tous les cas, l’activité vannière de Guyane change, sa commercialisation tenant une 

place de plus en plus grande. Si l’on considère qu’aujourd’hui comme hier, les vanneries, de 

par leurs multiples implications dans divers champs sociaux, participent intimement de 

l’identité de tous ces peuples, leur commercialisation pourrait, en plus d’un intérêt 

économique évident, contribuer plus globalement à préserver leur identité. Certes, ne nous 

cachons pas que la perpétuation des traditions vannières créole et aluku semble bien 

compromise, la vannerie créole étant destinée au mieux à participer d’un folklore rappelant 

une époque rurale révolue. Mais chez les six ethnies amérindiennes, si la vannerie s’est 

maintenue - avec les savoirs techniques qui lui sont liés mais également ses mythes et ses 

représentations sociales - c’est bien parce qu’elle relève à différents niveaux de l’ethos même 

de ces peuples. On peut, sur cette base, considérer la vannerie des Amérindiens de Guyane 

comme un complexe culturel. En effet, en plus de son rôle utilitaire, elle engendre du lien 

social et joue un rôle important en tant que marqueur ethnique. De plus, les motifs qui 

l’ornent sont des supports de la mémoire collective permettant de rattacher les communautés à 

leur passé (mythes) et à leur espace primordial (surnature).  

Cet artisanat entièrement confectionné avec du végétal est aussi le fruit d’un usage et 

d’une connaissance fine de la nature et des plantes. Car n’oublions pas que la vannerie en tant 

qu’artisanat utile, social et symbolique est intimement liée à la matière première utilisée, tout 

particulièrement l’arouman, plante emblématique. Ainsi, la vannerie entretient des relations 

dans tous les domaines de ces sociétés, et en la revalorisant c’est tout un patrimoine culturel 

ainsi qu’une connaissance et une pratique de la nature qui seront en même temps réaffirmés. 

On peut en effet considérer qu’en Guyane comme dans d’autres parties de l’Amérique “basket 

making, food and language are seen as most important for judging native identity” 

(McMullen, 1992: 27). 

 

 

 

 477



 

coup sûr l’essentiel de la vannerie domestique disparaîtrait avec elle. En effet, à part les objets 

liés au manioc amer, la majeure partie du fantastique éventail de formes que tressaient les 

vanniers guyanais n’est déjà plus utilisée. Au mieux, elles ne sont produites que pour être 

vendues. Or ces formes, principalement des contenants comme des paniers, corbeilles, coffres 

ou coffrets, sont parmi les plus fines vanneries de ces peuples et sont également pour la 

plupart d’entre elles ornées de motifs très élaborés. Ces objets constituent les pièces de choix 

d’un artisanat d’art de qualité ; leur vente, commencée depuis quelques décennies surtout via 

Caway et Yepe et poursuivie depuis 2005 par Gadecoop, permet, au moins à court terme, la 

préservation de leur savoir-faire. Paradoxalement, comme je l’ai avancé plus haut, certaines 

de ces vanneries d’origine palikur ou kali’na ne sont que très peu, voire pas du tout, proposées 

à la vente. Or, ce sont sur ces pièces que l’artisan pourrait obtenir une plus-value intéressante. 

Aussi vais-je dresser le même constat que B. Ribeiro (1989 : 138) : “we come to the 

conclusion that the change in the mode of production, due to the insertion of indigenous 

societies into the regional economy has caused the indigenous artistic manifestations and 

their symbolic concurrents to disappear or to be drastically altered. Under these 

circumstances, we foresee that the aesthetics of the indigenous material culture can only 

persist, and even develop itself, in so far as the artistically oriented foreign buyer will give it 

its due value and retribution”. 

Dans le contexte actuel où l’on évoque la valorisation des savoirs et savoir-faire 

locaux350, prônée par la Convention sur la diversité biologique comme moyen de conservation 

de la biodiversité (Pinton et Grenand, 2007), la commercialisation de la vannerie en tant 

qu’artisanat tirant sa matière première de la nature peut non seulement participer à revaloriser 

des savoir-faire mais également être un moyen de tirer profit de la biodiversité guyanaise tout 

en la préservant. 

En effet, une commercialisation de qualité peut permettre de conserver une partie des 

techniques, formes et motifs de vannerie tout en utilisant parcimonieusement la ressource 

végétale. Il faudra veiller à ce que la future organisation de la filière vente de vannerie ou plus 

largement d’artisanat mette sur le marché des objets de qualité en jouant sur le créneau de 

l’artisanat d’art, donc avec un faible volume de production car si la ressource ne risque pas 

d’être mise en péril si l’exploitation est raisonnée et contrôlée, il n’en va pas de même dans le 

cas d’un artisanat de masse. Celui-ci risque non seulement d’entraîner de facto une baisse de 
                                                 
350 La notion de savoir local me semble plus pertinente que celle de savoir traditionnel car « le qualificatif de 
traditionnel sous-entend des situations d’exclusivité, d’identité et de profondeur historique de moins en moins 
aisées à saisir. Le qualificatif de local renvoie d’abord à une échelle d’observation et à un ancrage territorial » 
(Pinton et Grenand, 2007). 

 478



 

la qualité mais également de nuire à la ressource. D’ailleurs je ne pense pas qu’il y ait une 

place pour de la vannerie de mauvaise qualité vendue à bas prix et produite sur place. En 

effet, comme je l’ai pointé du doigt dans le chapitre 7, la concurrence des pays voisins 

(Surinam et Brésil), possédant un niveau de vie bien moindre que la Guyane - incluse dans la 

zone euro, ne l’oublions pas - ne permettrait pas aux vanniers guyanais s’engageant dans ce 

créneau de survivre. Pour ce type d’artisanat, les commerçants s’approvisionnent déjà de plus 

en plus au Brésil. De plus, le marché de l’artisanat en Guyane n’étant pas conséquent, la 

production massive de vanneries de pacotille le saturerait vite. Par contre, le créneau d’une 

commercialisation d’un artisanat d’art de qualité comme l’a lancé Caway et comme le 

perpétue Gadecoop peut être un moyen de procurer des revenus à des artisans qualifiés tout en 

préservant un savoir-faire et une pratique de la nature. Comme l’ont souligné différents 

auteurs (Farrer, 1992: 78; Hémond, 2003), il existe un indéniable attrait des touristes et 

collectionneurs aisés pour l’authenticité et la garantie d’un artisanat, en l’occurrence ici la 

vannerie, confectionné par des populations considérées comme « traditionnelles » ou du 

moins « authentiques ». C’est d’ailleurs cette clientèle que privilégient les boutiques à 

« souvenirs authentiques » et la coopérative Gadecoop décrites dans le chapitre 7. Cette 

dernière structure s’inscrit plus particulièrement dans une démarche de commerce éthique 

accompagnant ainsi une réflexion plus globale commencée en Guyane depuis le colloque de 

2002 « Recherche et valorisation des produits de la forêt : quelle démarche équitable ? » 

(Fleury et Moretti, 2006). Cette démarche sous-entend  que la valorisation des savoirs locaux 

doit être avant tout culturelle plutôt qu’économique et que, dès l’élaboration des projets et lors 

de la mise en place de filières économiques, les communautés locales doivent être parties 

prenantes (Fleury et al., 2003). Si la voie équitable semble bien une voie à suivre afin de 

valoriser un artisanat de qualité soucieux d’un impact minime sur la ressource, il n’empêche 

que la législation pose toujours problème. J’ai évoqué plus haut le décalage existant entre la 

loi encadrant le travail d’un artisan en France et les réalités socio-économiques des artisans 

vanniers de Guyane, tous pluriactifs et pas toujours possesseurs d’une carte d’identité 

française. De deux choses l’une, soit la permissivité existant continue d’être appliquée et 

l’achat à des associations continue d’être le seul moyen de valider un commerce largement 

inscrit dans l’informalité, soit la Chambre des Métiers de Guyane essaie de mettre au point un 

statut d’artisan pluriactif adapté aux réalités guyanaises. En effet, même si certains vanniers 

deviennent des spécialistes de leur art, tous conservent de multiples activités de production 

traditionnelles telles que la chasse, la pêche ou l’agriculture.  

 479



 

Cependant, le marché à lui seul ne va pas sauver cette activité, la prise de conscience 

identitaire préalable de ces peuples semblant bien primordiale. Car sans motivations réelles 

des acteurs dépositaires de ces savoir-faire et leur implication à tous les niveaux de 

l’organisation de la filière, il ne peut y avoir maintien viable des pratiques. D’ailleurs plus 

largement le revivalisme d’une pratique artisanale doit s’inscrire dans une réappropriation 

culturelle et identitaire comme la langue ou la politique (Green, 1992: 15). Et c’est sûrement 

par une prise de conscience des jeunes générations que passera ce revivalisme, certains 

anciens étant bien souvent désabusés, considérant que les jeunes ne savent plus rien, qu’ils 

sont fainéants351 … alors même que certains membres de la nouvelle génération prennent 

conscience de la déperdition que connaît leur culture. 

                                                

Or aujourd’hui, on assiste à la fois à la transformation de cette activité mais également 

à sa persistance et s’il est indéniable que la population maîtrisant ce savoir est vieillissante, et 

que certains jeunes se détournent de la vannerie, il n’empêche qu’elle est toujours valorisée. 

D’ailleurs, n’ai-je pas entendu à plusieurs reprises dans la bouche de jeunes originaires de 

différentes communautés amérindiennes, du littoral comme de l’intérieur, une certaine 

admiration envers des vanniers confirmés ? Ces jeunes hommes les considèrent comme de 

véritables « Indiens », montrant par là que leur propre identité amérindienne passe toujours 

par la maîtrise de cet artisanat. Aujourd’hui, dans un contexte où il se crée un décalage 

croissant entre les générations, les jeunes partagent de moins en moins de connaissances avec 

leurs aînés. De par la scolarisation obligatoire et l’entrée dans un mode de vie au contexte 

économique très différent, les jeunes vivent dans un monde les éloignant de ce que leurs aînés 

ont toujours connu. La vannerie ne pourrait-elle pas participer à permettre à cette jeunesse de 

se réapproprier une partie de la culture de leurs parents ? Ainsi, cette réappropriation par les 

jeunes pourrait être un facteur d’insertion dans la société guyanaise contemporaine (Fleury et 

Moretti, 2002, 2006) et en même temps un moyen de renouer avec une certaine fierté 

culturelle. Car soyons franc, les jeunes amérindiens ne participent toujours pas pleinement à 

la société guyanaise contemporaine, étant parfois même franchement marginalisés. Nuançons 

cependant : les jeunes de la côte le sont beaucoup moins que ceux de l’intérieur, ces derniers 

étant majoritairement déconnectés et même mis de côté de la vie de la région. Il n’empêche 

que c’est,  je pense, en maîtrisant les savoirs de ces deux mondes se côtoyant que la jeune 

génération arrivera à transcender les graves problèmes qu’elle traverse actuellement (suicide, 

toxicomanie, alcoolisme, désœuvrement, violence…). Et la revalorisation de leur culture ne 

 
351 Ces jugements sévères masquent souvent leur propre incapacité à s’adapter au monde extérieur. De 
conservateur à réactionnaire, il n’y a bien souvent qu’un pas à franchir. 

 480



 

pourra que leur permettre de se réaffirmer même si, bien sûr, une scolarisation adaptée reste 

une condition sine qua non pour que ces jeunes puissent  d’une part assimiler les rudiments 

permettant de vivre dans le monde contemporain, de l’autre reconsidérer certaines notions de 

la culture de leur peuple. Et, je crois, la revalorisation de la vannerie, englobant avec elle tout 

une pratique du monde et de la nature, peut participer – on voudra me pardonner ce jeu de 

mots - à tresser des liens dans un monde où les populations rurales de Guyane ne doivent plus 

être laissées de côté et être traitées avec respect. Car « il faut beaucoup d’égocentrisme et de 

naïveté pour croire que l’homme est tout entier réfugié dans un seul des modes historiques ou 

géographiques de son être, alors que la vérité de l’homme réside dans le système de leurs 

différences et de leurs communes propriétés » (Lévi-Strauss, 1962: 297). 

 

 

Quelques perspectives de recherches… 

 

J’en aurai terminé lorsque j’aurai introduit quelques perspectives de recherches, fruits 

des réflexions menées durant ce travail de thèse. Entrant par la porte étroite de la vannerie j’ai 

pu me rendre compte que cette thématique permettait de toucher à la société toute entière, de 

comprendre comment tous les domaines de la vie des Amérindiens de Guyane sont 

interconnectés. Etudier la vannerie peut sembler de prime abord trivial et n’offrir que peu de 

matériaux pour une thèse d’ethnologie mais je crois avoir prouvé le contraire. Deux points 

importants attirent ainsi mon attention à l’issue de ces années passées à étudier la vannerie : 

l’importance, toujours actuelle, des motifs comme facteur identitaire et culturel mais 

également l’importance de continuer à approfondir l’étude de la culture matérielle et des 

savoirs naturalistes pour mieux comprendre les sociétés. 

Ainsi, il me semblerait intéressant d’initier une étude comparative portant sur le 

répertoire graphique des Amérindiens de Guyane française sans les déconnecter bien sûr du 

contexte plus large de l’aire culturelle de Plateau des Guyanes mais également des régions 

limitrophes brésiliennes. Car toute étude ethnologique de la Guyane, carrefour des rencontres 

de peuples karib, arawak et tupi-guarani, ne peut s’appréhender sans profondeur historique ni 

ampleur géographique. Dans le cadre de la valorisation des savoirs et savoir-faire des peuples 

autochtones et des réflexions menées sur les savoirs immatériels, l’iconographie est un 

domaine méritant une approche ethnologique comparative à une échelle régionale. 

Récemment d’ailleurs, en 2003, les « expressions orales et graphiques des Wayãpi » du Brésil 

 481



 

ont été proclamées patrimoine culturel immatériel de l’humanité pas l’Unesco352. On 

reconnaît ainsi les expressions graphiques de ces peuples au même titre que les chefs 

d’œuvres des autres continents. Cependant si, en ce qui concerne l’iconographie de la 

vannerie de Guyane française, j’ai montré comment une part non négligeable de ces corpus 

était propre à chaque culture, il n’empêche que nombre de ces motifs sont partagés ou 

procèdent d’une même origine ; ce qui nous entraîne dans le domaine délicat des droits de 

propriété intellectuelle. En tout cas, j’estime qu’il est temps de réfléchir globalement sur ce 

patrimoine iconographique commun aux Guyanes afin d’appréhender ses significations et son 

importance identitaire mais aussi d’opérer des rapprochements entre les corpus 

iconographiques ornant différents supports (vannerie, poterie, calebasse, corps…). Car, chez 

les Palikur, par exemple, les motifs décorant les vanneries, domaine masculin, connaissent 

nombre de similitudes avec ceux portés sur les calebasses, domaine féminin. Là encore 

l’étude de l’iconographie peut permettre de réfléchir à un niveau plus large sur le partage du 

savoir entre les genres. Pour continuer dans le contexte particulier de la Guyane, la 

valorisation et la reconnaissance de ce patrimoine graphique me semblent très importantes 

non seulement dans un cadre patrimonial mais également dans celui d’une affirmation 

identitaire et d’une reconnaissance des savoirs autochtones de plus en plus mises en avant. 

D’ailleurs, ce sont les peuples eux-mêmes qui sont aujourd’hui demandeurs d’études 

s’attachant à répertorier l’état de leurs connaissances afin de mieux les préserver et les 

valoriser. 

                                                

Dans une même démarche, une production matérielle comme la plumasserie mériterait 

également une étude comparative, au moins à l’échelle de la Guyane française. Ayant effleuré 

ce domaine avec les vanneries portant plumes, je me suis rendu compte que l’art de la plume 

des Wayana, des Palikur, et des Wayãpi dans une moindre mesure, possède encore des 

connaisseurs, et à l’instar de la vannerie, connaît des liens multiples et profonds avec leur 

identité. Il pourrait donc être intéressant de mener une étude sur ces objets liés à tout un 

réseau complexe de significations touchant le cœur même de ces cultures. 

Enfin, pour finir, j’aimerais évoquer un dernier point, celui du savoir ethnobotanique 

des Amérindiens teko. En effet, si plusieurs études se sont intéressées à l’ethnobotanique 

wayãpi, wayana, palikur, créole, ou kali’na, aucune, du moins publiée, n’a été consacrée à ce 

peuple tupi-guarani. Et, il me semble bien qu’il existe une urgence à recueillir ce patrimoine 

 
352 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?topic=mp&cp=BR#top
 
 

 482



 

lié à la nature étant donné que de plus en plus ce savoir s’hybride avec les savoirs 

ethnobotaniques wayana et wayãpi. Il y aurait d’ailleurs une étude comparative intéressante à 

mener sur les modalités d’interpénétration de ces connaissances ethnobotaniques entre à la 

fois les Wayana et les Teko et ces derniers et les Wayãpi. 

Tous ces projets s’inscrivent dans une démarche plus générale questionnant la place 

des savoirs locaux dans un monde tendant de plus en plus à s’uniformiser entraînant de facto 

la disparition ou du moins l’amoindrissement des connaissances particulières et spécifiques de 

tous ces peuples ayant un long passé et une fine compréhension de ces milieux forestiers 

complexes et fragiles. 

 483



 

 

 

 484



 

Bibliographie 

 
Abbeville, C., ([1632] 1975). Historia da Missão dos Padres Capuchinhos na Ilha do 
Maranhão e terras circunvizinhas. Belo Horizonte, Livraria Itatiaia. 

  

  

  

Anderson, A. B. et M. J. Balick, (1988). "Taxonomy of the Babassu Complex." Systematic 
Botany 13 (1): 32-50. 

Anonyme de Carpentras, ([1620] 1990). Un flibustier français dans la mer des Antilles 1618-
1620. Paris, Seghers. 

  
Athayde, S. F. d., (2003). Knowledge transmission and change in Kaiabi (Tupi-Guarani) 
basketwork, Southern Amazonian Region, Brazil. Canterbury, University of Kent, Msc, 61 p. 

  
Adam De Bauve, E. et P. Ferré, (1833). "Voyage dans l'intérieur de la Guyane." Bulletin de la 
Société de Géographie 126, 127: 201-283. 
  
Adovasio, J. M., (1977). Basketry technology: a guide to identification and analysis. Chicago, 
Aldin Manuals on Archeology. 

Ahlbrinck, W., ([1931] 1956). Encyclopaedie der Karaïben. Amsterdam, Verhondelingen der 
Köninklijke Akademie von wetenschappen, traduction française, Paris, Institut Géographique 
National. 

Alorge, L. et O. Ikor, (2003). La fabuleuse odyssée des plantes: les botanistes voyageurs, les 
jardins des plantes, les herbiers. Paris, J. C. Lattès. 

Amselle, J.-L. et E. M'Bokolo, (1985). Au coeur de l'ethnie: ethnies, tribalisme et Etat en 
Afrique. Paris, La Découverte. 
  
Andel, T. V., (2000a). Non-Timber forest products of the north-west district of Guyana (part 
I). Georgetown, Tropenbos-Guyana serie 8B. 
  
Andel, T. V., (2000b). Non-Timber forest products of the north-west district of Guyana (part 
II). Georgetown, Tropenbos-Guyana serie 8B. 
  

  
Anderson, R. L., (1979). Art in Primitive Societies. Englewood Cliffs, Prentice-Hall. 
  
Andersson, L., (1977). "The genus Ischnosiphon (Marantaceae)." Opera botanica 43: 1-114. 
  

  
Arnold, J. E. M. et M. R. Perez, (1996). Framing the issues relating to Non Timber Forest 
Products research. Current issues in Non Timber Forest Products research. M. R. Perez et J. 
E. M. Arnold, Bogor, CIFOR: 1-18. 

  
Athayde, S. F. d., G. M. d. Silva, J. Kaiabi, M. Kaiabi, H. Rocha De Souza, K. Ono et E. M. 
Bruna, (2006). "Participatory research and management of Arumã (Ischnosiphon gracilis 

 485



 

[Rudge] Köern., Marantaceae) by the Kaiabi people in the brazilian Amazon." Journal of 
Ethnobiology 26 (1): 36-59. 
  
Aubertin, C., (1996). L’occupation de l’Amazonie: des drogues du sertão à la biodiversité. La 
forêt en jeu: l’extractivisme en Amazonie centrale. L. Emperaire, Paris, ORSTOM: 19-26. 
  
Bahuchet, S., (2000a). La forêt matière. Les peuples des forêts tropicales aujourd’hui, vol. II: 
Une approche thématique. S. Bahuchet, P. deMaret, R. Ellen et P. Grenand, Bruxelles, APFT, 
II: 135-156. 
  

Balée, W., (1994). Footprints of the forest, Ka'apor ethnobotany: the historical ecology of 
plant utilization by an amazonian people. New York, Columbia University Press. 

  

  

Barrère, P., (1741). Essai sur l'histoire naturelle de la France équinoxiale. Paris, Piget. 

  

Bahuchet, S., (2000b). Les systèmes de production des peuples forestiers. Les peuples des 
forêts tropicales aujourd’hui, vol. II: Une approche thématique. S. Bahuchet, P. deMaret, R. 
Ellen et P. Grenand, Bruxelles, APFT, II: 43-63. 
  
Baldus, H., (1970). Tapirapé: tribo tupi no Brasil Central. São Paulo, Companhia Editoria 
Nacional. 
  

  
Balfet, H., (1952). "La vannerie: essai de classification." L'anthropologie 56: 259-280. 
  
Balfet, H., (1967). L'artisanat. L'organisation de la planète. L'aventure humaine. 
Encyclopédie des sciences de l'Homme, Paris, Edition de la Grande Batalière SA, 2: 83-93. 

Balick, M. J., (1984). "Ethnobotany of Palms in the Neotropics." Advances in economic 
botany (1): 9-23. 
  
Barone, E. V., K. Sarge et D. Massemin, (2002a). La tradition céramique amérindienne: 
pratiques techniques et symboliques pour une valorisation artisanale au sein du futur parc. 
Cayenne, Mission pour la Création du Parc de la Guyane, 36 p. 

Barone, E. V., K. Sarge, D. Massemin et G. Gaspard, (2002b). La céramique amérindienne 
dans le passé: analyse raisonnée des connaissances et production d'un catalogue 
photographique sur les céramiques. Cayenne, Mission pour la Création du Parce de la 
Guyane, 107 p. 
  

  
Barrère, P., (1743). Nouvelles relations de la France équinoxiale. Paris, Piget-Damonneville 
et Durand. 

Barret éd., J., Ed. (2001). Atlas illustré de la Guyane. Cayenne, Laboratoire de Cartographie 
de la Guyane - Institut d'Enseignement Supérieur de Guyane. 
  
Beaudet, J.-M., (1997). Souffles d'Amazonie. Nanterre, Société d'ethnologie. 
  
Bellier, I., (1982). "Mai huna, les Orejones, compte rendu de missions en Amazonie 
péruvienne." Journal de la Société des Américanistes LXVIII: 213-223. 
  

 486



 

Benfoughal, T., (2007). "Production et commercialisation des vanneries dans les oasis du 
Sahara." Journal des Africanistes 77 (1): 113-142. 
  
Bennet, J. P., (1989). "Arawak-English Dictionary, with an English word-list." Archeology 
and Anthropology 6 (1,2): 72 p. 
  
Benoit, S., (2000). Henri Anatole Coudreau (1859-1899): Dernier explorateur français en 
Amazonie. Paris, L'Harmattan. 
  
Berlin, B., (1973). "Folk Systematics in Relation to Biological Classification and 
Nomenclature." Annual Review of Ecology and Systematics 4: 259-276. 
  
Berlin, B., D. E. Breedlove et P. H. Raven, (1974). Principles of Tzeltal Plant Classification. 
New York, Academic Press. 
  
Berman, M. J. et C. D. Hutcheson, (2000). "Impressions of a lost technology: a study of 
Lucayan-Taino basketry." Journal of Field Archeology 27 (4): 417-435. 
  
Berton, M. E., (1997). Les plantes médicinales chez les Amérindiens Palikur de St-Georges de 
l’Oyapock et de Macouria (Guyane Française). Paris, Paris VII, DEA, 59 p. 

Blanc, P., (2002). Etre plante à l’ombre des forêts tropicales. Paris, Nathan. 
  
Boas, F., ([1927] 2003). L'art primitif. Paris, Adam Biro. 

Bodin, G. (1824). ms. Arch. nat., Col. Guyane E10 (10), CAOM. Petit vocabulaire des 
langues Galibis et Pirious. 
  
Boichot, G., (1983). Le temps indien, une approche à travers l’étude du village Galibi de 
Bellevue en Guyane Française. Nancy, Mémoire de IIIème cycle d'architecture, 75 p. 

Boom, B. M., (1987). "Ethnobotany of the Chácobo Indians, Beni, Bolivia." Advances in 
economic botany 1-4: 74. 

  
Bertrand, B., (2006). La vannerie sauvage: initiation. Aspet, Editions de Terran. 
  
Bidou, P., (1996). "Trois mythes de l'origine du manioc (Nord-Ouest de l'Amazonie)." 
L'Homme 36 (140): 63-79. 
  
Biet, A., (1664). Voyage de la France equinoxiale en l’isle de Cayenne entrepris par les 
françois en l’année MDCLII. Paris, François Clouzier. 
  
Biocca, E., (1968). Yanoama. Paris, Plon. 
  

  
Bocquet, A. et F. Berretrot, (1989). Le travail des fibres textiles au Néolithique récent à 
Charavines (Isère), tissage, corderie, vannerie. Acte des IXème Rencontres internationales 
d'archéologie et d'histoire d'Antibes, Antibes: 113-128. 
  

  

  
Breton, R., ([1665] 1999). Dictionnaire caraïbe français. Paris, IRD-Karthala. 
  

 487



 

Butt Colson, A., (1973). "Inter-tribal trade in the Guiana highlands." Anthropologica (34): 1-
67. 
  
Caillé de Castres, M., ([1694] 2002). De Wilde ou les sauvages caribes insulaires d'Amérique, 
Conseil Général de la Martinique. 
  
Camargo, E., (2006). Recette de bière des Wayana (Guyane française, Brésil, Surinam). La 
pirogue ivre. P. Erikson, St Nicolas de Port, Musée français de la brasserie: 141-144. 
  
Camargo, E., (2007). Lieu et langue: paramètres d’identification et d’attribution du Soi et de 
l’Autre en wayana (caribe). Attitudes et pratiques linguistiques en Guyane française. I. 
Léglise et B. Migge, Paris, IRD: 169-189. 
  
Carneiro, R. L., (2000). The evolution of the tipiti: a study in the process of invention. 
Cultural evolution, contemporary viewpoints, New York, Kluwer Academic: 61-93. 
  
Caway, (1990). Caway, Culture Artisanat Wayana. Twenke, Caway, 25 p. 
  
Caway, (1994). Tarifs de l'artisanat amérindien vendu par l'association Caway. Cayenne, 
Caway, 11 p. 
  
Césard, N., (2005). "Les épreuves d'insectes en Amazonie." Anthropozoologica 40 (2): 55-80. 
  
Chalifoux, J.-J., (1998). "Chamanisme et couvade chez les Galibi de la Guyane française." 
Anthropologie et Sociétés 22 (2): 99-123. 
  
Chapuis, J., (2001). "Du végétal au politique: étude des plantes à pouvoir chez les Indiens 
Wayana du Haut-Maroni." Journal de la Société des Américanistes (LXXXVII): 113-136. 
  
Chapuis, J., (2003). "Le sens de l’histoire chez les indiens Wayana de Guyane: une 
géographie historique du processus de « civilisation »." Journal de la Société des 
Américanistes LXXXIX (1): 187-209. 
  
Chapuis, J. et J. Hurault, (2000). Les Wayana: une entrée fulgurante dans la modernité. Les 
peuples des Forêts Tropicales Aujourd’hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. APFT, Bruxelles, 
APFT, IV: 336-350. 
  
Chapuis, J. et H. Rivière, (2003). Wayana eitoponpë: (une) histoire (orale) des indiens 
Wayana. Guyane, Ibis Rouge. 
  
Chaumeil, J.-P., (2000). Voir, savoir, pouvoir, le chamanisme chez les Yagua de l'Amazonie 
péruvienne. Genève, Georg. 
  
Chernela, J. M., (1992). "Social Meaning and Material Transaction: The Wanano-Tukano of 
Brazil and Colombia." Journal of Anthropological Archeology (11): 111-124. 
  
Chippaux, J.-P., (1986). Les serpents de la Guyane française. Paris, Editions de l'ORSTOM. 
  
Clastres, P., (1966). "L'Arc et le Panier." L'Homme 6 (2): 13-31. 
  

 488



 

Clastres, P., (1972). Chronique des Indiens Guayaki. Paris, Plon. 
  
Cognat, A., (1967). J'ai choisi d'être Indien. Paris, L'Harmattan. 
  
Cognat, A., (1977). Antecume ou une autre vie. Paris, Robert Laffont. 
  
Collomb, G., (1999). "Entre ethnicité et national: A propos de la Guyane." Socio-
Anthropologie, Passages (6): [en ligne], mis en ligne le 15 janvier 2003, URL: 
http://socioanthropologie.revues.org/document113.html. 

Collomb, G., (2003). "Réflexions sur un “style ethnique”: la céramique kali’na du littoral 
oriental des Guyanes." Journal de la Société des Américanistes LXXXIX (1): 129-160. 

  

  
Collomb, G., (2000). "Identité et territoire chez les Kali'na à propos d'un récit du retour des 
morts." Journal de la Société des Américanistes (LXXXVI): 149-168. 
  

  
Collomb, G., Ed. (2006). Les Indiens de la Sinnamary, Journal du père Jean de la Mousse en 
Guyane (1684-1691). Paris, Chandeigne. 
  
Collomb, G. et E. Taladoire, (2001). "Note sur quelques collections amérindiennes de Guyane 
dans les musées français." Revue du Louvre, La revue des musées de France (5): 72-78. 
  
Collomb, G. et F. Tiouka, (2000). Na’na Kali’na une histoire des Kali’na en Guyane. Petit 
Bourg, Guadeloupe, Ibis Rouge. 
  
Connolly, T. J., J. M. Erlandson et S. E. Norris, (1995). "Early holocene basketry and cordage 
from Daisy Cave San Miguel Island, California." American Antiquity 60 (2): 309-318. 
  
Coomes, O. T., (2004). "Rain forest 'conservation-through-use'? Chambira palm fibre 
extraction and handicraft production in a land-constrained community, Peruvian Amazon." 
Biodiversity and Conservation (13): 351-360. 
  
Cornette, A., (1985). Etude statistique et comparative des styles céramiques de la Guyane. 
11ème congrés international d'archéologie de la Caraïbe, Puerto Rico. 
  
Couchili, T., D. Maurel et E. Navet, (1994). Contes des Indiens Emerillon. Maripasoula, 
Conseil International de la Langue Française. 
  
Coudreau, H., (1893). Chez nos Indiens: Quatre années dans la Guyane Française, 1887-
1891. Paris, Hachette. 
  
Cousseau, J. M., (1999). Valoriser l’artisanat du bois chez les Noirs-Marrons de Guyane: un 
défi technico-économique ou juridico-politique? Montpellier, Montpellier, Mémoire de fin 
d’étude du DITARC, 94 p. 
  
Cremers, G. et M. Hoff, (2003). Guide de la flore des bords de mer de Guyane française, IRD 
éditions. 
  
Cresswell, R., (1996). Technologie culturelle. Encyclopédie Universalis: 135-140. 

 489



 

Crevaux, J., ([1883] 1993). Le Mendiant de l'Eldorado. Paris, Payot. 

Dark, P. J. C., (1954). Bush negro art: an african art in the Americas. London, Alec Tiranti. 

Davy, D., (2002). La vannerie et l'arouman, Ischnosiphon spp., chez les Palikur du village 
Kamuyene (Guyane française): étude ethnobotanique d'une filière commerciale. Orléans, 
Université d'Orléans, DEA, 124 p. 

  

  

  

  
Davy, D., (2006). L’artisanat de vannerie dans les communes du sud guyanais: état des lieux 
ethnoécologique et socio-économique. Rapport final, Mission pour la Création du Parc de la 
Guyane, 124 p. 
  
Davy, D., (2008 à paraitre). "Aroumans (Ischnosiphon spp., Marantaceae), vannerie et 
symbolisme en Guyane française." British Archeological Revue N° spécial. 

Davy, D. et M. Fleury (2005). L'artisanat traditionnel guyanais, de la connaissance à la 
valorisation: l'exemple de la vannerie. Colloque International sur les Ecosystèmes  Forestiers 
des Caraïbes. Fort de France, Martinique. 
  
de Goeje, C. H., (1910). Etudes linguistiques caraïbes. Amsterdam, Johannes Müller. 
  
de Goeje, C. H., (1941). "De Oayana Indianen." Bijdragen tot de Taal, Land en Volkenkunde 
van Nederland Indië 100: 48, traduction française, Paris, Institut Géographique National. 

Defilipps, R. A., (1992). The history of  Non Timber Forest Products from Guianas. 
Sustainable harvest and marketing of rain forest products. M. Plotkin et L. Famolare, 
Washington, Island Press: 73-89. 
  

  

  
de Goeje, C. H., (1943). "Philosophy, Initiation and Myths of Indians of Guiana and adjacent 
Countries." International archiv für ethnographie XLIV: 159, 1955, traduction française, 
Paris, Institut Géographique National. 
  
de Goeje, C. H., (1946). Etudes linguistiques caribes. Amsterdam, North-Holland Publishing 
Company. 
  
de Granville, J.-J., (1993). Les formations végétales primaires de la zone intérieure de 
Guyane. Forêt guyanaise, gestion de l'écosystème forestier et aménagement de l'espace 
régional, Cayenne, SEPANGUY: 21-40. 
  

Delawarde, J. B., (1938). "Les Derniers Caraïbes, leur vie dans une réserve de la Dominique." 
Journal de la Société des Américanistes XXX (1): 167-204. 
  
Delawarde, J. B., (1966). "Activités des Indiens Galibi de la Mana et d'Iracoubo (Guyane 
française)." Journal de la Société des Américanistes LV (2): 511-524. 
  
Delawarde, J. B., (1980). Promenade en Guyane avec les indiens Galibi. Paris, Tequi. 
  
Déléage, P., (2007). "Les répertoires graphiques amazoniens." Journal de la Société des 
Américanistes XCIII (1). 

 490



 

Delgrange, C., J. Demenois et J. Obstancias, (2006). Projet "Développement local durable et 
appui à l'aménagement intégré du village Balaté". Cayenne, ONF, Compte-rendu de l'action 
de sensibilisation-formation à la gestion de projets, 49 p. 
  
Descola, P., (1986). La nature domestique. Paris, De la maison des sciences de l'Homme. 
  

  

  
Dreyfus, S., (1992). "Les réseaux politiques indigènes en Guyane occidentale et leurs 
transformations aux XVIIe et XVIIIe siècles." L'Homme 32 (22): 75-98. 

Fadiman, M., (2001). "Hat weaving with Jipi, Carludovica palmata (Cyclanthaceae) in the 
Yucatan peninsula Mexico." Economic Botany 55 (4): 539-544. 

Fadiman, M. G., (2003). Fibers from the Forest: Mestizos, Afro-Ecuadorian and Chachi 
Ethnobotany of Piguigua (Heteropsis ecuadorensis, Araceae) and Mocora (Astrocaryum 

Descola, P., (2005). Par delà nature et culture. Paris, Gallimard. 
  
Désiré, G., (1994). "Le mouvement des hamacs, modèles symboliques, modèle social des 
indiens tikuna." Journal de la Société des Américanistes LXXX: 113-143. 
  
Digard, J.-P., (1979). "La technologie en anthropologie: fin de parcours ou nouveau souffle." 
L'Homme 19 (1): 73-104. 

Dole, G., (1960). Techniques of preparing manioc flour as a key to culture history in Tropical 
America. Selected Papers of the Fifth International Congress of Anthropological and 
Ethnological Sciences. A. F. C. Wallace, Philadelphia, University of Pennsylvania Press: 241-
248. 

  
Dufour, D., (1993). The bitter is sweet: a case study of bitter cassava (Manihot esculenta) use 
in Amazonia. Tropical forests, people and food: biocultural interactions and applications to 
developement. C. M. Hladik, A. Hladik, O. F. Linares et al., Paris, éditions de l'UNESCO, 13: 
575-588. 
  
Dupuy, F., (2005). "Enjeux territoriaux dans le haut Maroni." Ethnies (31-32): 62-70. 
  
Erikson éd., P., Ed. (2006). La pirogue ivre: bières traditionnelles en Amazonie. St Nicolas de 
Port, Musée français de la brasserie. 
  
Erikson, P., (1986). "Altérité, tatouage et anthropophagie chez les Pano: la belliqueuse quête 
du soi." Journal de la Société des Américanistes LXXII: 185-209. 
  
Erikson, P., (1996). La griffe des aïeux, marquage du corps et démarquages ethniques chez 
les Matis d'Amazonie. Paris, Editions Peeters. 
  
Erikson, P., (2002). "Le masque matis: matière à réflexion, refléxion sur la matière." 
L'Homme 161: 149-164. 
  
Escalante, S., C. Montaña et R. Orellana, (2004). "Demography and potential extractive use of 
the liana palm, Desmoncus orthacanthos Martius (Arecaceae), in southern Quintana Roo, 
Mexico." Forest Ecology and Management (187): 3-18. 
  

  

 491



 

standleyanum, Arecaceae) in Northwestern Ecuador. Austin, University of Texas, Ph. D., 222 
p. 

  

  

  

Fleury, M., (2000a). Dénomination et représentations des végétaux chez les Wayana et les 
Aluku. Les peuples des forêts tropicales aujourd'hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. Grenand, 
Bruxelles, APFT, IV: 292-301. 

  

  
Fanshawe, D. B., (1949). "Glossary of Arawak Names in Natural History." International 
Journal of American Linguistics 15 (1): 57-74. 

FAO, (1999). "Vers une définition harmonisée des Produits Forestiers Non Ligneux." 
Unasylva 50 (198): 63-64. 
  
Farabee, W. C., ([1924] 1967). The Central Caribs, University of Pennsylvania. 
  
Farrer, C., (1992). Those Who Lived Before. Basketmakers: Meaning and Form in Native 
American Baskets. L. Mowat, H. Morphy et P. Dransart, Oxford, Pitt Rivers Museum: 77-90. 

Fauque, P. E., ([1736] 1840). Lettre au Père de la Neuville, Oyapock, 20 septembre 1736. 
Lettres édifiantes et curieuses. M. L. Aimé-Martin, Paris, Auguste Desrez, II: 28-29. 
  
Ferraro Dorta, S., (1986). Plumaria Bororo. Suma Etnologica Brasileira: Arte India. D. 
Ribeiro, Petropolis, Vozes, III: 227-238. 
  
Fibrarte, (2003). Fibras vegetais para artesanato: técnicas de produção de fibras de Arumã, 
Cipo Ambé e Tucumã. Manaus, Fundação Vitoria Amazonica. 

Fischer, F. et I. Bradfer, (2002). "Un vase avec empreintes de vannerie à Festalemps 
(Dordogne)." Préhistoire du Sud-Ouest 2 (9): 191-196. 
  
Fleury, M., (1991). “Busi-nenge”: les Hommes-Forêt, essai d’ethnobotanique chez les Aluku 
(Boni) en Guyane française. Paris, Paris VI, Thèse de Doctorat, 357 p. 
  
Fleury, M., (1993). Food plants and cultural identity: the Boni in French Guiana and african 
memories. Tropical forests, people and food: biocultural interactions and applications to 
developement. C. M. Hladik, A. Hladik, O. F. Linares et al., Paris, Editions de l'UNESCO, 
13: 643-650. 
  

  
Fleury, M., (2000b). L'agriculture wayana: une transition viable. Les peuples des forêts 
tropicales aujourd'hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. Grenand, Bruxelles, APFT, IV: 152-161. 
  
Fleury, M. et C. Moretti, (2002). "Une démarche équitable pour la valorisation des produits 
forestiers en Guyane." Bois et forêts des tropiques 277 (3): 90-92. 
  
Fleury, M. et C. Moretti, Eds. (2006). Recherche et valorisation des produits de la forêt: 
quelle démarche équitable. Cayenne, Gadepam. 

Fleury, M., C. Moretti et D. Béreau, (2003). "Usage des ressources forestières en Guyane: de 
la tradition à la valorisation." Revue forestière française (numéro spécial): 291-306. 
  

 492



 

Fleury, M. et O. Poncy, Eds. (1998). Conserver, gérer la biodiversité: quelle stratégie pour la 
Guyane. Paris, JATBA, 60: 1-2. 

Fock, N., (1963). Wai-Wai: religion and society of an amazonian tribe. Copenhagen, The 
National Museum Danemark. 

FOIRN/ISA, (2000). Arte Baniwa cestaria de arumã. São Paulo, Federação das Organizações 
Indigenas do Rio Negro (FOIRN) e Instituto Socioambiental (ISA). 

  

  
Gentry, A. H., (1992). New Nontimber Forest Products from western south America. 
Sustainable harvest and marketing of rain forest products. M. Plotkin et L. Famolare, 
Washington D.C., Island Press: 125-136. 
  

  

  

  
Fortino, M. et A. Felicio Iniacio, (2005). Makawem, le roi des corbeaux à deux têtes. 
Cayenne, CRDP Guyane. 
  
Freytag, J. D., (1824). Mémoires. Paris, Nepveu. 
  
Frikel, P., (1973). Os Tiriyó: seu sistema adaptativo. Hannover, Kommissionsverlag 
Münstermann-Druck KG. 
  
Froger, S., (1698). Relation du voyage de M. De Gennes au détroit de Magellan, Brésil, 
Cayenne et isles Antilles. Paris, Michel Brunet. 
  
Gallois, D., (2002). Kusiwa: pintura corporal e arte grafica wajãpi. Rio de Janeiro, Museu do 
Indio- FUNAI. 

Gallois, D. T., (1986). Migração, guerra e comércio: os Waiãpi na Guiana. São Paulo, 
FFLCH/USP. 
  
Gannier, O., (1996). "A la découverte d'indiens navigateurs." L'Homme 36 (138): 25-63. 
  
Gazin-Schwartz, A., (2001). "Archeology and folklore of material culture, ritual, and 
everyday life." International Journal of Historical Archeology 5 (4): 263-280. 
  
Geary, C., (1987). "Basketry in the Aghem-Fungom Area of the Cameroon Grassfields." 
African Arts 20 (3): 42-53. 
  
Geertz, C., (1986). Savoir local, savoir global: les lieux du savoir. Paris, PUF. 

Géraud, M.-O., (1993). "La production du discours identitaire chez les Hmong de Guyane 
française." Cahier des Sciences Humaines 29 (4): 731-746. 
  
Gerdes, P., (2000). Le cercle et le carré: créativité géométrique, artistique et symbolique de 
vannières et vanniers d’Afrique, d’Amérique, d’Asie et d’Océanie. Paris, L'Harmattan. 
  
Gillin, J., (1936). "The Barama River Caribs of British Guiana." Paper of the Peabody 
Museum of Archeology and Ethnology 14 (2). 
  

 493



 

Gillin, J., (1948). Tribes of the Guianas. Handbook of South America Indians Vol. III: The 
tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian Institution, Bulletin 143: 799-
860. 
  
Godelier, M., ([1982] 1996). La production des grands hommes. Paris, Flammarion. 

Gosselain, O. P., (1999). "Poterie, société et histoire chez les Koma Ndera du Cameroun." 
Cahier d'études africaines 153 (XXXIX-1): 73-105. 
  
Goupy des Marets (Fin du XVIIe siècle). Voyage de Goupy des Marets aux Iles D'Amérique 
et aux côtes d'Afrique en 1675 et 1676, puis 1687 à 1690. Manuscript. 

Grébert, R., (2001). Regard sur les Amérindiens de Guyane française et du territoire de l'Inini 
en 1930. Cayenne, Ibis Rouge. 
  

  

  
Gomez Diaz, J. A., (1996). Etude ethnobotanique de trois communautés indigènes Embera 
dans l'Atrato medio antioquéno-Colombie. Montpellier, Université de Montpellier II, Thèse 
de Doctorat, 207 p. 
  

  
Goury, L. et B. Migge, (2003). Grammaire du nengee: introduction aux langues aluku, 
ndyuka et pamaka. Paris, IRD. 
  
Gow, P., (1999). "Piro designs: painting as meaningful action in an Amazonian lived world." 
The Journal of the Royal Anthropological Institute 5 (2): 229-246. 
  
Graburn, N. H. H., (1976). Introduction: Arts of the Fourth World. Ethnic and Tourist Arts: 
Cultural Expressions from the Fourth World. N. H. H. Graburn, Berkeley, University of 
California Press: 1-32. 
  

Green, R., (1992). Red Earth People and Southeastern Basketry. Basketmakers, Meaning and 
Form in Native American Baskets. L. Mowat, H. Morphy et P. Dransart, Oxford, Pitt Rivers 
Museum: 11-17. 

Grenand, F., (1982a). Et l’Homme devint Jaguar: univers imaginaire et quotidien des indiens 
wayãpi de Guyane. Paris, L'Harmattan. 
  
Grenand, F., (1982b). "Le problème de l'enseignement du français en milieu tribal de 
Guyane." Bulletin d'information du CENADOOM, dossier enseignement et formation 
professoral 66: 19-26. 
  
Grenand, F., (1984). "La longue attente ou la naissance à la vie dans une société tupi (Wayãpi 
du haut Oyapock, Guyane française)." Bulletin de la Société Suisse des Américanistes (48): 
13-27. 
  
Grenand, F., (1989). Dictionnaire wayãpi-français. Paris, Peeters SELAF. 
  
Grenand, F., (1993). Bitter manioc in the lowlands of tropical America: from myth to 
commercialization. Tropical forests, people and food: biocultural interactions and 
applications to developement. C. M. Hladik, A. Hladik, O. F. Linares et al., Paris, Editions de 
l'UNESCO, 13: 447-462. 

 494



 

  
Grenand, F., (1995a). Introduction, Transition culturelle: des tracasseries quotidiennes aux 
enjeux symboliques. Transitions plurielles: exemples dans quelques sociétés des Amériques. 
F. Grenand et V. Randa, Paris, Peeters: 11-22. 
  
Grenand, F., (1995b). "Le voyage des mots, logique de la nomination des plantes: exemples 
dans des langues tupi du Brésil." Cahier du LACITO, Revue d'ethnolinguistique (7): 23-42. 
  
Grenand, F., (1996a). Cachiri: l'art de la bière de manioc chez les Wayãpi de Guyane. 
Cuisines, reflets de sociétés. B.-B. M.C. et F. Cousin, Paris, Editions Sépia, Musée de 
l'Homme: 326-345. 
  
Grenand, F., (1996b). Ethnologie et linguistique à la croisée des chemins. Paris, Paris V-
Sorbonne, Thèse HDR, 140 p. 
  
Grenand, F., (1996c). Préparer et consommer le manioc chez les Wayãpi de Guyane. 
Histoires de cuisines. F. Cousin, Paris, Editions Musée de l'Homme: 14-16. 
  
Grenand, F., (2000). Quelle scolarité pour quels élèves? Les peuples des forêts tropicales 
aujourd'hui, Vol. II: Une approche thématique. P. APFT, Bruxelles, II: 467-488. 

Grenand, F. et P. Grenand, (2005). "Trente ans de luttes amérindiennes." Ethnies (31-32): 
132-163. 
  
Grenand, F., P. Grenand et J.-M. Hurault, (1998). Indiens de Guyane: Wayana et Wayãpi de 
la forêt. Paris, Editions Autrement. 

Grenand, F. et C. Haxaire, (1977). "Monographie d'un abattis wayãpi." Journal d'Agriculture 
Traditionnelle et de Botanique Appliquée XXIV (4): 285-310. 

  
Grenand, F. et P. Grenand, (1987). "La côte de l'Amapà, de la bouche de l'Amazone à la baie 
de l'Oyapock, à travers la tradition orale Palikur." Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi 
3 (1): 1-77. 
  
Grenand, F. et P. Grenand, (1998a). Galibi. Dictionnaire des Peuples Sociétés d'Afrique, 
d'Amérique, d'Asie et d'Océanie. J.-C. Tamisier, Paris, Larousse: 102. 
  
Grenand, F. et P. Grenand, (1998b). Wayana, Wayãpi. Dictionnaire des Peuples Sociétés 
d'Afrique, d'Amérique, d'Asie et d'Océanie. J.-C. Tamisier, Paris, Larousse: 340-341. 
  
Grenand, F. et P. Grenand, (2004). Extension des zones de droit d'usage. Cayenne, Mission 
Pour la création du Parc de Guyane, 5 p. 
  

  

  
Grenand, F. et O. Renault-Lescure, (1990). Pour un nouvel enseignement en pays 
Amérindien: Approche culturelle et linguistique. Cayenne, ORSTOM. 
  
Grenand, P., (1980). Introduction à l’étude de l’univers Wayãpi: ethnoécologie des indiens du 
Haut-Oyapock (Guyane-française). Paris, SELAF. 
  

 495



 

Grenand, P., (1982). Ainsi parlait nos ancêtres. Essai d'ethnohistoire wayãpi. Paris, Editions 
ORSTOM. 
  
Grenand, P., (1992). The use and cultural signifiance of the secondary forest among the 
Wayãpi indians. Sustainable harvest and marketing of rain forest products. M. Plotkin et L. 
Famolare, Washington D.C., Island Press: 27-40. 
  
Grenand, P., (1995). De l'arc au fusil: Un changement technologique chez les Wayãpi de 
Guyane. Transitions plurielles: exemples dans quelques sociétés des Amériques. F. Grenand 
et V. Randa, Paris, Peeters: 23-53. 
  
Grenand, P., Ed. (2000). Programme APFT: Volume Régional Caraïbes. Bruxelles, 
Programme APFT. 
  

Grenand, P. et M.-F. Prévost, (1994). "Les plantes colorantes utilisées en Guyane française." 
Journal d'Agriculture Traditionnelle et de Botanique Appliquée XXXVI (1): 139-172. 
  

Grillet, R. P. et R. P. Bechamel, (1698). A journal of the travels of John Grillet and Francis 
Béchamel into Guiana in the year 1674. London, Samuel Buckley. 

Grupioni, L. d. b., R. Polo Müller et C. Barreto, Eds. (2005). Brésil Indien. Paris, Réunion des 
Musées Nationaux. 

  

Hames, R. B. et I. L. Hames, (1976). "Ye'kwana basketry: it's cultural context." 
Anthropologica 44: 3-58. 

Grenand, P., Ed. (2002). La chasse en Guyane aujourd’hui: vers une gestion durable? 
Silvolab Guyane. 
  
Grenand, P., (2006). Que sont devenus les Amérindiens de l'Approuague? Réflexions autour 
d'une histoire peu documentée. L'histoire de la Guyane, depuis les civilisations 
amérindiennes. S. Mam Lam Fouck et J. Zonzon, Matoury [Guyane], Ibis Rouge: 105-126. 
  
Grenand, P., C. Moretti, H. Jacquemin et M.-F. Prévost, (2004). Pharmacopées 
traditionnelles en Guyane: Créoles, Wayãpi, Palikur. Paris 
  

Grenand, P., M. Sauvaire, F. Capus et A. Gély, (1981). La communauté Arawak de Sainte-
Rose de Lima (commune de Matoury): situation actuelle et perspectives. Cayenne, Document 
Orstom. 
  

  

  
Guss, D. A., (1989). To Weave and Sing: art symbol and narrative in the South America rain 
forest. Berkeley, University of California Press. 

Guyon, S., (2003). Coutume et mobilisation: l’entrée en politique d’un village amérindien de 
Guyane. Paris, DEA de l’EHESS/ENS, 133 p. 
  

  
Heckel, E., (1897). Les plantes médicinales et toxiques de Guyane française. Mâcon, Portal 
frères. 
  

 496



 

Heckenberger, M. J., (2002). Rethinking the Arawakan diaspora: hierarchy, regionality, and 
the Amazonian formative. Comparative Arawakan histories, rethinking language family and 
culture area in Amazonia. J. D. Hill et F. Santos-Granero, University of Illinois: 99-122. 
  
Hemming, J., (1987). Amazon frontier: The defeat of the Brazilian indians. London, Mac 
Millan. 
  
Hemming, J., (2003). "A Fresh Look at Amazon Indians: Karl von den Steinen and Curt 
Nimuendaju, Giants of Brazilian Anthropology." Tipiti, Journal of the Anthropology of 
Lowland South America I (2): 163-178. 
  
Hemming, J., ([1978] 1995). Red Gold: the conquest of the Brazilian indians. London, Pan 
Books. 
  
Hémond, A., (2003). Peindre la révolte: esthétique et résistance culturelle au Mexique. Paris, 
CNRS. 

  

  

Hoffman, B., (1997). The biology and use of nibbi, Heteropsis flexuosa (Araceae): the source 
of an aerial root fibre product in Guyana. Miami, Florida International University, MSc 
Thesis. 

  
Henfrey, T. B., (2002). Ethnoecology, Resource Use, Conservation and Development in a 
Wapishana community in the South Rupununi, Guyana. Kent, Canterbury, Thesis, 296 p. 
  
Henley, P., (1996). "Recent themes in the anthropology of Amazonia: history, exchange, 
alterity." Bull. Latin Am. Res. 15 (2): 231-245. 
  
Henley, P. et M.-C. Mattei Muller, (1978). "Panare basketry: means of commercial exchange 
and artistic expression." Anthropologica (49): 29-130. 

Heusch, L. d., (2002). "L'ennemi "ethnique"." Raisons politiques 1 (5): 53-67. 

Hirtzel, V., (1997). Les métamorphoses humaines et animales dans la mythologie wayana: 
procès et contexte d'occurence. Paris, Université de Paris X nanterre, Maîtrise, 210 p. 
  
Hodge, W. H. et D. Taylor, (1957). "The Ethnobotany of the Island Caribs of Dominica." 
Webbia XII (2): 513-644. 
  

  
Holm Jensen, O. et H. Balslev, (1995). "Ethnobotany of the fiber palm Astrocaryum chambira 
(Arecaceae) in Amazonian Ecuador." Economic Botany 49 (3): 309-319. 
  
Hurault, J.-M., (1968). Les Indiens wayana de la Guyane française, structure sociale et 
coutume familiale. Paris, ORSTOM. 
  
Hurault, J.-M., (1970). Africains de Guyane: la vie matérielle et l’art des noirs réfugiés de 
Guyane. La Haye-Paris, Mouton. 
  
Hurault, J.-M., (1972). Français et Indiens en Guyane. Paris, 10/18. 
  

 497



 

Hurault, J.-M., (2000). Quarante ans de modernité chez les Aluku de Guyane. Les peuples des 
forêts tropicales aujourd"hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. Grenand, Bruxelles, APFT, IV: 
342-387. 
  
Huxley, F., (1960). Aimables sauvages. Paris, Plon. 

Illich, I., (1973). La convivialité. Paris, Seuil. 

INSEE, (2006b). "Tourisme: saison 2004-2005. Les flux touristiques au départ de l'aéroport 
Cayenne-Rochambeau." Premiers Résultats (44). 

Jolivet, M.-J., (1971). Etude de la société rurale en Guyane: le cas de Mana. Cayenne, 
ORSTOM. 

Jordan, P. et S. Shennan, (2003). "Cultural transmission, language, and basketry traditions 
amongst the California indians." Journal of Anthropological Archeology 22: 42-74. 
  

  

  
INSEE, (2004). Bilan démographique des Antilles-Guyane de 1998 à 2004. INSEE Antilles-
Guyane, 12 p. 
  
INSEE, (2006a). "L'enquête emploi en Guyane en 2005." Premiers Résultats (43). 
  

  
Isnard, S., T. Speck et N. P. Rowe, (2005). "Biomechanics and development of the climbing 
habit in two species of the South American palm genus Desmoncus (Arecaceae)." American 
Journal of Botany 92 (9): 1444-1456. 
  
Jabin, D. H., (2003). Les pirogues en Guyane: prémices à une étude ethnobotanique et socio 
économique de la construction et du commerce des pirogues en Guyane française. Orléans, 
Université d'Orléans, DEA, 116 p. 
  
Jackson, F. L. C., (1993). The influence of dietary cyanogenic glycosides from cassava on 
human metabolic biology and microevolution. Tropical forests, people and food: biocultural 
interactions and applications to developement. C. M. Hladik, A. Hladik, O. F. Linares et al., 
Paris, Editions de l'UNESCO, 13: 321-338. 
  

  
Jolivet, M.-J., (1972). Ouanary: commune ou communauté. Cayenne, ORSTOM. 
  
Jolivet, M.-J., (1982). La question créole: essai de sociologie sur la Guyane française. Paris, 
ORSTOM. 
  
Jolivet, M.-J., (1997). "La créolisation en Guyane." Cahier d'études africaines 37 (148): 813-
837. 
  

Julien, M.-P. et C. Rosselin, (2005). La culture matérielle. Paris, La Découverte. 
  
Kahn, F. et J.-J. de Granville, (1992). Palms in forest ecosystems of Amazonia. New-York, 
Springer-Verlag Berlin Heidelberg. 
  
Karadimas, D., (2003). "Le masque de la raie: étude ethno-astronomique de l'iconographie 
d'un masque rituel miraña." L'Homme 165: 173-204. 

 498



 

  
Kloos, P., (1968). "Becoming a pïyei: variability in Carib Shamanism." Anthropologica 24: 3-
25. 
  
Kloos, P., (1969). "Female initiation among the Maroni river Carib." American 
Anthropologist 71 (5): 898-905. 
  

Koelewijn, C. et P. Rivière, (1987). Oral litterature of the Trio indians of Surinam, Foris 
publications. 

Lacaisse, P., (2000). Art et artisanat du Sud guyanais: situations contemporaines, 
perspectives et développement. Cayenne, Mission pour la Création du Parc de la Guyane, 100 
p. 
  

  
Le Roux, Y., (1994). L'habitation guyanaise sous l'ancien régime: étude de la culture 
matérielle. Paris, EHESS, Thèse de Doctorat, trois tomes, 863 p. 
  
Leberre, C., (1989). Les produits commercialisés au marché de Cayenne. Cayenne, 
ORSTOM, 15 p. 

Kloos, P., (1971). The Maroni river Caribs of Surinam. Amsterdam, Van Gorcum Comp. 
  
Klooster, C. I. E. A. v. t., J. C. Lindeman et M. J. Jansen-Jacobs, (2003). Index of vernacular 
plant names of Suriname. Leiden, Blumea, Supplement 15. 
  
Knab-Vispo, C., B. Hoffman, T. Moermond et C. Vispo, (2003). "Ecological Observations on 
Heteropsis spp. (Araceae) in Southern Venezuela." Economic Botany 57 (3): 345-353. 
  
Koch-Grünberg, T., ([1924] 1982). Del Roraima al Orinoco. Caracas, Ediciones del Banco 
Central de Venezuela. 
  

  
La Rotta, C., (1992). Lecythidaceae and Myristicaceae: Two Tropical Families Providing 
Important Secondary Forest Products. Sustainable harvest and marketing of rain forest 
products. M. Plotkin et L. Famolare, Washington D.C., Island Press: 63-72. 
  
Labat, R. P., (1722). Nouveau voyage aux isles de l’Amérique Tome III. Paris, Guillaume 
Cavalier. 
  
Labat, R. P., ([1732] 1993). Voyage aux isles, chronique aventureuse des Caraïbes, 1693-
1705. Paris, Phébus Libretto. 
  

Lagrou, E., (2005). L'art des Indiens du Brésil: altérité, "authenticité" et"pouvoir actif". Brésil 
Indien. L. D. B. Grupioni, Paris, Editons de la Réunion des Musées Nationaux: 69-81. 
  
Lamberterie, R., (1947). "Notes sur les Boni de la Guyane française." Journal de la Société 
des Américanistes XXXV: 123-147. 
  
Le Fur, Y., Ed. (2006). D'un regard l'autre: Histoire des regards européens sur l'Afrique, 
l'Amérique et l'Océanie. Paris, Musée du Quai Branly. 

  

 499



 

Leclercq, M., (2005). Rotin et Raphia: l'utilisation de deux produits forestiers non ligneux 
dans un village gabonais, Etude écologique et technique. Paris, Master, 81 p. 
  
Lemonnier, P., (1986). "The study of material culture today: toward an anthropology of 
technical systems." Journal of Anthropological Archeology (5): 147-186. 
  
Lenaerts, M., (2004). Anthropologie des Indiens Ashéninka d'Amazonie: nos soeurs Manioc et 
l'étranger Jaguar. Paris, L'Harmattan. 

  

Lescure, J., F. Grenand et P. Grenand, (1980). "Les Amphibiens dans l'univers Wayãpi." 
Journal d'Agriculture Traditionnelle et de Botanique Appliquée XXVII (3-4): 247-261. 

  
Lévi-Strauss, C., (1962). La pensée sauvage. Paris, Plon pocket. 
  
Lévi-Strauss, C., (1964). Le cru et le cuit, Mythologiques I. Paris, Plon. 
  

Lévi-Strauss, C., (1989). Des symboles et leurs doubles. Paris, Plon. 

  
Lohier, M., ([1960] 1980). Légendes et contes de Guyane. Paris, Editions caribéennes. 
  

  

  
Leroi-Gourhan, A., ([1943] 1992). L'homme et la matière. Paris, Albin Michel. 

Leroi-Gourhan, A., ([1945] 1973). Milieu et technique. Paris, Albin Michel. 
  
Léry, J. D., (1594). Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil, autrement dire Amérique, 
Eustache Vignon. 
  
Lescure, J.-P., L. Emperaire, F. Pinton et O. Renault-Lescure, (1992). Nontimber Forest 
Products and Extractive Activities in the Middle Rio Negro Region, Brazil. Sustainable 
harvest and marketing of rain forest products. M. Plotkin et L. Famolare, Washington D.C., 
Island Press: 151-157. 
  

  
Lescure, O., (2005). "Bilan d'une expérience éducative." Ethnies (31-32): 102-111. 
  
Lévi-Strauss, C., (1955). Tristes Tropiques. Paris, Plon. 
  
Lévi-Strauss, C., (1958). Documents Tupi-kawahib. Miscellanea Paul Rivet, México: 323-
338. 

Lévi-Strauss, C., (1983). Le regard éloigné. Paris, Plon. 
  
Lévi-Strauss, C., (1985). La potière jalouse. Paris, Plon. 
  

  
Lizot, J., (1971). "Aspects économiques et sociaux du changement culturel chez les 
Yanõmami." L'Homme 11 (1): 32-51. 

Losonczy, A. M., (1997). "Frontières inter-ethniques au Choco et espace national colombien: 
l'enjeu du territoire." Civilisations 44 (1-2): 138-151. 

 500



 

Louise, R., (1978). Introduction à l’artisanat aux Antilles: la vannerie du Morne des Esses en 
Martinique, IREAG. 
  

Mam-Lam-Fouck, S., (2002). Histoire générale de la Guyane française. Guyane, Ibis Rouge. 

Martin, G. J., (1995). Ethnobotany: a methods manual. London, Chapman et Hall. 

  

  
McKey, D., (2000). Tropical forest peoples and biodiversity. Les peuples des forêts tropicales 
aujourd’hui, vol. II: Une approche thématique. P. APFT, Bruxelles, APFT: 12-32. 

McKey, D. et S. Beckerman, (1993). Chemical ecology, plant evolution and traditional 
manioc cultivation systems. Tropical forests, people and food: biocultural interactions and 
applications to developement. C. M. Hladik, A. Hladik, O. F. Linares et al., Paris, UNESCO, 
13: 83-112. 

McLendon, S., (1992). California Baskets and Basketmakers. Basketmakers: Meaning and 
Form in Native American Baskets. L. Mowat, H. Morphy et P. Dransart, Oxford, Pitt Rivers 
Museum: 51-74. 

Megenney, W. W., (1983). "Common words of african origin used in Latin America." 
Hispania (66): 1-10. 

Lowie, R. H., (1948). The tropical forest: an introduction. Handbook of South America 
Indians Vol. III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian 
institution, Bulletin 143: 1-56. 
  
Magaña, E., (1987). Contribuciones al estudio de la mitologia y astronomia de los Indios de 
las Guayanas. Amsterdam, CEDLA. 
  
Magaña, E. et F. Jara, (1982). "The Carib sky." Journal de la Société des Américanistes 68: 
105-132. 
  

  

  
Mason, O. T., ([1904] 1988). American Indian Basketry. New York, Dover. 

Mattei Muller, M.-C., (1994). Diccionario illustrado Panaré-Español indice Español-Panaré. 
Caracas, Comision  Nacional Quinto Centenario. 
  
Mauss, M., (1968). Sociologie et Anthopologie. Paris, P.U.F. 
  
McDougall, R., (1998). "Walter Roth, Wilson Harris, and a Caribbean/Postcolonial Theory of 
Modernism." University of Toronto Quarterly 67 (2). 

  

  

  
McMullen, A., (1992). Talking Through Baskets: Meaning, Production and Identity in the 
Northeast Woodlands. Basketmakers: Meaning and Form in Native American Baskets. L. 
Mowat, H. Morphy et P. Dransart, Oxford, Pitt Rivers Museum: 19-35. 
  

  
Mendes dos Santos, I., (2000). La découverte du Brésil. Paris, Chandeigne. 
  

 501



 

Mesquita, R., F. Souza, G. Shepard et A. Lopes, (2003). Ecologia, Manejo e Sustentabilidade 
da extração das fibras do Arumã (Ischnosiphon spp.) entre os Baniwa do Alto Rio Negro. 
Congresso de Ecologia do Brasil, Fortaleza. 
  

  

  

  
Métraux, A., ([1946] 1982). Les Indiens de l'Amérique du sud. Paris, Métaillé. 

Mocquet, J., (1617). Voyages en Afrique, Asie, Indes Orientales et Occidentales. Paris, Jean 
de Heuqueville. 

Moran, E. F., (1993). Through amazonian eyes: The human ecology of Amazonian 
population. Iowa City, University of Iowa Press. 

  

  

Mowat, L., (1989). Cassava and Chicha, bread and beer of the amazonian indians. 
Aylesbury, Shire Publication. 

Métraux, A., (1928). La civilisation matérielle des tribus Tupi-Guarani. Paris, Paul Geuthner. 

Métraux, A., (1947). "Méthode dont les Indiens de la Guyane usent pour fabriquer les 
instruments du supplice des fourmis et des guêpes (maraké)." Journal de la Société des 
Américanistes XXXVI: 235-236. 

Métraux, A., (1948a). The tribes of eastern Bolivia and the Madeira headwaters. Handbook of 
South America Indians Vol. III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, 
Smithsonian institution, Bulletin 143: 381-454. 
  
Métraux, A., (1948b). Tribes of eastern slopes of the bolivian Andes. Handbook of South 
America Indians Vol. III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian 
institution, Bulletin 143: 465-506. 
  
Métraux, A., (1948c). Tribes of the middle and upper Amazon river. Handbook of South 
America Indians Vol. III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian 
institution, Bulletin 143: 687-711. 

  

  
Monod Becquelin, A., (1982). "La métamorphose, contribution à l'étude de la propriété de 
transformabilité dans la pensée Trumai (Haut Xingu, Brésil)." Journal de la Société des 
Américanistes 68: 133-147. 
  
Moomou, J., (2004). Le monde des marrons du Maroni en Guyane (1772-1860). Guyane, Ibis 
Rouge. 
  

  
Moretti, C. et P. Grenand, (1982). "Les Nivrées ou plantes ichtyotoxiques de la Guyane 
française." Journal of Ethnopharmacology (6): 139-160. 

Moretti, J., (2003). Les plantes tinctoriales de Guyane française et leurs utilisations 
traditionnelles. Reims, Université de Reims Champagne-Ardenne, Thèse de Doctorat, 213 p. 

Mousse, J. D. l., ([1691] 2006). Les indiens de la Sinnamary, Journal du père Jean de la 
Mousse en Guyane (1684-1691). Paris, Chandeigne. 
  

  

 502



 

Mowat, L., H. Morphy et P. Dransart, Eds. (1992). Basketmakers, Meaning and Form in 
Native American Basket. Oxford, Pitt Rivers Museum University of Oxford. 
  
Mundkur, B., (1976). "The Cult of the serpent in the Americas: its asian background." 
Current Anthropology 17 (3): 429-455. 
  
Munn, N. D., (1962). "Walbiri graphic signs: an analysis." American Anthropologist 64 (5): 
972-984. 
  

  
Navet, E. (1972). Vocabulaire Emerillon: ms. 24 p. 

  

  

Nordenskiöld, E., (1924). The ethnography of South America seen from Mojos in Bolivia. 
Comp. Ethog. Studies 3. Göteborg, Elanders Boktyckeri Aktiebolag. 

Munn, N. D., (1966). "Visual Categories: An approach to the study of representational 
systems." American Anthropologist 68 (4): 936-950. 
  
Nakazano, E. M., (2000). O impacto da extração da fibra de arumã (Ischnosiphon 
polyphyllus, Marantaceae) sobre a população da planta em Anavilhanas, Rio Negro, 
Amazônia Central. Manaus, Universidade do Amzonas-INPA, Mestrado, 112 p. 
  
Nakazono, E. M., E. M. Bruna et R. C. G. Mesquita, (2004). "Experimental harvesting of the 
non-timber forest product Ischnosiphon polyphyllus in central Amazonia." Forest ecology and 
management (190): 219-225. 

  
Neves Mussolino, A. A., (2006). Migração, identitade e cidadania palikur na fronteira do 
Oiapoque e littoral sudeste da Guiana francesa. Brasilia, Universidade de Brasilia-UnB, 
Thesis, 187 p. 
  
Nimuendaju, C., (1926). Die Palikur indianer und ihre Nachbarn. Göteborgs, Göteborgs 
Kongl. Vet. Vitt. Hand. 

Nimuendaju, C., (1948a). The Cawahib, the Parintintin and their neighbors. Handbook of 
South America Indians Vol. III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, 
Smithsonian institution, Bulletin 143: 283-297. 

Nimuendaju, C., (1948b). The Paracana. Handbook of South America Indians Vol. III: The 
tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian institution, Bulletin 143: 206-
208. 
  
Nimuendaju, C., (1948c). The Tucuna. Handbook of South America Indians Vol. III: The 
tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian institution, Bulletin 143: 713-
725. 
  
Nimuendaju, C. et A. Métraux, (1948). The Amanayé. Handbook of South America Indians 
Vol. III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian Institution, 
Bulletin 143: 199-202. 
  

  
Nordenskiöld, E., (1929). "The American Indian as an inventor." The Journal of the Royal 
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 59: 273-309. 

 503



 

  
Orru, J.-F., (2000). Développement des communes rurales de Guyane: genèse d'une 
caricature. Les peuples des forêts tropicales aujourd'hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. 
Grenand, Bruxelles, APFT, IV: 397-422. 
  
Orru, J.-F., (2001). Les communautés isolées de Guyane et la France: de la colonisation à la 
globalisation. Paris, Paris III, Thése de Doctorat, 636 p. 

  

  

  
Passes, A., (1998). The hearer, the hunter, and the agouti head: aspects of 
intercommunication and conviviality among the Pa'ikwené (Palikur) of French Guiana. St 
Andrews, University of St Andrews, Thesis, 244 p. 

Passes, A., (2000). The Value of working and speaking together: a facet of Pa'ikwené 
(Palikur) conviviality. The anthropology of love and anger, the aesthetics of conviviality in 
native amazonia. J. Overing et A. Passes, London, Routledge: 97-113. 

Pelleprat, P. P., (1655). Relation des Missions des P. P. de la compagnie de Jesus dans les 
Isles, et dans la terre ferme de l'Amérique meridionale. Paris, Cramoisi. 

  
Ouhoud-Renoux, F., (1998). De l’outil à la prédation: technologie culturelle et ethnoécologie 
chez les Wayãpi du Haut-Oyapock (Guyane-française). Paris, Paris X, Thèse de Doctorat, 479 
p. 
  
Ouhoud-Renoux, F., (2000a). Le cas Palikur: un combat pour une adapatation à des 
contraintes fortes. Les peuples des forêts tropicales aujourd'hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. 
Grenand, Bruxelles, APFT, IV: 162-193. 
  
Ouhoud-Renoux, F., (2000b). Palikur: expension d'une ethnie. Les peuples des forêts 
tropicales aujourd'hui, Vol. IV: Région Caraïbe. P. Grenand, Bruxelles, APFT, IV: 96-99. 
  
Ouhoud-Renoux, F., (2000c). Palikur: la fin d'une prédation viable. Les peuples des forêts 
tropicales aujourd"hui, Vol. IV: Région Caraïbes. P. Grenand, Bruxelles, APFT, IV: 262-
276. 

Outer, R. W. d., (2001). Vernacular names of Surinam woody plants. Wageningen, 
Wageningen University. 

Parmantier, A., (2005). Etude socio-économique des filières de commercialisation de 
l'artisanat traditionnel sur le littoral guyanais. Cayenne, IRD, Rapport d'étude, 60 p. 

  

  
Passes, A., (2002). Both Omphalos and Margin: On how the Pa'ikwené (Palikur) see 
themselves to be at the center and on the edge at the same time. Comparative Arawakan 
Histories: Rethinking language family and culture area in Amazonia. J. D. Hill et F. Santos-
Granero, Chicago, University of Illinois Press: 171-195. 
  
Patton, S. F., (1984). "The Asante Umbrella." African Arts 17 (4): 64-73. 
  

  
Penard, A. P., (1928). "Het Pujai-geheim de Surinaamsche Caraiben." Bijdragen tot de Taal-, 
Land- en Volkenkunde 84: 265-272. 
  

 504



 

Pereira, N., (1954). Os indios Maues. Rio, Organização Simões. 
  

Pio Corrêa, M., ([1926-1978] 1984). Dicionario das plantas uteis do Brasil e das exoticas 
cultivadas, Ministerio da agricultura Instituto, Brasileiro de Desenvolvimento Florestal. 
  

Poitvin, C., R. Cansari, J. Hutton, I. Caisamo et B. Pacheco, (2003). "Preparation for 
propagation: understanding germination of giwa (Astrocaryum standleyanum), wagara (Sabal 
mauritiiformis), and eba (Socratea exorrhiza) for future cultivation." Biodiversity and 
Conservation (12): 2161-2171. 
  
Prance, G. T., W. Balée, B. M. Boom et R. L. Carneiro, (1995). Quantitative ethnobotany and 
the case for conservation in Amazonia. Ethnobotany: a evolution of a discipline. R. E. 
Schultes et S. Von Reis, London, Chapman and Hall: 157-174. 

Préfontaine, B. d., (1763). Maison rustique de Cayenne à l’usage des habitants de la partie de 
la France equinoxiale connue sous le nom de Cayenne. Paris, Bauche. 

  

Prudhomme, (1797). Voyage à la Guyane et à Cayenne fait en 1789 et années suivantes. Paris 

Puren, L., (2005). "Enseignement et bilinguisme dans les écoles du haut Maroni." Ethnies 
(31-32): 88-100. 
  

Peters, C. M., (1996). Observations on the sustainable exploitation of Non Timber Tropical 
Forest Products. Current issues in Non Timber Forest Products research. M. R. Perez et J. E. 
M. Arnold, Bogor, CIFOR: 19-39. 
  
Pharand, S., (1974). La vannerie caraïbe du Morne des Esses, Martinique. Montréal, Centre 
de recherches caraïbes. 
  
Pinton, F. et P. Grenand, (2007). Savoirs traditionnels, populations locales et ressources 
globalisées. Les marchés de la biodiversité. C. Aubertin, F. Pinton et V. Boisvert, Paris, IRD 
éditions. 
  

Plowden, C., C. Uhl et F. de Assis Oliveira, (2003). "The ecology and harvest potential of 
titica vine roots (Heteropsis flexuosa, Araceae) in the eastern Brazilian Amazon." Forest 
ecology and management (182): 59-73. 
  

  

  
Price, R. et S. Price, (2003). Les Marrons. Chateauneuf le Rouge, Vents d'ailleurs. 

Price, R. et S. Price, (2005). Les arts des Marrons. Paris, Vents d'ailleurs. 
  
Price, S., ([1984] 1993). Co-wives and Calabashes. Ann Arbor, University of Michigan Press. 
  
Price, S., ([1989] 1995). Arts primitifs; regards civilisés. Paris, énsb-a. 
  
Prinz, A., (1993). Ash salt, cassava and goitre: change in the diet and the development of 
endemic goitre among Azandé in central Africa. Tropical forests, people and food: 
biocultural interactions and applications to developement. C. M. Hladik, A. Hladik, O. F. 
Linares et al., Paris, Editions de l'UNESCO, 13: 339-348. 
  

  

 505



 

Rauschert, M., (1967). "Materialen zur geistigen kultur der ostkaraïbischen indianerstamme." 
Anthropos (62): 165-206. 

Reichel-Dolmatoff, G., (1975). The Shamanism and the Jaguar: A study of Narcotic Drugs 
among the Indians of Colombia. Philadelphia, Temple Univ. Press. 

Renault-Lescure, O., (1999). Glossaire ethnolinguistique. Dictionnaire caraïbe-français, 
révérend Père Raymond Breton 1665. M. Besada Paisa, Paris, Karthala: 267-301. 

  

Reyes-Garcia, V., (2001). Indigenous people, ethnobotanical knowledge, and market 
economy: A case study of the Tsimane' amerindians in lowland Bolivia. Florida, University of 
Florida, Ph D., 272 p. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  
Reichel-Dolmatoff, G., (1985). "Basketry as metaphor: art and crafts of the Desana Indians of 
the Northwest Amazon." Occasional papers of the Museum of cultural history University of 
California 5: 1-95. 
  
Renault-Lescure, O., (1981). Evolution lexicale du Galibi: langue Caribe de Guyane 
française. Paris, Paris IV-Sorbonne, Thèse de Doctorat, 251 p. 
  

  
Renoux, F., M. Fleury, Y. Reinette, F. Grenand et P. Grenand, (2003). "L'agriculture 
itinérante sur brûlis dans les bassins du Maroni et de l'Oyapock: dynamique et adaptation aux 
contraintes spatiales." Revue forestière française (Numéro spécial). 

Renoux, F., C. Latreille, J.-P. Penez et D. Virollet, (2000). Diagnostique socio-économique du 
village palikur Kamuyene. Cayenne, STEFD/ONF, 35 p. 
  

  
Ribeiro, B. G., (1957). "Bases para uma classificação dos adornos plumarios dos Indios do 
Brasil." Arquivos do Museu Nacional (43): 59-120. 

Ribeiro, B. G., (1979). Diário do Xingu. São Paulo, Paz e Terra. 
  
Ribeiro, B. G., (1985). A arte do trançado dos indios do Brasil: um estudo taxonômico. 
Belem, Rio de Janeiro, Museu Paraense E. Goeldi, Funarte. 

Ribeiro, B. G., (1986a). A arte de trançar: Dois macroestilos, dois modos de vida. Suma 
etnologica brasileira: Tecnologia indigena. D. Ribeiro, Petropolis, Vozes, II: 282-321. 

Ribeiro, B. G., (1986b). Bases para uma classificação dos adornos plumarios dos indios do 
Brasil. Suma Etnologica Brasileira: Arte India. D. Ribeiro, Petropolis, Vozes, III: 189-226. 

Ribeiro, B. G., (1989). Indigenous art, Visual language. São Paulo, Editora da Universidade 
de São Paulo. 

Ribeiro, D., (1979). Frontières indigènes de la civilisation. Paris, 10/18. 

Ribeiro, D., (1986). Arte India. Suma etnologica brasileira: Arte India. D. Ribeiro, 
Petropolis, Vozes, III: 29-64. 

Ribeiro, D., (2002). Carnets indiens: avec les indiens Urubu-Kaapor Brésil. Paris, Plon. 

 506



 

  

  
Rice, P. M., (1999). "On the origins of pottery." Journal of Archeological method and theory 
6 (1): 1-54. 

Roe, P. G., (1980). "Art and residence among the Shipibo Indians of Peru: a study in 
microacculturation." American Anthropologist 82 (1): 42-71. 

  
Rostain, S., (1994). "Archéologie du littoral de Guyane, une région charnière entre les 
infuences culturelles de l'Orénoque et de l'Amazone." Journal de la Société des Américanistes 
LXXX: 9-46. 

Rostain, S. et Y. Leroux, (1990). Archéologie. Cayenne, Saga. 

Rostain, S. et Y. Wack, (1987). "Haches et herminettes en pierre de Guyane française." 
Journal de la Société des Américanistes LXXIII: 107-138. 

  
Sahlins, M., (2007). La découverte du vrai sauvage et autres essais. Paris, Gallimard Nrf. 

Ribeiro, D. et B. G. Ribeiro, (1957). A arte plumaria dos Indios Kaapor. Rio de Janeiro, Civ. 
Bras. 
  
Ricardo, B., (2001). Arte Baniwa, cestaria de aruma. São Paulo, Instituto Socioambiantal. 

  

  
Romero, G., (1993). Biologia del Mamure. Caracas, Servicio Autonomo de Desarollo 
Ambiental del Estado Amazonas, p. 
  
Rondon R., J. A., (2003). "Temas Ethnobotanicos: Vocablos piaroa de algunas artesanias de 
origen forestal del estado Amazonas, Venezuela." Rev. For. Lat. 34: 71-86. 
  
Rostain, S., (1990). L'art de la céramique amérindienne en Guyane. L'année de l'archéologie, 
Cayenne, Ministère de la culture: 17. 

  

  

  
Roth, W. E., (1909). "Some technological notes from the Pomeroon District, British Guiana, 
part I." The Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 39: 
26-34. 
  
Roth, W. E., (1915). An inquiry into the animism and the folklore of the Guiana indians. 30th  
annual report of the bureau of American ethnology 1908-1909, Washington, Smithsonian 
institution: 103-386. 
  
Roth, W. E., (1924). An introductory study of the arts, crafts and customs of the Guiana 
Indians. 38th annual report of the bureau of American ethnology, Washington, Smithsonian 
institution: 1-745. 
  
Roth, W. E., (1929). Additional studies of the arts, crafts, and customs of the Guianan 
Indians. Smithsonian Institution Bureau of American Ethnology Bulletin 91, Washington, 
Smithsonian institution: 1-110. 
  
Sahlins, M., (1976). Âge de Pierre, Âge d’abondance. Paris, Gallimard. 

  

 507



 

Salisbury, R. F., (1962). From Stone to Steel: Economic Consequency of a technological 
Change in New Guinea. London and New York, Cambridge University Press. 

Schoepf, D., (1971a). "Essai sur la plumasserie des indiens Kayapo, Wayana et Urubu-
Brésil." Bulletin annuel du Musée d'Ethnographie de la ville de Genève (14): 15-68. 

Schoepf, D., (1972). "Historique et situation actuelle des indiens Wayana-Aparai du Brésil." 
Bulletin annuel du Musée d'Ethnographie de la ville de Genève (5): 33-64. 

Schoepf, D., (1979). La marmite wayana: cuisine et société d’une tribu d’Amazonie. Genève, 
Musée ethnographique. 

Schultes, R. E. et S. v. Reis, Eds. (1995). Ethnobotany, evolution of a discipline. London, 
Chapman et Hall. 
  
Schultz, H., (1963). Hombu: La vie des Indiens dans la Jungle brésilienne. Amsterdam, 
Colibri editora LTDA. 

Sell, Y. et G. Cremers, (1994). "Identification de l'unité de floraison des Marantacées." Beitr. 
Biol. Pflanzen 68: 27-49. 
  

  

  
Siebert, S. F., (2000). "Abundance and growth of Desmoncus orthacanthos Mart. (Palmae), in 
response to light and ramet harvesting in five forest sites in Belize." Forest Ecology and 
Management 137: 83-90. 
  

  

  

  
Santos-Granero, F., (2002). The Arawakan matrix: ethos, language, and history in native 
south america. Comparative Arawakan histories, rethinking language family and culture area 
in Amazonia. J. D. Hill et F. Santos-Granero, University of Illinois: 25-50. 
  

  
Schoepf, D., (1971b). L'art de la plume chez les Indiens de l'Amazonie Brésilienne. Indiens 
d'Amazonie, Brésil, Genève, Musée d'Ethnographie de Genève: 41-56. 
  

  

  
Schultes, R. E. et R. F. Raffauf, (1992). Vine of the Soul: medecine men, their plants and 
rituals in the Colombian Amazonia. New Mexico, Synergetic Press. 
  

  

Shanley, P. et A. R. Nelson, (2004). "Eroding knowledge: an ethnobotanical inventory in 
eastern Amazonia’s logging frontier." Economic botany 58 (2): 135-160. 

Shepard, G. H., M. N. F. d. Silva, A. F. Brazão et P. van der Veld, (2004). Arte Baniwa: 
Sustentabilidade socioambiental de arumã no Alto Rio Negro. Terras indigenas e unidades de 
conservaçõa da natureza: O desafio das sobreposições. F. Ricardo, São Paulo, Instituto 
Socioambiental: 129-143. 

Sieni, A., (1988). Arte y vida: Catalogo del Museu "Mons. Enzo Ceccarelli", Venezuela. 
Territorio federal Amazonas, Vicariato apostolico de Puerto Ayacucho. 

Silva, A. L. d., (2004). No rastro da roça: ecologia, extrativismo e manejo de arumãs 
(Ischnosiphon spp., Marantaceae) nas capoeiras dos indios Baniwa do rio Içana, Alto Rio 
Negro. Manaus, Universidade Federal Do Amazonas, Mestrado, 131 p. 

 508



 

Silva, A. L. d., (2005). Baniwa community celebrate harvest of Brazil's first participative 
experiment of arumã cultivation. www.socioambiental.org, Noticias socioambientais. 

Staden, H., ([1557] 1979). Nus, Féroces et Anthropophages. Paris, Point Seuil. 

Stearman, A. M., (1989). Yuqui, Forest Nomads in a Changing World. New-York, Holt, 
Rinehart and Winston. 

Stedman, J. G., ([1794] 1989). Capitaine au Surinam: une campagne de 5 ans contre les 
esclaves révoltés. Paris, Sylvie Massinger. 

  

  
Thébault de la Monderie, (1856). Voyages faits dans l'intérieur de l'Oyapock en 1819, 1822, 
1836, 1842 à 1847. Nantes, Guéraud et Cie. 

Thévet, A., ([1586] 1981). Les singularités de la france antarctique autrement nommée 
amérique. Paris, Le temps. 

Touchet, J., (2004). Botanique et colonisation en Guyane française (1720-1848). Guyane, Ibis 
rouge. 
  
Tricornot de, M.-C., (2005). "Art céramique kali'na." La revue de la céramique et du verre 
(145): 16-21. 

Troy, A. R., P. M. S. Ashton et B. C. Larson, (1997). "A protocol for measuring abundance 
and size of a neotropical liana, Desmoncus polyacanthos (Palmae) in relation to forest 
structure." Economic botany 51 (4): 339-346. 

Turner, N. J., (1996). "Dans une Hotte: l'importance de la vannerie dans l'économie des 
peuples chasseurs-pêcheurs-cueilleurs du Nord-Ouest de l'Amérique du Nord." Anthropologie 
et Sociétés 20 (3): 55-84. 

  
Soares de Sousa, G., ([1587]1971). Tratado descritivo do Brasil em 1587. São Paulo, 
Companhia Editora Nacional. 
  

  

  

  
Steward, J. H., (1948). Western Tucanoan tribes. Handbook of South America Indians Vol. 
III: The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian institution, Bulletin 
143: 737-748. 
  
Stradelli, E., (1929). "Vocabulario da lingua geral: portuguez-nheengatu e nheengatu-
portuguez." Revista do Inst. hist. e geogr. Brasileiro 104: 9-767. 

Suarez, M. M., (1968). Los Warao: indigenas del delta del Orinoco. Caracas, Departemento 
de Antopologia, Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas. 
  
Taylor, D. et H. C. Moore, (1948). "A note on Dominican basketry and its analogues." 
Southwestern Journal of Anthropology 4 (3): 328-343. 

  

  
Tinoco, S. L. d. S. M., (2006). Ekolya et Karetajar: maître d'école, maître de l'écriture. 
L'incorporation de l'écriture et de l'école par les Amérindiens wayãpi de l'Amapari (Brésil) et 
de l'Oyapock (Guyane française). Paris, EHESS, Thèse de Doctorat, 392 p. 
  

  

  

 509



 

  
Turner, T., (1992). Le langage symbolique de la décoration corporelle. Kaiapo, Amazonie, 
Plumes et Peintures corporelles. G. Verswijver, Gent, Museum Tervuren, 132: 27-36. 

  
Van Den Bel, M., (1995). Kamuyene: the Palikur potters of French Guyana. Leiden, Leiden, 
Thesis, 140 p. 

Van Der Berg, M. E., (1984). "Ver-o-peso: the ethnobotany of an Amazonian market." 
Advances in economic botany 1: 140-149. 

  

  

Van Velthem, L. H., (2006). Coleções etnograficas: instrumentos para o conhecimento das 
redes de troca nas Guianas. Colôquio: Guiana amerindia: historia e etnologia, Belèm, Brasil. 

Verswijver, G., (1992c). Toi et toi seul, pourra porter ma parure. Kaiapo, Amazonie, Plumes 
et Peintures corporelles. G. Verswijver, Gent, Museum Tervuren, 132: 65-88. 
  

  
Valmont de Bomare, M., (1776). Dictionnaire raisonné universel d’histoire naturelle 
contenant l’histoire des animaux, des végétaux et des minéraux. Lyon, Jean-Marie Bruyset 
père et fils. 
  
Van Baarle, P. et M. A. Sabajo, (1997). Manuel de langue arawak. Paris, Edition du Saule. 

  

  
Van Velthem, L. H., (1976). "Representações gráficas Wayana-Aparai." Boletim do Museu 
paraense emílio Goeldi 64: 1-19. 

Van Velthem, L. H., (1986). Equipamento doméstico e de trabalho. Suma etnologica 
brasileira, N°2 Tecnologia indigena. D. Ribeiro, Petropolis, Vozes, 2: 95-108. 
  
Van Velthem, L. H., (1998). A pele de Tuluperê: uma etnografia dos trançados wayana. 
Belém, Museu Goeldi. 
  
Van Velthem, L. H., (2003). O belo é a fera, a estética da produção e da predação entre os 
Wayana. Lisboa, Assirio et Alvim. 

Van Velthem, L. H., (2005). Les mains, les yeux, le mouvement: les tressages des Indiens au 
Brésil. Brésil indien. L. D. B. Grupioni, R. Polo Müller et C. Barreto, Paris, Réunion des 
Musées Nationaux: 215-227. 
  

  
Velasquez Runk, J., (2001). "Wounaan and Emberá use and management of the fiber palm 
Astrocaryum stanleyanum (Arecaceae) for basketry in eastern Panamá." Economic botany 55 
(1): 72-82. 
  
Verswijver, G., Ed. (1992a). Kaiapo, Amazonie, Plumes et Peintures corporelles. Gent, 
Museum Tervuren. 
  
Verswijver, G., (1992b). Les Hommes-Oiseaux. Kaiapo, Amazonie, Plumes et Peintures 
corporelles. G. Verswijver, Gent, Museum Tervuren, 132: 49-64. 
  

 510



 

Vidal, L. et G. Verswijver, (1992). La notion de personne: la peinture corporelle chez les 
Kaiapo. Kaiapo, Amazonie, Plumes et Peintures corporelles. G. Verswijver, Gent, Museum 
Tervuren, 132: 37-48. 
  
Vilayleck, E., (2002). Ethnobotanique et médecine traditionnelle créoles. Martinique, Ibis 
rouge. 
  
Viveiros de Castro, E., (1992). From the enemy's point of view: humanity and divinity in an 
amazonian society. Chicago, The University of Chicago Press. 

Viveiros de Castro, E., (2004). "Exchanging Perspectives: The Transformation of Objects into 
Subjects in Amerindian Ontologies." Common Knowledge 10: 463-484. 

Vredenbregt, A. H. L., (2002). Ori:no ka:nan wena:po: the symbolic content of kari’na 
material culture, an ethnoarcheological case study. Netherland, Leyden, Thesis of the 
University of Leiden, 186 p. 
  

  

Whitehead, N.-L., (1993). "Ethnic transformation and historical discontinuity in native 
Amazonia and Guyana, 1500-1900." L'Homme 126-128: 285-307. 
  
Wilbert, J., (1975). "Warao basketry: form and function." Occasional papers of the Museum 
of cultural History 3: 1-85. 
  
Wright, D., (1992). The Complete Book of Basketry. New York, Dover Publications. 
  
Yde, J., (1965). Material culture of the Wai-Wai. Copenhagen, The National Museum of 
Copenhagen. 
  

  
Viveiros de Castro, E., (1996). "Images of nature and society in amazonian ethnology." 
Annual Review of Anthropology 25. 
  

  

Wagley, C. et E. Galvão, (1948). The Tapirapé. Handbook of South America Indians Vol. III: 
The tropical forest tribes. J. H. Steward, Washington, Smithsonian institution, Bulletin 143: 
167-178. 

Wagley, C. et E. Galvão, (1961). Os indios Tenetehara: uma cultura em transição. Rio, 
Ministério da educação e cultura. 
  

 511



 

 
 

 512



 

Table des cartes 

 

Carte n° 1 -  Localisation des ethnies amazoniennes citées……… ……………………………….entre pages 20 et 21 

 
 

Carte n°2 - Localisation des différents lieux de l’étude………………………………………………………………… 32 

Carte n° 3- Localisation des arouman et des couleuvres à manioc……………………………entre pages 198 et 199 

Carte n° 4 - Les lieux de production et de vente de la vannerie en Guyane-française…………………………….404 

 513



 

 

 514



 

Table des tableaux 

 

Tableau 1 – Nombre de vanneries par catégories d’usages ................................................................................. 82 
Tableau 2 - Répartition des activités de production en fonction du genre chez les Amérindiens de Guyane ....... 84 
Tableau 3 - Répartition de l’usage domestique des vanneries par genre ............................................................. 89 
Tableau 4 - Noms de la presse à manioc dans les différentes langues guyanaises............................................. 121 
Tableau 5 - Signes distinctifs des différentes couleuvres guyanaises ................................................................. 123 
Tableau 6 - Comparaison des noms des points de vannerie utilisés pour la couleuvre...................................... 125 
Tableau 7 – Noms génériques du tamis dans les différentes langues guyanaises............................................... 127 
Tableau 8 – Noms des différents tamis dans les langues guyanaises.................................................................. 129 
Tableau 9 – Tamis : nom des techniques d’attache du crible aux baguettes ...................................................... 131 
Tableau 10 – Noms des corbeilles à farine ......................................................................................................... 133 
Tableau 11 – Noms des éventails à feu dans les langues guyanaises ................................................................. 135 
Tableau 12 – Noms des nattes à manioc dans les langues guyanaises ............................................................... 139 
Tableau 13 – Noms des hottes fermées de Guyane ............................................................................................. 140 
Tableau 14 – Noms de la hotte ouverte dans les langues guyanaises................................................................. 141 
Tableau 15 – Noms du panier à manioc ............................................................................................................. 145 
Tableau 16  – Noms de la corbeille à galette de manioc .................................................................................... 147 
Tableau 17 – Noms génériques du panier ajouré dans les langues guyanaises ................................................. 149 
Tableau 18 – Noms du coffre dans les langues  guyanaises ............................................................................... 158 
Tableau 19 – Noms de la hotte temporaire dans les langues  guyanaises .......................................................... 163 
Tableau 20 - Noms des poches temporaires........................................................................................................ 164 
Tableau 21 – Noms du treillis à insectes dans les langues  guyanaises.............................................................. 167 
Tableau 22  – Liste comparée des différentes formes de kunana wayana........................................................... 171 
Tableau 23 – Noms des épuisettes ...................................................................................................................... 179 
Tableau 24 – Noms des nasses............................................................................................................................ 179 
Tableau 25 - Termes signifiant «motif » dans les différentes langues de Guyane .............................................. 218 
Tableau 26 – Répartition des motifs en fonction de leur représentation ............................................................ 219 
Tableau 27 - Animaux représentés dans l’iconographie de chaque groupe amérindien .................................... 221 
Tableau 28 – Pourcentage de motifs originaux par ethnie ................................................................................. 254 
Tableau 29 – Importance des motifs stylisés et figuratifs pour chaque ethnie.................................................... 256 
Tableau 30 - Noms des principales espèces d’aroumans dans les langues de Guyane ...................................... 280 
Tableau 31 – Critères d’identification des deux espèces d’arouman  Ischnosiphon arouma et Ischnosiphon 

obliquus............................................................................................................................................................... 282 
Tableau 32 - Les trois taxons vernaculaires distingués par les Wayãpi pour l’espèce I. obliquus..................... 285 
Tableau 33 - Les formes de vannerie en palmier ................................................................................................ 311 
Tableau 34 – Noms des palmiers (Arecaceae) à vannerie .................................................................................. 320 
Tableau 35 - Critères techniques distinctifs entre H. flexuosa et T. bissectus .................................................... 323 

 515



 

Tableau 36 – Noms des lianes à vannerie dans différentes langues de Guyane ................................................. 325 
Tableau 37 -  Noms du roseau à flèche dans les langues de Guyane.................................................................. 326 
Tableau 38 – Noms des espèces utilisées pour leur bois..................................................................................... 329 
Tableau 39 - Noms des teintures et résines dans les langues de Guyane............................................................ 338 
Tableau 40 - Noms des espèces utilisées pour leur écorce à bretelle dans les langues de Guyane.................... 341 
Tableau 41 - Noms du coton et de la pite dans les langues de Guyane .............................................................. 344 
Tableau 42 – Nombre d’espèces végétales à vannerie utilisées par chacune des ethnies en Guyane ................ 345 
Tableau 43 – Vocabulaire palikur, kali’na et wayana des différents stades de croissance de l’arouman.......... 349 
Tableau 44 - Nombre de tiges d’arouman nécessaires par forme ...................................................................... 353 
Tableau 45 - Vanneries palikur utilisées domestiquement.................................................................................. 368 
Tableau  46 - Liste des vanniers palikur ............................................................................................................. 372 
Tableau 47 – Indice d’activité et sexe des vanniers palikur ............................................................................... 373 
Tableau 48 - Vanneries kali’na utilisées domestiquement .................................................................................. 375 
Tableau  49 - Liste des vanniers kali’na ............................................................................................................. 377 
Tableau 50– Indice d’activité et sexe des vanniers kali’na................................................................................. 377 
Tableau 51 - Vanneries arawak utilisées domestiquement ................................................................................. 378 
Tableau  52 - Liste des vanniers arawak............................................................................................................. 379 
Tableau 53 – Indice d’activité et sexe des vanniers arawak ............................................................................... 381 
Tableau 54 - Vanneries créoles utilisées domestiquement.................................................................................. 382 
Tableau 55 - Liste des vanniers créoles de Guyane française ............................................................................ 383 
Tableau 56 – Indice d’activité et sexe des vanniers créoles ............................................................................... 384 
Tableau 57 - Vanneries teko utilisées domestiquement....................................................................................... 386 
Tableau  58 - Liste des vanniers teko.................................................................................................................. 388 
Tableau 59 – Indice d’activité et sexe des vanniers teko .................................................................................... 388 
Tableau 60 - Vanneries wayãpi utilisées domestiquement.................................................................................. 390 
Tableau 61 – Liste des vanniers wayãpi ............................................................................................................. 391 
Tableau 62 – Indice d’activité et sexe des vanniers wayãpi ............................................................................... 392 
Tableau 63 – Vanneries wayana utilisées domestiquement ................................................................................ 394 
Tableau 64 – Liste des vanniers wayana-apalai ................................................................................................. 395 
Tableau 65 – Indice d’activité et sexe des vanniers wayana-apalai ................................................................... 395 
Tableau 66 - Vanneries aluku utilisées domestiquement .................................................................................... 397 
Tableau 67 – Liste des artisans aluku de Papaïchton......................................................................................... 398 
Tableau 68 – Vanneries hmong fabriquées à Saül.............................................................................................. 399 
Tableau 69 – Tableau comparatif des prix d’achat de makoki à l’artisan et de vente au magasin .................... 409 
Tableau 70 – Vanneries wayana vendues par les artisans.................................................................................. 413 
Tableau 71 – Vanneries teko vendues par les artisans ....................................................................................... 414 
Tableau 72 - Vanneries wayãpi vendues par les artisans ................................................................................... 414 
Tableau 73 – Quelques vanneries proposées au carbet-vente de Terre-Rouge .................................................. 416 
Tableau 74 – Quelques vanneries préparées au carbet-vente Imiawale............................................................. 417 
Tableau  75 – Les vanneries palikur proposées dans les échoppes de Kamuyene.............................................. 418 

 516



 

Tableau 76 – Vanneries vendues dans les « bazars » à souvenirs guyanais....................................................... 424 
Tableau 77 – Vanneries vendues dans les magasins à  souvenirs « authentiques » guyanais ............................ 427 
Tableau 78 - Tableau comparatif des prix d’achat de vanneries à l’artisan et de vente au magasin Gadecoop 434 
Tableau  79 – Pourcentage de vanneries non utilisées de manière domestique en Guyane ............................... 452 
Tableau 80 - Proportion de la population de vanniers ayant moins de trente ans ............................................. 460 
 

 517



 

 
 

 518



 

Table des illustrations 

 

Planche 1 – Les vanneries amazoniennes 

Planche 2 – Les différentes techniques de tressage 

Planche 3 – La vannerie dans les récits de voyages 

Planche 4 – Les vanneries anciennes 

Planche 5 – La vannerie et le manioc amer 

Planche 7 – Les points de vanneries de la presse à manioc 

Planche 9 – Les différentes techniques d’attache des tamis 

Planche 10 - Les corbeilles à farine 

Planche 12 - Les nattes à manioc 

Planche 14 – Les paniers à manioc 

Planche 6 - Les presses ou couleuvres à manioc 

Planche 8 - Les tamis à manioc 

Planche 11- Les éventails à feu 

Planche 13– Les hottes à manioc 

Planche 15 – Les paniers ajourés 

Planche 16- Les paniers à mailles serrées 

Planche 17 – Les coffres et coffrets 

Planche 18 – Les poches et hotte de cueillette 

Planche 19 – Vanneries à insectes 

Planche 20 – Vanneries à plumes 

Planche 21 – Vanneries instruments de musique 

Planche 22 – Les nattes et chapeaux 

Planche 23 – Les vanneries pour la pêche 

Planche 24 – Vanneries modernes arawak 

Planche 25 – Vanneries modernes palikur 

Planche 26 – Vanneries modernes kali’na 

Planche 27- Les Chenilles 

Planche 28- Jaguar, puma, chien et écureuil 

Planche 29 - Le complexe hirondelle 

Planche 30 – Serpents et anaconda 

Planche 31 - Les amphibiens 

Planche 32 – Les poissons 

Planche 33 – Les Tortues 

Planche 34 – Les Gastéropodes 

Planche 35 – Les Oiseaux 

Planche 36 – Les mammifères 

 519



 

Planche 37 – Les reptiles 

Planche 38 –Insectes, araignées, crabes et mille-pattes 

Planche 39 – Les végétaux 

Planche 40 – Les motifs stellaires 

Planche 41 – Motifs anthropomorphes et monstrueux 

Planche 42 – Motifs divers 

Planche 43 – Les enluminures 

Planche 44 – Les aroumans 

Planche 45 – Chaîne opératoire de l’arouman 

Planche 46 – Les palmiers 

Planche 47 – Chaîne opératoire de la préparation des fibres de palmier-bâche 

Planche 48 – Lianes et graminées 

Planche 49 – Teintures et résines 

Planche 50 – Les écorces 

Planche 51 – Le coton 

Planche 52 - Les lieux de vente 

Planche 53 – Vannerie et changement culturel 

Planche 54 – Apprentissage et scolarisation 

 

 520



 

Table des matières 

 

Sommaire _________________________________________________________________ 7 

Remerciements _____________________________________________________________ 9 

Introduction générale_______________________________________________________ 11 

Méthodologie et contexte de l’étude ___________________________________________ 21 
1) Une étude pluridisciplinaire _______________________________________________________ 21 
2) La Guyane, une mosaïque culturelle ________________________________________________ 26 
3) Les lieux de l’étude _____________________________________________________________ 30 

3-1 Les Amérindiens de la côte ____________________________________________________ 33 
3-1-1 Les Palikur_____________________________________________________________ 34 
3-1-2 Les Kali’na ____________________________________________________________ 36 
3-1-3 Les Arawak-Lokono _____________________________________________________ 39 

3-2 Les Amérindiens de l’intérieur _________________________________________________ 40 
3-2-1 Les Teko ______________________________________________________________ 41 
3-2-2 Les Wayãpi ____________________________________________________________ 43 
3-2-3 Les Wayana ____________________________________________________________ 44 

3-3 Les Noirs Marrons ___________________________________________________________ 45 
3-4 Les Créoles guyanais _________________________________________________________ 47 
3-5 Les Hmong ________________________________________________________________ 48 

4) La vannerie, une activité artisanale ancienne __________________________________________ 50 
5) Définitions et termes techniques____________________________________________________ 52 

Partie I   L’Homme et la vannerie_____________________________________________ 59 

Chapitre 1   La vannerie : l’artisanat masculin par excellence ________________________ 61 
Section 1- Apports historiques à l’étude de la vannerie ______________________________________ 63 

1-1 La vannerie dans la littérature de voyage ____________________________________________ 63 
1-2 L’apport de l’ethnologie_________________________________________________________ 69 
1-3 De l’apport des pièces muséographiques ____________________________________________ 71 

Section 2- De la place de la vannerie dans les sociétés rurales traditionnelles de Guyane ____________ 76 
2-1 Vanneries et manioc ____________________________________________________________ 77 
2-2 Une activité masculine __________________________________________________________ 84 
2-3 Vanneries féminines, vanneries objets d’échanges_____________________________________ 89 

2-3-1 Des vanneries à usages féminins ______________________________________________ 89 
2-3-2 Vannerie et échanges interethniques ___________________________________________ 92 

Section 3- Tresser le monde,  symbolisme lié à la vannerie ___________________________________ 97 
3-1 Aux origines de la vannerie ______________________________________________________ 98 

 521



 

3-2 La métamorphose des vanneries__________________________________________________ 106 
3-3 Vanneries et interdits __________________________________________________________ 109 
3-4 Vanneries et rituels____________________________________________________________ 113 

3-4-1 Le tamis et le cachiri ______________________________________________________ 113 
3-4-2 Les éventails à feu ________________________________________________________ 114 
3-4-3 Coffre et chamanisme______________________________________________________ 115 

Conclusion au chapitre 1 _____________________________________________________________ 118 

Chapitre 2   Des techniques et des formes comme identité ethnique ___________________ 119 
Section 1- Des formes et des usages ____________________________________________________ 120 

1-1 Les vanneries liées au manioc amer _______________________________________________ 120 
1-1-1 Les presses à manioc ou couleuvres___________________________________________ 120 
1-1-2 Les tamis à manioc ou manarés ______________________________________________ 127 
1-1-3 Les corbeilles à farine______________________________________________________ 132 
1-1-4 Les éventails à feu ________________________________________________________ 134 
1-1-5 Les nattes à galette de manioc _______________________________________________ 138 
1-1-6 Les hottes à manioc _______________________________________________________ 139 

a) Les hottes fermées_________________________________________________________ 140 
b) Les hottes ouvertes ou katouri _______________________________________________ 141 

1-1-7 Les paniers à manioc ______________________________________________________ 145 
a) Les paniers à manioc créole et aluku___________________________________________ 145 
b) Les grands paniers amérindiens ______________________________________________ 146 
c) Les corbeilles à galette de manioc_____________________________________________ 147 

1-2 Les vanneries de stockage, de rangement, de chasse, de cueillette et de collecte_____________ 149 
1-2-1 Les paniers ajourés ________________________________________________________ 149 
1-2-2 Les paniers à mailles serrées pour le rangement et le coton_________________________ 154 
1-2-3 Les coffres et coffrets______________________________________________________ 158 
1-2-4  Poches et hottes de chasse et de cueillette______________________________________ 162 

a) Les hottes de chasse _______________________________________________________ 162 
b) Les poches de cueillette ____________________________________________________ 164 

1-3 Les vanneries cérémonielles_____________________________________________________ 166 
1-3-1 Les vanneries à insectes ____________________________________________________ 166 
1-3-2 Vanneries à plumes _______________________________________________________ 172 
1-3-3 Les vanneries instruments de musique _________________________________________ 174 

1-4 Nattes, chapeaux et vanneries de pêche ____________________________________________ 176 
1-4-1 Les nattes _______________________________________________________________ 176 
1-4-2 Les chapeaux ____________________________________________________________ 178 
1-4-3 Les vanneries pour la pêche _________________________________________________ 179 

1-5 Les formes nouvelles commerciales_______________________________________________ 181 
1-5-1 La vannerie moderne arawak ________________________________________________ 181 
1-5-2 La vannerie moderne palikur ________________________________________________ 182 

 522



 

1-5-3 La vannerie moderne kali’na ________________________________________________ 183 
Section 2 - Essai d’analyse comparée de la vannerie guyanaise _______________________________ 184 

2-1 La vannerie guyanaise : unité de forme, marqueur identitaire fort________________________ 185 
2-2  Caractéristiques des vanneries guyanaises _________________________________________ 188 
2-3 Réflexions sur les emprunts _____________________________________________________ 193 

2-3-1 Les vanneries amazoniennes ________________________________________________ 195 
a) La couleuvre à manioc _____________________________________________________ 195 
b) La corbeille à manioc ______________________________________________________ 199 
c) Les coffres et coffrets ______________________________________________________ 201 

2-3-2 Les apports africains et européens ____________________________________________ 202 
a) Les paniers clayonnés ______________________________________________________ 203 
b) La hotte en liane __________________________________________________________ 204 

Conclusion au chapitre 2 _____________________________________________________________ 207 

Chapitre 3 De l’Anaconda à l’Urubu :  Essai sur l’iconographie des vanneries guyanaises 209 
Section 1- La « peau » des vanneries :  esthétisme et symbolisme _____________________________ 211 

1-1 Aux origines des motifs ________________________________________________________ 211 
1-2 Des Animaux, des Plantes et des Etoiles : signification des motifs _______________________ 218 

1-2-1 Les motifs zoomorphes : Serpents, Jaguar et Chenilles ____________________________ 220 
a) Les chenilles : les animaux de la métamorphose__________________________________ 221 
b) Jaguar, puma, chien et écureuil : la prédation____________________________________ 225 
c) Hirondelles, queue en ciseaux, chauve-souris et pigeon ____________________________ 227 
d) Serpents et anaconda_______________________________________________________ 229 
e) Les amphibiens ___________________________________________________________ 233 
f) Les poissons______________________________________________________________ 235 
g) Les tortues_______________________________________________________________ 236 
h) Escargot et autres gastéropodes ______________________________________________ 237 
i) Oiseaux, mammifères, reptiles, insectes et autres _________________________________ 237 

1-2-2 Motifs phytomorphes ______________________________________________________ 243 
1-2-3 Motifs stellaires __________________________________________________________ 246 
1-2-4 Motifs anthropomorphes et monstrueux________________________________________ 249 
1-2-5 Motifs divers ou indéterminés _______________________________________________ 252 

Section 2- L’esthétisme comme support identitaire et culturel ________________________________ 253 
2-1 Esthétisme et identité __________________________________________________________ 253 

2-1-1 Styles et motifs comme marqueurs ethniques ___________________________________ 253 
2-1-2 Stabilité des corpus iconographiques __________________________________________ 259 

2-2 Esthétisme et symbolique_______________________________________________________ 263 
2-2-1 Création et logique de dénomination des motifs _________________________________ 263 
2-2-2 Esthétique et rôle culturel du motif ___________________________________________ 267 

Conclusion au chapitre 3 _____________________________________________________________ 272 

 523



 

Partie II   Un artisanat de cueillette : ethnobotanique de la vannerie guyanaise _______ 273 

Chapitre 4  Les aroumans, un genre emblématique ________________________________ 275 
4-1 Botanique et écologie de l’arouman _______________________________________________ 276 

4-1-1 Les « vrais » arouman : Ischnosiphon arouma (Aubl.) Koern. et I. obliquus (Rudge) Koern.281 
4-1-2  Les aroumans annexes : I. centricifolius Anderss., I. puberulus Loes…. ______________ 286 

4-2 Chaîne opératoire de l’arouman : de la plante au brin _________________________________ 291 
4-3 Les aroumans : des plantes masculines ____________________________________________ 296 

Conclusion au chapitre 4 _____________________________________________________________ 307 

Chapitre 5 Lianes, palmiers et autres :  une grande diversité de plantes secondaires _____ 309 
5-1 Palmiers, lianes et graminées à tresser _____________________________________________ 311 

5-1-1 Les palmiers (Arecaceae) à vannerie __________________________________________ 311 
a) Les Astrocaryum __________________________________________________________ 312 
b) Les Desmoncus ___________________________________________________________ 314 
c) Le comou (Oenocarpus bacaba)______________________________________________ 315 
d) Le wassay (Euterpe oleracea)________________________________________________ 315 
e) Les Orbignya_____________________________________________________________ 316 
f) Le palmier-bâche (Mauritia flexuosa) __________________________________________ 316 
g) Quelques palmiers mineurs__________________________________________________ 318 

5-1-2 Les lianes _______________________________________________________________ 321 
a) Les Aracées______________________________________________________________ 321 
b) Les Cyclanthacées_________________________________________________________ 322 
c) Les lianes mineures________________________________________________________ 324 

5-1-3 Graminées et Cypéracées ___________________________________________________ 326 
5-2 Des bois pour baguettes et armatures ______________________________________________ 327 
5-3 Teintures et résines pour décorer et consolider ______________________________________ 332 

5-3-1 Les Teintures naturelles ____________________________________________________ 332 
a) Le roucou, Bixa orellana____________________________________________________ 332 
b) Le karawiru, Arrabidaea chica_______________________________________________ 333 
c) Le genipa, Genipa americana ________________________________________________ 334 
d) Imi’i, Myriaspora egensis ___________________________________________________ 334 
e) Tulili, Sclerolobium paraensis _______________________________________________ 334 
f) Le kumeti, Myrcia fallax ____________________________________________________ 335 

5-3-2 Les adjuvants ou fixateurs __________________________________________________ 335 
5-3-3 Les résines ______________________________________________________________ 336 

a) Le mani, Symphonia globulifera ______________________________________________ 336 
b) Les résines de Burseracées __________________________________________________ 336 

5-4 Écorces et fibres pour bretelles et liens ____________________________________________ 339 
5-4-1 Les écorces à bretelles _____________________________________________________ 339 
5-4-2 Les végétaux à lien________________________________________________________ 343 

 524



 

a) Le coton ________________________________________________________________ 343 
b) La pite __________________________________________________________________ 344 

Conclusion au chapitre 5 _____________________________________________________________ 345 

Chapitre 6  Une ressource à gérer _______________________________________________ 347 
6-1 Les aroumans, une ressource clef_________________________________________________ 348 

6-1-1 Une pratique de la nature ___________________________________________________ 349 
6-1-2 Quelques aspects quantitatifs ________________________________________________ 352 
6-1-3 Une répartition inégale des aroumans _________________________________________ 355 

6-2  Disponibilité en palmiers_______________________________________________________ 358 
6-2-1 La liane ti-wara (Desmoncus spp.)____________________________________________ 358 
6-2-2 Le palmier-bâche (Mauritia flexuosa) _________________________________________ 360 

Conclusion au chapitre 6 _____________________________________________________________ 362 

Partie III  Mutation d’une culture matérielle ___________________________________ 363 

Chapitre 7 La vannerie aujourd’hui en Guyane : une production disparate ____________ 365 
Section 1 - Vanniers et vannières de Guyane : Entre tradition et commercialisation _______________ 366 

1-1 Les vanniers du littoral _________________________________________________________ 366 
1-1-1 Des vanniers aux vannières  palikur : une féminisation de l’activité __________________ 366 
1-1-2 Une vannerie kali’na vieillissante_____________________________________________ 374 
1-1-3 Une vannerie arawak novatrice ______________________________________________ 378 
1-1-4 La vannerie créole : un artisanat en sursis ______________________________________ 381 

1-2 Les vanniers de l’intérieur ______________________________________________________ 385 
1-2-1 La vannerie teko : un artisanat à valoriser ______________________________________ 385 
1-2-2 La vannerie wayãpi : un artisanat dynamique ___________________________________ 389 
1-2-3 Les vanniers wayana : persistance d’un artisanat traditionnel _______________________ 393 
1-2-4 La vannerie aluku : un artisanat en voie de disparition ____________________________ 397 
1-2-5 Un artisanat exotique : la vannerie hmong ______________________________________ 398 

Section 2 Les lieux de production et de vente _____________________________________________ 400 
2-1 La vente de vannerie domestique intra-ethnique : l’apparition de spécialistes_______________ 400 
2-2 La vente de la vannerie « souvenir » ______________________________________________ 405 

2-2-1 Les lieux de production de vanneries commerciales ______________________________ 406 
a) Les lieux de production majeurs de vanneries ___________________________________ 406 
b) Les artisans de l’intérieur, un commerce occasionnel______________________________ 412 

2-2-2 Les lieux de vente de la vannerie en Guyane ____________________________________ 415 
a) La vente locale : les carbets d’artisanat amérindiens ______________________________ 415 
b) Les Marchés de Guyane ____________________________________________________ 420 
c) Les boutiques d’objets souvenirs _____________________________________________ 421 
d) Le réseau associatif et coopératif _____________________________________________ 429 

2-2-3 Les clients de l’artisanat de vannerie __________________________________________ 434 
2-2-4 La commercialisation de la vannerie en Guyane : un secteur largement informel ________ 436 

 525



 

Conclusion au chapitre 7 _____________________________________________________________ 439 

Chapitre 8  Le végétal et le plastique : mutation d’une culture matérielle ______________ 441 
8-1 Vanneries artisanales vs objets manufacturés________________________________________ 443 
8-2 Changement culturel, perte de la fonction __________________________________________ 451 
8-3 La scolarisation obligatoire ou la rupture de la transmission orale________________________ 453 
8-4 La commercialisation de la vannerie : un facteur ambivalent ___________________________ 462 

8-4-1 Les affres de la commercialisation des vanneries_________________________________ 462 
8-4-2 La commercialisation comme acteur de la revalorisation culturelle___________________ 466 

Conclusion au chapitre 8 _____________________________________________________________ 469 

Conclusion générale_______________________________________________________ 471 

Bibliographie ____________________________________________________________ 485 

Table des cartes __________________________________________________________ 513 

Table des tableaux ________________________________________________________ 515 

Table des illustrations _____________________________________________________ 519 

Table des matières ________________________________________________________ 521 

 

 526



Résumé : 
 
 

La vannerie en tant qu’artisanat traditionnel est une activité très importante en Guyane française. Elle 
est chez les Amérindiens l’artisanat masculin par excellence même si chez les Créoles cette activité est moins 
liée au genre. À travers le recensement de toutes les formes tressées, de leurs usages, des mythes et des rites liés 
à la vannerie, je montre dans ce travail comment cette culture matérielle est profondément ancrée chez les 
différentes communautés amérindiennes (Arawak-Lokono, Kali’na, Palikur, Teko, Wayana et Wayãpi), et 
secondairement créoles ou aluku. Et, si les vanneries de Guyane appartiennent au complexe culturel du Plateau 
des Guyanes, il n’empêche que chacune d’elles participent au démarquage identitaire des différentes 
communautés de cette Région.  

De plus, pour tresser ces formes, les vanniers utilisent toutes les parties d’une incroyable diversité de 
plantes (plus de 117 espèces botaniques), les aroumans (Ischnosiphon spp.) en constituant le genre 
emblématique. Je montre ainsi que les vanniers sont détenteurs d’un savoir botanique, écologique et technique 
d’une grande finesse. D’autre part, cette activité a longtemps été uniquement destinée à la fabrication d’outils de 
production, essentiellement pour transformer en aliment le manioc amer ; or, aujourd’hui le monde moderne et 
l’argent pénètrent toutes les communautés de cette Région. Ainsi, la vannerie se transforme, certains de ses outils 
sont remplacés par des produits manufacturés, des techniques et une partie des motifs sont oubliés alors que la 
commercialisation connaît une ampleur sans précédent. En montrant comment la transition se passe chez les 
différentes communautés guyanaises tant d’un point de vue des savoirs technique, culturel que botanique mais 
également quelle évolution cette activité connaît en devenant de plus en plus commerciale, j’explore les facteurs 
de transmission de ces savoirs.  

Au final, cette thèse propose une véritable analyse ethnobotanique, socio-économique et ethnologique 
retraçant l’évolution de la vannerie, sa place dans les communautés guyanaises ainsi que sa confrontation au 
monde contemporain. 
 
Mots clefs : Vannerie, Technologie culturelle, Guyane Française, PFNL, Ischnosiphon spp., Ethnobotanique, 
Iconographie, Amérindiens 
 
 
Summary : 
 

Basketry as a traditional handicraft is a very important activity in French Guyana. Among Amerindian 
groups, it is the masculine handicraft par excellence, whilst among Creole groups the activity is less clearly 
linked to gender. Through this study of the different woven forms, theirs uses and the myths and rituals 
associated with this form of material culture, I offer a comparative analysis of the role of basketry in different 
Amerindians communities (Arawak-Lokono, Kali’na, Palikur, Teko, Wayana, Wayãpi) and, secondarily, among 
Creole and Aluku communities. If Guyanese basketry is an activity common to all the groups of the Guiana 
shield, the forms adopted by each group reflect the complex processes of identity demarcation among the 
different communities of this region.  

Contemporary basketry practices make use of all the parts of an incredible diversity of plants (over 117 
botanical species), aroumans (Ischnosiphon spp.) being the emblematic genera. The dissertation reveals that 
basket makers detain botanical, ecological and technical knowledge of great finesse. This activity has long been 
limited to the manufacture of production tools, mainly those used to turned bitter cassava into food. Today, with 
the incursion of money and moderns goods, the practices of basketry are changing as some traditionally woven 
tools are being replaced by manufactured products. Techniques and some motives are being forgotten, and 
marketing takes an unprecedented scale. I outline how this transition is taking place in the various Guyanese 
communities studied, particularly with regard to technical, cultural and botanical knowledge. I explore the 
various factors surrounding the transmission of these knowledges in a context where the activity is becoming 
increasingly commercialised. 

 In sum, the thesis presents an ethnobotanical, socio-economic and ethnographic analysis of the 
evolution of basketry and of its place in Guyanese communities as they increasingly come to interact with the 
contemporary world. 
 
Key words:  Basketry, Cultural Technology, French Guyana, NWFP, Ischnosiphon spp., Ethnobotany, 
Iconography, Amerindians 
 


	POUR OBTENIR LE GRADE DE
	DAVY Damien
	Mythe 4 - Palikur
	Histoire de Mahukatye
	Mahukatye avait une femme qui l'embêtait beaucoup. Il décida
	Recueilli auprès d'Ignacio Felício le 11 juin 2002 au villag



